



جتالفاجون

ماريخ ادتيا يرباغ بي

ترجمهٔ عبدهمت ایتی



نگارش و تدوین حناالفاخوری تاریخ ادبیات زبان عربی (کتاب برگزید، سال ۱۳۱۳)

> ترجمهٔ عبدالمحمد آیتی حروفنگاری و صفحهآرایی: توس چاپ هشتم: ۱۳۸۸ شمارگان: ۲۲۰۰ نسخه بها: ۱۳۵۰۰ تومان چاپ: حیدری

شابک: ISBN 978-964-315-321-2 ۹۷۸-۹٦٤-۳۱۵-۳۲۱-۲

کلیهٔ حقوق چاپ و انتشار این اثر \_به هر صورت \_محفوظ و مخصوص انتشارات توس است. فروشگاه: تهران، خیابان انقلاب، اول خیابان دانشگاه، پلاک ۱ \_ تلفن: ۲۲۵۲۱۰۰۷، فکس:۲۷۷ ۲۹۷۰ دفتر مرکزی: تهران، خیابان انقلاب، خ دانشگاه بن بست پورجوادی شماره ۱۵ \_ تلفن: ۷–۱۲۵۹۱٤ ۶۵ نشانی اینترنتی: www.toospub.com پست الکترونیک: info@toospub.com

|                   | <b>تهرست مطالب</b> | <b>)</b>                          |
|-------------------|--------------------|-----------------------------------|
| ١٢                |                    | مقدمة مترجم                       |
| 18                |                    | مقدمة مؤلف                        |
|                   | باب اول            |                                   |
|                   | دربارة زبان عربى   | )                                 |
| ١٢                | •                  | <b>فصل اول:</b> مهد زبان عربی     |
| 14                |                    | فصل دوم: قوم عرب                  |
| YF                | וט                 | <b>فصل سوم: ز</b> بان عربی و تطور |
|                   | باب دوم            |                                   |
| 78                |                    | سخنی در ادب عربی                  |
|                   | ورهٔ جاهلی         | \$                                |
|                   | باب اول            |                                   |
| 80                |                    | جاهلیت و ادب جاهلی                |
|                   | با <u>ب دو</u> م   |                                   |
| ۴.                |                    | شعر جاهلی                         |
|                   | باب سوم            |                                   |
| ۴۸                |                    | طلوع شعر جاهلی و استقرار آن       |
| ۴۸                |                    | مېلېل ۱                           |
| · · · · · · · · · |                    | ۱_ ضم م، فتح ه، سکون ل، کسر ه.    |

ţ

(

Í

۵١

شنفرى۲

**باب چہارم** شکوفائی نہضت جاھلی

| 00    | <b>فصل اول:</b> امرؤالقيس                 |
|-------|-------------------------------------------|
| Y١    | فصل دوم: طرفة من العبد                    |
| ٨٣    | فصل سوم: عبيه بن الابرص                   |
| ۸۵    | حارثين حلزه٥                              |
| ٨٨    | عمروبن كلثوم                              |
| ٩٣    | فصل چمارم: نابغة الذبياني ع               |
| 117   | فصل پنجم: زهيربن ابي سلمي                 |
| 170   | فصل ششم: عنترة بن شداد                    |
| 1 3 9 | <b>فصل هفتم:</b> اعشى <sup>٧</sup> الأكبر |
| 1 4 4 | لمبيد ٨ بن ر بيمه                         |
|       |                                           |

شاعران دیگر

| خنساء    | اول: | فصل |
|----------|------|-----|
| حطيئه ١٠ | دوم: | فصل |

باب پنجم

| 100 | نثن جاهلى      |
|-----|----------------|
| 104 | قس ۱۱ بن ساعده |
| 101 | اكثم بن صيفي   |

دورهٔ خلفای راشدین

# باب اول

انقلاب دینی و سیاسی

۲ فتح ش، سکون ن، فتح ف، در آخرش
 ۲ فتح ش، سکون ن، فتح ف، در آخرش
 ۸ فتح ل، کسر ب.
 ۳ فتح ط و ر.
 ۹ فتح خ.
 ۹ فتح ط.
 ۹ فتح ل مشدد.

181

I.

L

ł

é

ł

باب دوم

181

٥

#### باب سوم

|       | شعر در خدمت مبارزهٔ دینی        |
|-------|---------------------------------|
| 1 Y 1 | فصل اول: كعببن زهير             |
| 1 4 4 | <b>فصل دوم:</b> حسابن ثابت      |
| ۱۸۴   | فصل سوم: ابوذؤ يب ١٢ المهذلي ١٢ |
| ۱۸۴   | نابغة الجعدى الجماعين           |

باب چہارم

| 1 A Y | <b>فصل اول:</b> غزل بدوی |
|-------|--------------------------|
| 190   | جميل بن معمر ١٥          |
| 197   | ليلى الاخيليه ١٦         |
| 190   | <b>فصل دوم:</b> غزل حضری |
| 190   | عمرين ايىرييعه           |
| Y • Y | احوص ۱۷                  |
| Y • Y | وليدبن يزيه              |
|       |                          |

باب پنجم

شعر سياسى

| 1.0         |                           | فصل اول: اخطل ۱۸                         |
|-------------|---------------------------|------------------------------------------|
| Y 1 Y       |                           | <b>فصل دوم:</b> فرزدق                    |
| * * Y       |                           | <b>فصل سوم:</b> جرير                     |
| 232         |                           | <b>فصل چہارم:</b> عبدالله بن قیس الرقیات |
| 132         |                           | طرماح۱۹ بن حکيم                          |
| <b>٢</b> ٣٧ |                           | کمیت۲۰ بن زیدالاسدی                      |
|             | ۷۷ فتر الغرب کردند می فتر | ۲ فرز فت هذه                             |

١٢ ضم ذ، فتح همزه.
 ١٢ ضم ذ، فتح همزه.
 ١٣ ضم ه، فتح ذ.
 ١٣ ضم ه، فتح ذ.
 ١٣ فتح ج، سكون خ. فتح م.
 ١٩ كسر ط و ر، تشديد م.
 ١٢ فتح م، سكون ع.
 ١٢ فتح الف، سكون خ. فتح ى.

| Y P • | ارجوزەھا         |
|-------|------------------|
| Y P 1 | ر ا <b>مویات</b> |

| የ <del>የ</del> የ | <b>فصل اول: نثر ف</b> نی در عهد خلفای راشدین و اموی |
|------------------|-----------------------------------------------------|
| 248              | على بن ابيطالب (ع)                                  |
| 787<br>1         | زيادبان ابيه                                        |
| 206              | حجاج بن يوسف                                        |
| 209              | قصل دوم: نثر تغميلي                                 |
| 280              | عبدالحميد الكاتب                                    |

باب هشتم

علوم و فنون در عمه خلفای راشدین و اموی دورهٔ عباسی در شرق باب اول 189 انقلاب و تأثیر آن در زندگی و فرهنگ

باب دوم ادبیات عصر عباسی

باب سوم انقلاب ادبی ۔ شعر

171 198

۲۲\_ ضم ن.

۲۱\_ ضم ب و سکون ر.

فصل دوم: ابونواس<sup>۲۲</sup>

فصل اول: بشاربن بردا

194

| فهرست مطالب                 | Y          |
|-----------------------------|------------|
| فصل سوم: ابوالعتاهيه ٢٣     | ۳۱۶        |
| فصل چهارم: مسلم بن الوليد   | ۳۲۶        |
| عباس بن الاحنف              | **         |
| حسين بن الضحاك              | **         |
| انقلاب ادبی - نثر           |            |
| فصل ينجم: عبدالله بن مقفع   | ***        |
| فصل ششم: احمدين يوسف        | 808<br>8   |
| سىملىن ھارون                | <b>494</b> |
| عمر وبن مسعده۲۴             | 202        |
| باب چهارم                   |            |
| دوره بازکشت                 |            |
| فصل اول: ابوتمام٢٥          | 202        |
| فصل دوم: دعبل ۲۶ الغزاعي ۲۷ | ***        |
| فصل سوم: بحترى٢٨            | ۳۷۶        |
| فصل چهارم: ابنالرومي        | 391        |

| P•Y | فصل ينجم: ابن المعتز ٢٩ |
|-----|-------------------------|
| P   | فصل ششم: جاحظ           |

باب پنجم

دورهٔ استقرار ادبی و حرکت تدریجی به سوی جمود **فصل اول:** نظری به تاریخ 931 فصل دوم: ابوالطيب المتنبى 470 فصل سوم: ابوفراس ٣٠ الحمداني٣١ FYD فصل چهارم: الشريف الرضى 991 فصل ينجم: أبوالعلاء المعرى 0.1 فصل ششم: ابنالفارض 018 فصل هفتم: ابوبكر المنوبرى 544 -: .....

| ۲۸_ ضم ب، میکون ح، ضم ت.  | ٢٢ - قتع ع.               |
|---------------------------|---------------------------|
| ۲۹_ ضم م، مىكون ع، فتح ت. | ۲۴_ فتح م، سکون س، فتح ع. |
| ۳۰۔ کس ف.                 | ۲۵_ فتح ت، تشدید م.       |
| ۳۱_ فتح ح، سکون م.        | ۲۶۔ کُس د، سکون ع، کس ب.  |
|                           | ۲۲_ ضم خ.                 |

| عرب | تاريخ ادبيات        | •                                           |
|-----|---------------------|---------------------------------------------|
| 577 |                     | کشاجم۳۲                                     |
| 578 |                     | السرى ٣٣ الوفاء٣٣                           |
| ۵۲۳ |                     | ابوالفتح البستي                             |
| 578 |                     | مہیار الدیلمی                               |
| 574 |                     | طغرائي                                      |
| 674 |                     | بہاءالدین زہیں                              |
| 515 |                     | فصل هشتم: ترسل                              |
| 515 |                     | ا بن العميد                                 |
| 614 |                     | قاضى الفاضل                                 |
| 531 |                     | فصل نمم: ادبیات داستانی                     |
| ۵۳۶ |                     | فصل دهم: مقافات                             |
| ۵۳۸ |                     | بديعالزمان همداني                           |
| 560 |                     | حد یاری                                     |
| 541 |                     | فصل یازدهم: تألیف و تصنیف در ادب و نقد ادبی |
| 542 |                     | ابوالفرج اصفهاني                            |
| 546 |                     | ابن قتيبه                                   |
| 544 |                     | میںد۳۵                                      |
| 544 |                     | ابويكن المعولى                              |
| 540 |                     | ابومنصور الثعالبي                           |
| 540 |                     | نقد ادبی                                    |
| 541 |                     | ضياءالدين ابنالاثير                         |
| 527 |                     | محمدين سلام٣۶                               |
| 549 |                     | ابوالقاسم الأمدى                            |
| ٥٥٠ |                     | قدامة بن جعفر                               |
| 001 |                     | قاضى الجس جانى                              |
| 501 |                     | ابو هلال العسكرى                            |
|     |                     | باب ششم                                     |
| 201 |                     | ,                                           |
| 201 |                     | علوم و فنون                                 |
| 200 |                     | نهضت ترجمه و اثر آن<br>۱ ۱ ۱۰               |
| 201 |                     | علوم لسانی<br>ا                             |
| 50  |                     | علوم دينی<br>تاريخ                          |
|     | ، ب، فتح و تشدید ر. |                                             |

\*

| فہرست مطالب                  | 4           |
|------------------------------|-------------|
| جغرافيا                      | 081         |
| فلسفه                        | 084         |
| علوم طبيعي                   | 584         |
| علوم رياضي                   | 088         |
| هنی ها                       | 580         |
| دورهٔ عباسی در غرب           |             |
| باب اول                      |             |
| فتح اندلس و تأثير آن         | 589         |
| باب دوم                      |             |
| ادبيات اندلس                 |             |
|                              |             |
| فصبل اول: شعر اندلسی         | 0V0         |
| فصل دوم: موشحات              | 0/1         |
| <b>فصل سوم:</b> نثر          | 019         |
| باب سوم                      |             |
| مشاهین ادبا                  |             |
| <b>قصل اول:</b> ابن عبدربه   | 598         |
| ابن هانی                     | 598         |
| ابن شهيد٣٧                   | 697         |
| فصل دوم: دورهٔ انتقال        | ۶۰۰         |
| ابن زيدون                    | ۶۰۰         |
| معتمدين عباد                 | ۶۰۰         |
| <b>فصل سوم:</b> دورهٔ نوآوری | ४००         |
| ابن حمدیس۳۸                  | ۵ • ۶       |
| ابن خفاجه ۳۹                 | <b>۶۰۶</b>  |
| ابن سبهل                     | <b>१</b> ०४ |
| لسان الدين بن الخطيب         | ۶۰۸         |

۳۷\_ ضم ش، فتح ه. ۳۸\_ فتح ح، سکون م. ۳۹\_ فتح خ.

1

1

(

باب چہارم

۶۱ .

دورهٔ مغول و عثمانی

819

### باب اول

ادب عربی در عهد مغول

| 871 | <b>قصل اول:</b> شعن      |
|-----|--------------------------|
| 871 | ویژگیمهای شعر            |
| 8TT | الشباب الظريف            |
| 81T | بو مىيرى                 |
| 81T | ابن الوردى               |
| 87F | <b>م</b> ىفى الدين الحلى |
| 87F | ابن نباته ۴۰             |
| 8TV | فصل دوم: نثر             |

باب دوم

علوم و فنون دورځ نهضت باب اول مقدمات نهضت مقدمات نهضت باب دوم ۶۴۸ ۶۴۸ باب سوم دیبات در دورځ نهضت

909

علوم و قنون

مقدمه

| مطالب | فهرست |
|-------|-------|
|-------|-------|

| <b>9</b> 99  | <b>فصل دوم:</b> نثر فنی             |
|--------------|-------------------------------------|
| 888          | خطابه                               |
| 881          | قصه                                 |
| 888          | نقد ادبسی                           |
|              |                                     |
|              | باب چہارم                           |
|              | مشاهین ادبا                         |
| 841          | فصل اول: شيخ نامىين اليازجى         |
| 881          | فصل دوم: محمود سامی البارودی        |
| 848          | حفنى ناصف                           |
| 888          | حافظ ابراهيم                        |
| <b>۶۹</b> °  | فصل سوم: احمد شواقی                 |
| ٧٢٨          | فصل چهارم: جميل صدقي الزهاوي        |
| ٧٢٩          | معروف الرصافي                       |
| ٧٣٠          | خليل مطران                          |
| ٧٣٩          | <b>فصل پنجم:</b> معلم بطرس البستانی |
| V F T        | فصل ششم: احمد فارس الشدياق          |
| ٧٤٩          | <b>فصل هفتم:</b> اديب اسحاق         |
| ۷۵۰          | • جمال الدين الافغاني               |
| Y01          | شيخ محمد عبده                       |
| YDY          | عبدالرحمان الكواكبي                 |
| VDY          | قاسم امین                           |
| Y 0 T        | مصطفى كامل                          |
| 70 <b>7</b>  | سعد زغلول                           |
| 708          | فصل هشتم: شيخ ابراهيم اليازجي       |
| <b>Y\$Y</b>  | فصل نهم: ولى الدين يكن              |
| Y <b>7</b> Y | مصبطفى منفلوطي                      |
| ٧٧٠          | فصل دهم: سليمان البستاني            |
| ۷۷۴          | <b>فصل يازدهم:</b> جبران خليل جبران |
| ٧٧٧          | امینالریحانی                        |
| YA1          | <b>فصل دوازدهم:</b> جرجي زيدان      |
| YA 1         | يعقوب صروف                          |
| YAY          | الاب لويس شيخو                      |
| ٧٨٣          | مصطفى صادق الرافعي                  |
| ٧٨٣          | مىزيادە                             |
| 444          | قبهن ست اعلام                       |
|              |                                     |

11

مقدمة مترجم

درمیان شاعران و نویسندگانیکه بهزبان عربی آثاری ارزنده به وجود آورده اند، نامهای درخشانی چون ابن مقفع پارسی و ابو نواس اهوازی و بشار طخارستانی و مهیار دیلمی و عبدالحمید و ابن العمید و صاحب بن عباد و قابوس، مقامی بس والا دارند.

از دیرباز، شاعران ما، اشعار اعراب جاهلی را میخواند، اند و آنان که دیوان شعر تازیان را از بر داشته اند، بر کسانی که حتی قصیدهٔ عمروبن کلثوم را خواندن نمی توانسته اند، مفاخرت می کرده اند و تا بگویند که دهانشان پر از عربی است، امرؤالقیس و لبید و اخطل و اعشای قیس را در بیتی می آوردند، یا در توان سخنوری. خود را به شحبان وائل و حسان بن ثابت تشبیه می کردند، و شاگردان آرزو می کردند که کاش فرزدق و زهیر و رؤبه و کمیت و اخطل و بشار و ابن رومی این معتز و ابن هانی و دعبل و امرؤالقیس و طرفه و نابغه... در زمان آنان می بودند و شعر استادانشان را می شنیدند.

بعضی نیز قصائد خود را بهقصائد آنانتشبیه می کردند و در برابر «اماصحا»ی تازی، «اماصحا»ی پارسی می ساختند. یا مضامین حکمی و مدحی ابوتمام و متنبی را در لابه لای شعر خود درج می کردند، یا در قصائد خود ترکیباتی چون «سجنجل ترائب» و «معقد عقایص» می آوردند و چون اعراب بادیه نشین بر ربع و اطلال و دمن زاری می کردند و به نام برخی از عرائس شعر عرب چون سلمی و لیلی غزل می سرودند. افزون بر اینها قصیده بدین صورت معمول، که ابیات بسیاری را همه در یك وزن با یك قافیه می طلبد، یكی از تندیسهای شعر عرب است، زیرا چنین پدیده ای منه در زبانی می تواند جامه هستی بر تن پوشد که صدها كلمه هموزن و هم روی، در آن یافته شود، و از آن پس که واژه های عربی در زبان فارسی راه یافتند وجود داشت، در زبان فارسی هم به وجود آمد.

از اینسو نیز چنین بود. آن بزرگان که در آغاز از آنان یاد کردیم حاملان فرهنگ کرامند و پربار قوم ایرانی به درون زندگی اجتماعی و ادبی اعراب بودند. ابونواس اهوازی و بشار طخارستانی، در شعر عرب، سبکی نو آوردند و آن سنت قدیم را در آغاز قصائد که باید شاعران خود و یارانشان به خرابه های منزل معشوق بایستند و اشک بریزند و ویرانه ها را ندا دهند، عیب گرفتند و خود نیز آن را فرو گذاشتند. عبدالحمید شیوه ای نو در کتابت آورد که برخی آن را شیوهٔ ایرانی میخوانند. یعنی در برابر آن نثر موجز که از عصر جاهلی به ارث رسیده بود، راه تفصیل را پیش پای نویسندگان نهاد. از اینرو او را آغازگر نثر عربی میدانند.

هزارهای را پشت سر مینهیم و به عصری که آن را عصر نهضت میگویند میآییم. میبینیم باز هم در آن جنبش و تلاش، برای راه یافتن بهآفاق نوین میان شعر و نثر عربی و فارسی رابطهای برقرار است و گویی که هر دو گروه در پی یك مقصود و در راه یك مقصداند. پس عجبی نیست اگر بهار ما در مرگ زهاوی آنها سوگنامه می سراید.

این رابطهٔ دیر ساله، میان ادبیات ما و ادبیات زبان عربی، ایجاب می نمود که در میان این همه آثار ارزنده ای که به قلم اهل تحقیق در زمینهٔ تاریخ ادبیات ایران و ملتمهای دیگر نشر یافته، جای کتابی در تاریخ ادبیات زبان عربی نیز خالی نماند. آنهم کتابی نه به صورت تذکرهٔ شاعران، بلکه به شیوهٔ امروز، آمیخته با نقد و تحلیل. و بنده را همواره چنین اندیشه و آرزوئی بود. و چون از تالیف عاجز آمد به ترجمه پرداخت و کار تألیف را بر عمدهٔ اهل تحقیق نهاد.

مباحث تاریخ ادبیات زبان عربی، بهشیوهٔ امروزیاش را در میان قوم عرب جرجی زیدان، با انتشار کتاب «تاریخ آداب اللغة العربیه» آغاز نمود و پیش از او در مغربزمین خاورشناسانی چون بروکلمان در این زمینه آثاری گرانقدر پدید آورده بودند.

مسلم است که از اوایل قرن سوم هجری به بعدکتابهایی چون «طبقات الشعراء» محمد بن سلام الجمعی و «طبقات الشعراء» ابن المعتز و «الشعر والشعراء» ابن قتیبه و «یتیمة الدهر» ثعالبی و «خرائد القصر» باخرزی و «الاغانی» ابو الفرج اصفهانی و «معجم الادباء» یاقوت حموی و دهها اثر دیگر پدید آمده است. ولی آنها بیشتر تذکرهٔ شعرا هستند و چون نظائر شان در زبان فارسی، به عنوان منابع و مآخن تاریخی این فن در خور اعتنا و اعتبارند.

از آغاز قرن بیستم تا به امروز هم جز کتاب جرجی زیدان در کشورهای عربی دهمها کتاب دیگر در این باب تألیف شده است. چون «تاریخ الادب العربی» احمدحسن الزیات و «تاریخ آداب العرب» مصطفی صادق الرافعی و «من تاریخ الادب العربی» طه حسین و آثار ارزندهٔ شوقی ضیف و «تاریخ الادب العربی» حناالفاخوری و «تاریخ الادب العربی» عمر فروخ. در این میان کتاب حناالفاخوری از مزایای خاصی برخوردار است. مثلا کتاب احمدحسن الزیات برای دانش آموزان نوشته شده و در عین اختصار از نقد و تحلیل چندان سرشار نیست، کتاب مصطفی صادق الرافعی، در سه جلد، بیشتر مباحث ادبی را دربر دارد، تا تاریخ ادبیات را و آنچه از تاریخ ادبیات آورده به همان قرون نخستین بسنده کرده است. کتاب شوقی ضیف که تاکنون چمهار جلد آن منتشر شده تا آخر عصر عباسی را دربر دارد، و «تاریخالادب العربی» مر فروخ – در سه جلد – که شرح حال و اشعار کثیری از شاعران و ادبان را عمر فروخ – در سه جلد – که شرح حال و اشعار کثیری از شاعران و ادبان را مؤلف علاوه بر این بهجنبه های دیگر چون علوم و فنون نپرداخته است. اما کتاب جرجی زیدان، آنچنان فصل بندی بدی دارد که یافتن مطلبی در آن ۔ البته با قدری مبالغه و مزاح \_ چون یافتن گوهری در سنگلاخ است.

با این تفاصیل، مترجم برای خوانندگان هموطن که میخواهند از تاریخ ادبیات این زبان از عصر جاهلی تا قرن معاصر آگاهی نسبتاً گستردهای داشته باشند، کتاب حناالفاخوری را برگزید و پس از مشورت با برخی از ارباب بصیرت این نظر توقیع تأیید یافت.

شمار شاعران و نویسندگانی که در این کتاب به تفصیل آمده از آنچه دیگران آورده اند کمتر است و نویسندهٔ محقق آن برای شناساندن آن گروه که براین صحنه نقش مؤثری داشته اند و منشأ اثر و خالق آثاری درخور بوده اند، بیشتر مایه گذاشته و به تحقیق و تفحص پرداخته و کوشیده است تا زوایای ذهن آنان را بکاود و در اعماق فکرتشان خوض کند. بنابراین آن دستهٔ دیگر را که در تحول و تطور و تکامل این فن نقشی مؤثر نداشته اند، اگر به فراموشی نسپرده باشد به اختصار برگزار کرده است. به راستی با وجود خور شیده ای تابنده ای چون امرؤالقیس و بشار و ابونواس و بحتری و ابوتمام ومتنبی و شوقی چه جای این یا آن نظم باف مقلد است؟ که در پیش شمع افق چراغدان ثریا به خاموشی گراید.

مؤلف در این کتاب، پس از ذکر مقدماتی، سراسر تاریخ ادب عربی را بهشش دوره تقسیم کرده است: عصر جاهلی، عصر خلفای راشدین و اموی، عصر عباسی در شرق، عصر عباسی در غرب، عصر مغول و ترک و عصر نهضت.

آنگاه هردوره را بهچند باب و هرباب را بهچند فصل بخش نموده است. از مبانی تقسیم او، یا عوامل پدید آمدن سبکهای جدید نظم و نثر، حوادث و انقلابات عظیم اجتماعی است. مثلا، ادبیات در عصر پیامبر (ص) و خلفای راشدین صیغه مبارزهجویی دارد و جز بهفتوحات و جهاد نمی پردازد. ولی در سالهای بعد، بهعلت ثروت و بهدنبال آن رفاهی که در جامعه پدید آمده به سوی لهو و عزل میگراید که شعر زهد و طامات عکس العمل آن است. در اوایل روی کار آمدن بنی امیه و پیدایش احزاب چون شیعه و خوارج و زبیریان و امویان، وجمهٔ مشخص شعر وجمهٔ سیاسی میشود. اما در هرحال جانب سنتگرایی را فرو ننهاده است. دورهٔ نوآوری و تجدد، میشود. اما در هرحال جانب سنتگرایی را فرو ننهاده است. دورهٔ نوآوری و تجدد، مارو نوین که به برکت مترجمان از سریانی و پهلوی در همهجا راه یافته، خواه و ناخواه شعر را نیز در زیر تأثیر خود دارد. ولی این دورهٔ توآوری و تجدد، مارف نوین که به برکت مترجمان از سریانی و پهلوی در همهجا راه یافته، خواه و ناخواه شعر را نیز در زیر تأثیر خود دارد. ولی این دورهٔ تجدد بیش نمی پایه معارف نوین که به برکت مترجمان از سریانی و پهلوی در همهجا راه یافته، خواه و ناخواه شعر را نیز در زیر تأثیر خود دارد. ولی این دورهٔ تجدد بیش نمی پایه مدورهٔ بازگشت و واکنش آغاز میشود، یعنی عکس العمل در برابر آنهمه نوگرائی و نوجوئی. مثلا وجود بشار و ابونواس به ظهور ابوتمام و بحتری می انجامه و مونی نمی نمی اند. و پیده دورهٔ استقرار و حرکت به سوی جمود را در پی دارد. مؤلف این جدال و آویز را به نحوی مستدل، با ذکی شواهد و با نقد و تحلیلی

شافی، چه نیکو بررسی میکند. آنگاه به اوضاع ادبی در غرب دولت اسلامی، یعنی

اندلس مىپردازد.

عصر مغولها و دورهٔ سلطهٔ ترکان عثمانی برسرزمینهای عربیرا عهد انعطاط نظم و نثر و پستی گرفتن ذوقها و قرایح می شمارد، زیرا ادبیات جن اطناب و صنعت آفرینی و تکسرار مکررات و نظیره سازیها هیچ نیست. گوئی این ظلمت انعطاط آبستن سعری است که از آن به دورهٔ نهضت تعبیر میکند.

حناالفاخوری سخت شیفتهٔ این نهضت است. شاید در این خوشبینی او قدری خوشباوری یا افراط باشد، یا در قضاوتهای او اگر نگوئیم مسامحه، اندکی اغماض اما آنچه نابخشودنی است، این است که مؤلف کتاب نیز چون دیگر محققان مماصر عرب گوئی غافل از آن است که امام علی بن ابیطالب علیه السلام که به حق شیفته اوست، و از نهج البلاغهٔ آن حضرت با چنان احترامی یاد میکند، نخستین امام یکی از فرقه های عظیم اسلامی است به نام «شیعه»، که دارای صدها و هزارها فقیه و متکلم و فیلسوف و مورخ و رجالی و اصولی و ریاضیدان و اخترشناس و شاعر و نویسنده است. تا آنگاه که از فقه یا حدیث سخن میگوید تنها به صحیح مسلم و بخاری و سنن ابوداود و ترمذی و موطآ مالک اکتفا نکند و از کافی و تهذیب و استبصار و من لایحضره الفقیه و نویسندگان آنها نیز یاد کند و مذهب شیعهٔ امامیه و فقه جعفری را نیز در شمار آن چهار آورد.

علاوه براین گوئی اینان نمیدانند که در این سوی سرزمینهایشان کشوری است با زبان و فرهنگی دیگر که مردمش از دیرباز یعنی از همان عصر درخشان نبوت با اسلام پیوندی استوار داشتهاند، و در این باب منشأ اثر و صاحب آثار بودهاند و بنابراین برای یك محقق که میخواهد در معارف عصر اسلامی تفحص و تحقیق کند، ضمن دانستن زبانهای دیگر دانستن زبان فارسی نیز ضروری است تامجبور نگردند بهجای آنکه خود مستقیماً به مطالعه کتب فارسی پردازند از نوشته۔ های خاور شناسان استفاده کنند.

در پایان این مقال، مترجم براین عقیده است که در ترجمهٔ شعرها ... که آوردن عین آنها در متن ضروری مینمود ... ممکن است برخی لغزشها رخ داده باشد، زیرا به هنگام ترجمه انصاف ندید که مزاحم اوقات عزیز افاضل گردد. در واقع هم چنین چشمداشتی خودخواهانه و بیجا مینمود. امید است اکنون که به تفنن در آنها مینگرند، تا آنجا که میسر است از تهذیب و تصحیح دریغ نفرمایند. دیگر آنکه بهتر بود ابیات عربی و پارهای از اعلام، اعراب میداشتند، ولی گفتند به سبب برخی مشکلات فنی چنین اقدامی ممکن نیست. در هرحال از همهٔ اینقصورها و تقصیرها پوزش می طلبد. والسلام

**عبدالمحمد آیتی** پانزدهم آذرماه سال هزاروسی*صدو*شصتویک هجری شمسی

### مقدمة مؤلف

در عصر ما، شمار کتابهای تاریخ ادبیات زبان عربی، روی در فزونی دارد. دامنهٔ مباحث گسترش یافته و آثار ارزنده ای پدید آمده است. در این احوال جماعتی کثیر از همکاران گرامی و دست اندرکاران آموزش، از من خواستند تا در این باب کتابی تألیف کنم. دیدم که این دانش، همانند دریائی است ناپیدا کرانه، و همچنانکه هر کس را یارای آن هست که در آن غوطه خورد، بیآنکه جای را بر دیگری تنگ آورد، در اینجا نیز هر منتقد و محققی می تواند حاصل کار خود را عرضه دارد، بیآنکه مزاحم دیگری شود. از اینرو به خواست آن عزیزان گردن نهادم و پس از زدم و قرب ده سال به کند و کاو تحقیق و تتبع پرداختم و این کتاب را فراهم آوردم. اینک حاصل آن تلاش و کوشش را تقدیمشان می دارم.

روشی که در تألیف به کار برده ام روش تحلیل و مقارنه و سنجش است. و تا بتوانم موضوع را عمیقاً مورد بحث قرار دهم و دستخوش کلیبافی و سطحی نگری نگردیده باشم، از تازه ترین کاوشهای علمی بهره گرفته ام در عین حال به مواریث ادبی زبان عربی پرداخته ام تا ارزشهای عالی انسانی و بدایع والای هنری آن را آشکار سازم.

هدف غائی من آن بود که آنچه براین خوان گسترده می نهم خرد دانشجویان را غذایی سازگار و گوارا باشد و بردل و جانشان توش و توان بخشد و آنان را در عرصهٔ زندگی مددکار آید. طریقهٔ من آمیختن تاریخ است به تحلیل و تقسیمبندی مطالب است بدانسان که امروزه در این فن متداول است و بحث و تحقیق است بر مبنای قواعد نوین و توجه به ارزشهای عالی انسانی. در هر سخنکه آورده ام، شرط دقت و تعمق به جای آورده ام، تا آنچه می نویسم نه نامفهوم باشد، نه عاری از برهان. در اینجا باید از همه دوستان عزیز و همکاران گرامی، در سراسر کشورهای

در اینجا باید از همه دوستان عرین و سندران عرابی از عرابی و مانب خود، عربی و غیرعربی که مرا بدینکار ترغیب کردهاند، یا با ارائه آراء صائب خود، یا با ارزانی داشتن برخی معلومات یا تصاویر که بدان نیاز افتاده، مرا یاری کردهاند سپاسگزاری کنم. و اکنون بدان امید می بندم که آنان که پیش از انتشار کتاب مرا آنچنان یاری کرده بودند پس از انتشار نیز از یاری دریغ نفرمایند. بویژه ادیبان و ناقدان با بیان نظریات انتقادآمیزخویش به اصلاح خطاهای من کوشند. در همه حال شاکر الطافشان هستم. والله ولی التوفیق

حناالفاخوري



# فصل اول

#### مهد زبان عربی

مهد زبان عربی سرزمینی است میان دریای احمر و اقیانوس هند و خلیج فارس و خطی و همی از رأس خلیج عقبه تا فرات. این سرزمینرا شبهجزیرةالعرب یا توسعاً جزیرةالعرب میگویند.

بیشتر جزیرةالعرب صعراها و داره اهاست. در ناحیهٔ غربی زمین مرتفع است و هرچه بهجانب مشرق پیش رود \_ جز در ناحیه عمان \_ از ارتفاع آن کاسته می شود. جزیرة العرب در منطقهٔ حاره است، از این و آب و هوایش جز در نواحی مرتفع گرم و ناخوش است. گاهگاهی پاره ابری در آسمان صافش پدید ار می گردد و بارانی موسمی \_ آنهم بیشتر در ناحیهٔ یمن \_ فرو می بارد. ولی بیشتر مناطق آن خشك و بی آب و گیاه است. در تمام جزیرة العرب حتی یك رودخانه که در تمام سال جاری باشد وجود ندارد ولی خشکرودهایی هست که به هنگام جمع شدن آب باران سیلابی در آنها به راه می افتد. مردم گاه بر این خشکرودها سدهایی می بندند و آب باران را برای رفع نیازهای خود تا چندی ذخیره می نمایند.

بادهای شرقی غالباً در ناحیهٔ شمالی جزیر، لطیف و خنک است. اعراب این بادها را صبا میگویند و بادهای غربی ابرهای بارانزای را از دریای مدیترانه حمل میکنند و بادهای جنوبی در زمستان بارانزای و در تابستان سوزانند. از جمله بادهای جنوبی، باد سموم است که در وقت معینی از سال میوزد و ناخوشترین بادهای این سرزمین است. اعراب باد سموم را از بوی گوگردیاش میشناسند. این باد از وسط صحرا میوزد و رطوبت هوا را میگیرد و بر هرچه میگذرد آن را

۱ـ داره زمین پهناوری است محاط در میان کوهها یا تپهها، در جزیرةالعرب نزدیك به ۱۱۰ داره وجود دارد. اینها زمینهایدایرهواری هستند میانتپههایریگ. بعضینیز احیاناً آباد هستند.

تلف مىكند.

سرزمین جزیرةالعرب به چند ناحیه تقسیم میشود: یکی یمن که مهد تمدن قدیم عرب بوده و از آن است: حضرموت، سرزمین بازرگانان و عمان دیار دریا۔ نوردان. از مشهورترین شهرهای یمن نجران است و نیز صنعاء شهر پارچههای زرکش و برد و شمشیر و ظفار شهر عطر و بغور و مأرب که به سدش مشهور است. حجاز در شمال یمن، در ناحیهٔ غربی جزیره واقع است. از شهرهای حجاز یکی مکه است یا ام القری. چاه زمزم و حجرالاسود در آنجاست و از اماکن معروف آن صفا و مروه و کوه ابوقبیس و وادی منی و کوه عرفه است و دیگر از شهرهایش یثرب (مدینه) است. تهامه در شمال یمن و جنوب حجاز بر ساحل دریای احمر واقع است. ام نجد، از شمال بهشام و از مشرق به عراق و از مغرب به حجاز معدود است. اما نجد، از شمال بهشام و از مشرق به عراق و از مغرب به حجاز معدود است. نجد به اسبان رهوار و هوای خوشش شهرت دارد. یمامه در جنوب نجد است بزرگترین ناحیهٔ جزیرةالعرب صحرائی است در وسط آن شامل نفود، دهنام

و ربعالخالی. سراس این صحرا را ریگهای سفید یا سیاه پوشانیده است و چون باد بر آنها میوزد، تپههای ریگ پدید آورد. گاهگاهی آسمان احسان میکند و بارانی (غیث) میبارد و بدویان با مواشی خود به طلب آب روان میشوند و چون آب بخشکد و چراگاهها و واحهها از میان بروند، به جای دیگر کوچ میکنند.

«بدوی و شتر و نخل و صحراء هنرپیشگان نمایشنامهٔ زندگی در بادیه هستند» اما شتر «سفینهٔ صحرا» است و «مسوهبت خداوند» از اقسام آنست بعین که بار میکشد و ذلول یا هجان که ویژهٔ سواری است. شتر یار بدوی است و بیاو در صحرا زیستن نتواند. از گوشتو شیرش تغذیه میکند و به مدد او از جائی بهجائی سفر میکند و از کرکش برای خیمه خود پارچه میبافد. اما نخل، ثمرهاش دلپسند ترین و فراوانترین ثمرهای است در بادیه. خرما و شیر طعام اصلی بدوی است. از

در جزیرة العرب جز شتر حیوانات اهلی دیگری چون اسب و خر و استر و کوسفند و سگ و حیوانات غیراهلی چون کفتار و گرگ و مار و گاو وحشی و امثال آنها یافته میشود. و نیز پرندگانی چون شترمرغ و عقاب و قطا و هوبره. همچنین در آنجا ملخی است که بادیهنشین از آن بهعنوان غذائی گوارا استفاده میکند.

# فصل دوم <sub>قوم عرب</sub>

اعراب از ملل سامی هستند که بیشتر تاریخ قدیمشان از میان رفته است. آنچه در دسترس ماست نقوشی است که اخیراً در بلاد یمن کشف شده است. و قدیمترین آن بهقرن نهم یا هشتم پیش از میلاد میرسد. از این مقدار اندك اطلاعی از زندگی صاحبان آن: معینیها، سبئیها و حمیریها بهدست آمده است.

اعراب به دو دستهٔ بزرگت: اعراب بائده و اعراب باقیه تقسیم می شوند.

اعراب بائده آنهائی هستند که آثارشان از میان رفته است چون عاد و ثمود و طسم و جدیس. دانشمندان در نزدیکی تیماء در شمال حجاز کتیبهها و نقوشی به خط لحیانی و ثمودی و صفائی کشف کرده اند. از این کتیبه ها برمی آید که زبانشان با زبان اعرابی که آثار ادبیشان به ما رسیده فرق داشته.

اعراب باقیه، به دو دستهٔ بزرگت تقسیم می شوند قحطانیان و عدنانیان.

قحطانیان را اعراب عاربه گویند. زیرا اعراب اصیل آنها هستند. و نسب به یعربین قحطان میرسانند. قحطانیان مردم یمناند که معروفند به اعراب جنوبی.

اما عدنانیان را اعراب مستعربه خوانند. آنها از بلاد مجاور جزیرةالعرب به آن سرزمین کوچ کردهاند و با مردم آنجا در آمیختهاند و عرب شدهاند. اینان نزاریان یا معدیان هستند و از آن میان حجازیان، نجدیان و نبطیها و مردم تدمر شناخته آمدهاند.

- وضع اقتصادی و سیاسی، بعضی از قبایل جنوبی را واداشت تا از سرزمین خود مهاجرت کنند. این مهاجرت بویژه بعد از شکستن سد مأرب در حدود سال ۱۱۵ ق. م. و به راهافتادن سیل عرم که بسیاری شهرها را غرقه ساخت و مزارع و چارپایان را به نابودی کشید، انجام پذیرفت. پس تعدادی از قبایل جنوبی به شمال مهاجرت کردند. مثلا بنی ثعلبة بن عمرو به یثرب رفتند و از این قبیله بودند اوس و خزرج. خزاعه به مکه فرود آمد و جرهم را از آنجا براند و جفنة بسن عمرو و فرزندانش به شام رفتند و چون در کنار آبی موسوم به غسان فرود آمدند بــه غسانی شهرت یافتند.

و قبیلهٔ لخم بن عدی به حیره – در عراق – روی آورد و از این قبیله بود نصر بن ربیعه پدر ملوك بنی منذر و قبیلهٔ طی در كوههای اجا و سلمی در شمال شرقی یشرب مكان گزید. بدین طریق قبایل یمن در هرسو پراكنده شدند چنانكه در مثل گفتند: «تفرقوا ایدی سبا». این مهاجرت سبب اختلاط شدید میان اعراب جنوب و شمال شد. این اختلاط یا به جوار بود یا به پیوند زناشوئی و یا به جنگ و یا به تجارت. اما اعراب جنوبی و شمالی همواره بایكدیگر راه اختلاف می پیمودند حتی بعد از ظهور اسلام.

- قوم عرب به دو گروه منقسم بودند: حضری و بدوی.

حضریان ساکنان ناحیهٔ جنوبی جزیرةالعرب بودند. اینان در یكجای اسکان یافته بودند به عبارت دیگر شهرنشین یا متمدن بودند، تمدنشان براساس تجارت یا زراعت بود. گاه به صنعت نیز روی میکردند و حبرمفوف و برد و شمشیر یمنی اشتهار داشت و نیز پوستهایی کهبه هنرمندی دباغی میکردند و انواع بخور و عطرهائی که میساختند به دیگن شهرها صادر میشد. همچنین شهرها و حصارها و معابد و قصرهای رفیع ساختند، چون قصر مشهور غمدان. اعراب جنوبی را چه در بلادشان و چه در خارج از آن ممالکی بود. از مشهورترین آنها مملکت حمیر بود. سلسلهٔ تبابعه (= تبعها) که به پادشاهی ذونواس در سال ۵۲۵ م پایان یافت، از پادشاهان حمیں بودند. همچنین مملکت منذریان لخمی در عراق که پایتختشان شهر حیره بود. آغاز این سلسله از اوایل قرن سوم میلادی بود. و تا انقراضشان بهدستمسلماناندست نشاندگان پادشاهان ایران بودند و مشهور ترین شاهانشان نعمان اول (۴۰۰ تا ۴۱۸) بانی خورنق و سدیر و نعمان سوم (۵۰۵ تا ۵۵۴) معروف به ابن ماءالسماء و عمروبن هند (۵۵۴ تا ۵۶۹) بود. در زمان عمروبن هند شمر حیره مقصد شاعران و ادیبان شده بود. دیگر از ممالك اعراب جنوبی مملكت غسانیان بود در شام. جد اعلای غسانیان جفنة نام داشت. پایتختشان جلق بود. اینان دست. نشاندگان رومیان بودند. از ملوك معروف این خاندان یکی حارث دوم ملقب به اعرج (۵۲۹ تا ۵۶۹) است اوست که در (یوم حلیمه) از حیره انتقام گرفت. دربار حارث دوم نیز مجمع شاعران بود. و دیگر از ممالك اعراب جنوبی مملکت کنده است در نجد. ملوك كنده از سال ۴۵۰ تا ۵۴۰ م سلطنت كردند. امرؤالقيس شاعس از شاهزادگان این سلسله است.

بدویان تیرهٔ بزرگتری از اعراب بودند که در شمال جزیرةالعرب زندگی میکردند. اینان زندگی صحرانشینی داشتند. صناعت و زراعترا حقیر می شمردند. در چادرها زندگی میکردند. کارشان چرانیدن گوسفند و بز و شتر بود. از گوشتشان میخوردند و از پشم و کرکشان لباس میبافتند. درپی باران بودند و همواره در طلب آب و گیاه از جائی به جائی کوچ میکردند. و چون به چیز دیگری جن آنچه از حیواناتشان حاصل میشد، نیاز مییافتند از طریق مبادله به دستش میآوردند، مثلا عین مواشی یا حاصل آنها را با خرما و لباس عوض میکردند. گاه نیز احتیاج وادارشان میکرد که بهجنگ و غارت پردازند. گاه نیز انتقام از خصم و تشفی خاطر جنگهائی را درپی میآورد.

بدویان به هیچ نظام حکومتی جز نظام قبیلگی گردن ننهاده بودند. وحکومتی و مملکتی جز خانواده و عشیره نمی شناختند. جامعه شانجامعهٔ قبیله وخیمه بود نه امت و ملت. هرقبیله ای رئیسی داشت که شیخ یا سید قبیله بود. او به مثابهٔ رشتهٔ وحدت افراد و داور دادرسیها بود. افراد قبیله موظف بودند از برادر خود چه ظالم و چه مظلوم حمایت کنند. احساس همبستگی بدوی به قبیله ای که او را حمایت میکند و او از آن حمایت میکند عصبیت نامیده می شود. پدر، سلطان مطلق خانه بود و بر وفق مراد خویش در آن تصرف می کرد و حکم می راند. زن نیز می باید شوهرش را نیک به رمند.

اعراب بدوی به سبب کوچ کردن دایم چنان امکانات و وسائلی در اختیار نداشتند که به علم و آگاهی خویش بیفزایند. با این همه، معارفی به همان انداز، که در طریق زندگی از آن گزیری نیست از راه تجربه و آزمون کسب کرده بودند. از حساب و طب و بیطاری آگاهی داشتند، همچنانکه اعراب جنوب نیز از معماری و شهرسازی و شیوههای زراعت و صناعت آگاه بودند. بدویان از آنچه در آن بیابانهای بی آب و گیاه و راههای ناشناخته به کارشان می آمد نصیبی داشتند. به وضع اقلیمی سرزمین خود آنقدر که برای خود و چارپایانشان نافع باشد آگاه بودند. از این رو به ستاره شناسی توجهی داشتند و به معرفت انساب و اوصاف زمین و علم فراست و عیافت و قیافت و کهانت و عرافت و زجراطیر و امثال آن اشتهار داشتند.

اعراب جاهلی برخی یمودی بودند. یمودیان در یمن و شهرهای یثرب و خیبر میزیستند و بعضی مسیحی بودند. مسیحیت در میان منذریان حیره و غسانیان شام و مردم یمن و نجران رواج داشت. راهبان مسیحیشان تا فلسطین و شبهجزیرهٔ سینا و اقصای صحرا آمد و شد میکردند. جز پیروان این دو کیش بیشتر اعراب بت پرست بودند. دینشان ابتدائی و خالی از اساطیر و لاهوت بود. در آغاز تنما سنگما و غارها و چشمهسارها و درختان را تقدیس میکردند زیرا معتقد بودند که در این اشیاء مادی ارواحی نمهنته است. و نیز برای همهٔ قوائی که در طبیعت یافته بودند قائل به الوهیت بودند همچنین به آسمان نظر کردند و برای ستارگان نیز مقام خدائی قائل شدند تا آنجا که ماه محور اعتقادات اولیهٔ فلکی دینی بدویان بود.

علاوه بن این خدایان، اعراب را سه خدای دیگر بود: یکی مناة، الاههٔ تمتع و

کامیابی که در مکه و مخصوصاً در قبیلهٔ هذیل پرستش میشد. دیگر الاههٔ لات که او را «الربه» (= پرورشگر) نیز میخواندند و در طائف مورد پرستش بود. سه دیگر عزی که مظهر ناهید بود و مخصوصاً در میان قریش پرستش میشد. اعراب برای خدایان خود اصنامی از سنگ میتراشیدند که آنها را انصاب میگفتند. همچنین حجرالاسود را در مکه میپرستیدند و اصنام گوناگون بر سر آن میگذاشتند. نبطیها را نیز معبودی بود موسوم به ذوالشری. ذوالشری بزرگترین معبودشان بود برای او نیز از سنگی سیاه و مکعب شکل صنمی ساخته بودند.

اعراب را در کنار این خدایان و برتر از همهٔ آنها خدائی بود که آفریدگار جمهانش میخواندند به نام الله. الله را دست نیافتنی و دور از خود می پنداشتند و به جای او به آنچه نزدیك و محسوس بود از قوای طبیعت پناه می جستند. اعتقاد به الله در میان اعراب جدا اعتقادی دیرینه است و از اصل سامی آنها نشئت گرفته است.

در اعراب بدوی را مخصوصاً آنان که در بدویت غرقه بودند عاطفهٔ دینی ضعیف بود چنانکه برای اموری که بهدین ارتباط مییافت چندان ارزشی قائل نبودند از اینرو ادبیات عرب به حد زیادی از او صاف معبودانشان خالی است.

اخلاق اعراب مخصوصاً بدویانشان مولود صعراء و حالت بدویت بود. بادیه که حصار بدوی بود او را در برابر هجوم آزمندان فاتح حفظ میکرد. از اینرو او آزاد و همواره خواهان آزادی و استقلال خود بود و در برابر یوغ هیچ بیگانهای سر فرود نمیآورد همچنانکه به هیچ قانون یا نظامی نیز گردن نمینهاد.

زندگی سخت و بیرحمانهٔ بیابان به او آموخته بود که قانع و در برابر بدبختی و رنج صبور باشد. همچنانکه به او آموخته بود که همواره تسلیم آن زندگی صعب باشد و برای بهبود آن تلاشی به خرج ندهد.

عزلت بدوی روح فردگرائی را در او تقویت کرده بود بنابراین برای او رسیدن به سطحی که مبارزهٔ اجتماعیاش مینامند بسی دشوار بود و همین فردگرائی او را از فداکاری در راه خیر اجتماع خارج از مصالح قبیله دور میساخت.

خطرهائی که صحرا را دربر گرفته بود به بدوی آموخته بود که شجاع باشد او همواره در حال نبرد ـ حمله یا دفاع ـ بود. این نبرد گاه با دشمنان بود و گاه با حیوانات یا عوامل طبیعت ستمکار. نگهبان او شمشیرش بود و حصارش پشت اسبش و زاد و توشهاش شکیبائیاش.

با آنکه زندگی در بادیه اقتضا میکرد که بدوی همواره خشن و لاابالی باشد ولی او توانسته بود روحیهٔ مهمانداری و کرم را در خود حفظ کند. آنچه او را بر این دو خصلت وامیداشت علاقهٔ شدید او به نیکنامی و تحصیل حمد و لنای دیگران و رغبت به پاداش و معاملهٔ بهمثل در چنان سرزمین پرمخاطرهای بود. کرم و سخاوت خود را غالباً با افروختن آتش و نحر شتر و پذیرائی از پناهندگان ابراز

مىداشت.

علاوه بر این اوصاف، سخت پای بند وفا و جوانمردی و عزت نفس بود چنانکه گاه این پای بندی به وفا، به جنگ و فدا کردن عزیزان خود در راه یک پناهنده یا یک خویشاوند یا همسایه منجر می شد.

بر این خصائل که برشمردیم باید خصلت ستمناپذیری بدوی و جانبداری او از ضعیف در برابر تجاوز قوی را نیز بیفزائی تا به خردک تصویری از او در جولانگاه گشاده و صحنهٔ خشک و خشن زندگیاش دست یابی.

بعضى مراجع براى مطالعه و آگاهى بيشتر فليب حتى: تاريخ العرب «ترجمهٔ عربى» الجزء الاول \_ بيروت، ١٩٢٩، احمدامين: فجر الاسلام \_ الطبعة الخامسه \_ القاهرة ١٩٢٥. جرجى زيدان: تاريخ التمدن الاسلامى \_ الجزء الاول \_ القاهره ٢ • ١٩. عمر الدسوقى: النابغة الذيبانى \_ القاهره ١٩٣٩. (همراه بامقدمه اى مفصل با تكيه بر نوشته هاى مستشرق بزركت بروكلمان). معمد احمد جاد المولى، على محمد البجاوى، محمد ابو الفضل ابراهيم: ايام العرب فى الجاهليه، الطبعة الثانية \_ مصر ١٩٢٣.

- C. Brockelmann: Histoire des peuples et des États islamiques (traduction de M. Tazerout) — Paris 1949.
- M. J. de Goeje: Arabie, in Encycl. de l'Islam, T. I, 372-382.
- J. Tkatsch: Saba' in Encycl. de l'Islam. T. IV, 3-19.
- P. H. Lammens: La Mecque à la veille de l'Hégire Bevrouth 1924.
   La cité arabe da Tāif à la veille de l'Hégire Beyrouth 1922.
- F. Hommel: l'Arabie avant l'Islam, in Encycl. de l'Islam, Art. Arabie, I, 382-386.

فصل سوم زبان عربی و تطور آن

**۱ اصل و پیدایش –** زبان عربی یکی از زبانهای سامی است که هرچند از حیث تاریخ و پیدایش جدیدتر از دیگر لغات سامی است از همهٔ آنها به اصل سامی نزدیکتر است. و این بدان سبب است که اعراب در صحرای خود محصور بودند و با ملل دیگر آمیزشی نداشتند. از اینرو لهجهٔ آنها از آن آمیختگی که دیگر لمجههای سامی را عارض گردیده مصون مانده. آغاز این زبان همچنان در پردهٔ تاریک تاریخ است و آنچه میدانیم این است که در جزیرةالعرب دو زبان وجود داشته که دیگر لمجههای عربی از آن دو منشعب شدهاند. این دو یکی زبان جنوبی یا زبان

زبان قحطانی یمن با زبان عدنانی حجاز هم از جمت وضع و هم ازجمت صرف و اشتقاق فرق داشت. تا آنجا که ابوعمروبن العلاء (۲۷۰ م ۱۵۴ ه) می گفت که: «نه زبان حمیری زبان ما بود و نه عربیتشان عربیت ما»، زبان یمنی با زبان حبشی و اکدی خویشاوندی بیشتری داشت و زبان حجازی یا زبان عبری و نبطی. پاره ای از علما معتقدند که زبان قحطانی جنوب یکی از ریشه های عدنانی بوده و در این ادعا به کتیبه های یمنی که اخیراً کشف شده است استناد می کنند زیرا در این کتیبه ها، و اژه هایی است که از حیث لفظ و ترکیب همانند واژه های عدنانی ان در لفظ و معنی قدیمیترین کتیبه ها می توان صدها کلمه یافت که در هردو زبان در لفظ و معنی مشترك باشد چون اخ، اخت، وثن، شبل، اسد، شمن و...

۲ تطور زبان مضری \_ زبان مضری حجازی در اثر آمیزش واختلاط تعولاتی یافت تا به صورتی که در ادبیات عربی عصر جاهلی و در قرآن می بینم درآمد. راهی که این زبان در مسیر تکامل خود پیمود چنین است:

الف - اختلاط حمیری با عدنانی - مسلم شده که قبایل جنوبی از دیار خود

مهاجرت کرده اند و در سالهای پیش از میلاد در حجاز و شمال جزیرة العرب منتشر شده اند و نیز می دانیم که اعراب جنوبی از سالیان در از برای تجارت به نواحی شمال جزیره سفن می کرده اند؛ این امور سبب اختلاط شدید قعطانیان با عدنانیان شد و زبان حمیری و مضری جهت تفهیم و تفهم به یک یگی نزدیک گردید و این تأثیس متقابل تقریبا به مدت پنج قرن ادامه داشت. اما چون دولت اعراب جنوبی روی به زوال نهاد، خواه ناخواه زبان مضری عدنانی برزبان یمنی قعطانی غلبه یافت و نتیجه این اختلاط وسعت یافتن زبان مضری شد.

**ب ـ لهجههای قبیلهای ـ** قبایل عرب در عین اینکه زبانـی مشترك داشتند لهجههایشان گوناگون بود: مثلا گاه حرفی در لهجههای دیگر بدل می شد چون خباء و خباع یا جای حروف عوض می شد چون صاعقه و صاقعه یا در اعراب تفاوت می۔ یافتند مثلا هنگامی که خبر لیس مقترن به الا بود حجازیان آن را منصوب مـی۔ خواندند و تمیمیان مرفوع... و از این قبیل. قبایل عرب علاوه براین لهجهها در طرز ادای کلمات نیز شیوههای خاصی داشتند چنانکه قضاعه جویده سخن می گفت بدان سان که حروف کلمات از یکدیگر تمیز داده نمی شدند (غمغمه) و تمیم همزه۔ های اول کلمات را به عین بدل می کرد و به جای امان می گفت عمان (عنعنه) و جزاینها.

**ج - زبان رسمی** - در کنار لهجههای مختلف قبیلگی که البته فهمش برای شان دشوار نبود یک زبان رسمی که از همهٔ این عیوب عاری بود نیز پدید آمد و آن زبان انجمنهای ادبی بود و زبان شعر و خطابه بود. همهٔ لهجههای قبایل عرب در آن سهم داشتند به عبارت دیگر این زبان مجموعهای بود از بهترین واژه ها و مبری از همه معایب لهجه های دیگر. نمونهٔ کامل این زبان را در قرآن و بقایای ادب عصر جاهلی توان یافت. به عللی که بعدا به ذکر شان خواهیم پرداخت لهجهٔ قریش براین زبان غلبه یافت زیرا این لهجه از دیگر لهجات پاکتر و فصیحتر بود.

الف ـ بازارها \_ بازارها (اسواق) مكانهایی در جاهای مختلف جزیرةالعرب بودند كه مردم در اوقات خاصی برای انجام اموری چون خرید و فروخت یا داوری و یا مقاصد ادبی یابرای بیان انساب و غیر آن بدانجا گرد میآمدند. مثلا در آنجا با گرفتن مبلغی به عنوان فداء اسیران را آزاد میكردند و به خصومات پایان میدادند یا با ایراد اشعار و خطابههای بلیغ در حسب و نسب و كرم و فصاحت و جمال و شجاعت بریكدیگر مفاخرت میكردند گاه نیز به مسابقات اسبسواری و ترتیب بازیها و مبادلات كالا و غیر آن می پرداختند. این بازارها به مثابه نمایشگاههایی بود و مردم ازاقطار جزیرةالعرب به دیدن آنها میآمدند. مشهورترین آنها: سوق عكاظ بود زدیكی مكه و مجنه و ذوالمجاز نیز در حوالی آن شهر. سوق عكاظ مهمترین این بازارها بود. از اول ماه ذوالقعده تا بیستم آن داین می شد. بزرگان و اشراف برای خرید و فروخت یا مفاخرت و یا فدا دادن و آزاد ساختن اسیران و یا داوری در خصومات یا ادای حج در آنجا گرد می آمدند. زبان این بازارها زبانی بود که همه آن را می فهمیدند. شاعن یا خطیب در شیوه های متعالی بیان خود واژه هایی را به کار می برد که برای همگان در عین دلپذیری مفهوم باشد. به عبارت دیگن از تنافن و غرابت عاری باشد. از این رو بازارها در وحدت بخشیدن به زبان و ترویج یك زبان والا و در عین حال مسلط ساختن لهجه قریش بردیگن لهجه ها مدان سبب که این بازارها غالباً در بلاد قریش تشکیل می شد – سم می بسزائی داشتند.

ب - قریش - مکه از روزگاران کهن محل آمد و شد قوافل بود و سرزمین قریش جایگاه شرف و سروریو توانگری. کعبه در مکه بود و کاروان حجاج از اکناف جزیره بدانجا روی میآورد، پس قریش نهتنها در وحدت بخشیدن بهزبان قوم عرب مؤثر بود،بلکه در تهذیب زبان خود هم میکوشید.بدین طریق که غالبآ واژههائی را که تلفظشان آسانتر و یا خوشآهنگتر بودند از قبایل دیگر میگرفت و برزبان خود میافزود. اعراب زبان قریش را تقلید میکردند و شاعران و خطیبان واژه های خویش را از این زبان برمیگزیدند زیرا مهمترین بازارها در سرزمین قریش دایر میشد و داوران بیشتر از میان آنها انتخاب میشدند. شعر از سرزمینقریش بهسرزمینهای دیگر عرب منتشر میشه و لهجه و اسلوب قریش را به همراه خود آمد.

**ج – تمدنهای همجوار** – اعراب در جزیرهٔ خویش در انزوا و دور از تأثیر تمدنهای همجوار نبودند بلکه همواره با همسایگان خویش در داد و ستد بودند پس ثروت تمدن قعطانی و تمدن مصری و ایرانی و رومی و حبشی از راه تجارت یا از طریق رقابت میان حیره و غسان که خود متأثر از ایران و روم بودند، بر زبان عدنانیان افزوده شد. بدین طریق زبان عربی اگر در واژگان نقصی هم داشت آن را با گرفتن واژههایی از این تمدنهای گسترده و عظیم برطرف ساخت.

بدینگونه زبان عربی، پیشرفته و بارور از بهترین واژهها و تمدنها به عصر ادبیات جاهلی رسید. اکنون دیگر توان آن را یافته بود که مفاهیم را هرچند دقیق و والا باشند بیان کند و حالات درونی را تصویر نماید و مناظر و خواطر را ترسیم سازد. سالمها بعد ظهور قرآن بدین زبان سبب تثبیت آن گردید و با آنکه حوادثی شگرف بر قوم عرب گذشت زبان همچنان ثابت بماند.

زبان عربی در این مرحله زبانی شده بود اعرابی و اشتقاقی دارای انواع صیغهها و ساختها و قلب و ترادف و انواع مجازات وکنایهها و امثال آن، خاورشناس بزرگ، بروکلمان، در اینباره میگوید «امتیازی که زبان شعر عربی دارد ثروت بسیاری است که در اثر اعراب نصیب آن شده و از حیث ترکیبات جملهها و دقت تعبیر از پیشرفته ترین زبانهای سامی به شمار است. اما از حیث مفردات نیز زبانی غنی است و تعجبی هم ندارد زیرا این زبان همانند رودخانه ای بوده که از قبایل گوناگون عرب جویبارانی بدان میریخته است.»

**۳ خط و کتابت عربی** ـ الفبای عربی بدین صورت که امروز هست وضع نشده بود، این صورت نتیجهٔ تغییراتی است، در حروف الفبای نبطی که از قبل از اسلام در شمال جزیرة العرب رواج داشته است. حروف الفبای عربی را سه مبدا است: یکی خط مصری قدیم در سه نوع آن «هیروکلیفی، هیراطیقی Hicratiqu و دموطیقی (Demotique)، دیگر خط فینیقی و سوم خط مسند. مسند شامل چند نوع خط است که چهار نوع آن شناخته شده است: خط صفائی، خط لمودی، خط لعیانی و خط سبائی یا حمیری. از خط مسند خط کندی و نبطی و از نبطی خط حیری و انباری و از انباری خط حجازی (یا نسخ عربی) مشتق شده است.

اعراب باستان بر استخوان شانهٔ شتر یا برگ خرما و یا بر نوعی سنگ سفید نازك گاه برروی پوست یا تكه های سفال یا لوحه های چوبی یا بركاغذ مصری یعنی بردی می نوشتند.

بعضي مراجع:

فليب حتى: تاريخ العرب (ترجمة عربى) الجزء الاول - بيروت ١٩۴٩. اغناطيوس جويدى: المختصر فى علم اللغه العربيه الجنوبية القديمه - القاهر، ١٩٣٠. محمد طاهر بن عبد القادر الكردى الملكى الخطاط - تاريخ الخط العربى و آدابه - القاهر، ١٩٣٩.

عمرالدسوقى: النابغةالذبيانى (المقدمات) القاهر، ١٩٢٩. جرجى زيدان: تاريخالتمدن الاسلامى \_ الجزءالثالث، ص ٥٢ \_ ٥٥ \_ القاهر، ١٩٠٥.

B. Moritz: Ecriture arabe, in Encycl. de l'Islam, art. Arabie. T. I, 387-399 J. Halévy: Études sabéennes = Paris 1872,

H. Fleish: Introduction à l'étude des langues sémitiques — Paris 1947, P. Dhorme: Langues et Écritures sémitiques — Paris 1930.

De Sacy: Nouveaux aperçus sur l'histoire de l'écriture chez les Arabes du Hedjaz in Journal Asiatique, 1re série IX, 209 sq.

Sedillot and L. Lacy O' Leary: Arabia before Mohamed, 1927.

باب دوم سخنی در ادب عربی

عربها واژه ادب را در معانی مختلفی به کار می بردند، در زمان جاهلیت به معنی دعوت به طعام مهمانی (ماد به) بود. و در جاهلیت و اسلام بی خلق کریم و حسن معاشرت با خواص و عوام به کار می رفت. سپس بر ته نیب نفس و آموز ش صفات پسندیده و معارف و شعر اطلاق شد. در قرن نهم میلادی و قرون بعد از آن همهٔ علوم و فنون را از فلسفه و ریاضیات و نجوم و کیمیا و طب و اخبار و انساب و شعر و جز آن را از آنگونه معارف والا که در به بود بخشیدن به روابط اجتماعی به کار می آید درب می گرفت. در قصون دوازدهم، افظ ادب در شعر و نش و آنچه به آن دو مربوط است چون نحو و علوم لغت و عروض و بلاغت و نقد ادبی استعمال می شد.

امروزه وقتی میگوئیم «ادب» دوچیز را در نظر داریم: فن نویسندگی و آثاری که این فن در آنها تجلی دارد از اینرو در تعریف آن میتوانیم بگوئیم که «ادب مجموعهٔ آثار مکتوبی است که عقل انسانی در آن تجلی کند به انشاء یا فن نویسندگی»

پس دراین حال ادب تنها از پیهم قرار دادن الفاظ نیست و نه گردآوردن یك سلسله افكار، بلكه هنری است كه آدمی به وسیلهٔ آن از یك فكر زیبا با بیانی زیبا تعبیر میكند. ادب خالص دلالت بر شخصیت ادیب دارد و از زندگی پرده برمیگیرد و بیانگر خواطر و مشاعر نفسانی است به عبارت دیگر تصویری است گویا از زندگی افراد و امم.

ادب چون دیگی هنرها سعی در تمثیل مرئیات و غیر مرئیات از ناحیه جمال دارد.

ادب از افکار و تغیلات و عواطفی که فرمانبردار ذوق سلیم باشند تألیف میگردد. از ویژگیهای افکار، وضوح و دقت و تازگی و قوت و تعمق و والائی

سخنی در ادب عربی

انهاست و از ویژگیهای تغیلات تازگی و قوت و وسعت آنهاست و از ویژگیهای عواطف صادق بودنشان.

از آنجا که ادب تصویر گویای احوال افراد و جماعات است به ناچار بر حسب دگرگونی احوال افراد و جماعات، به سبب تطورات و انقلابات در روحیات و امور سیاسی و اجتماعی و آنچه بدان متعلق باشد دگرگون می شود. از این رو می۔ گوئیم که از جمله چهار چیزند که در پدید آمدن و ارتقاء و انعطاط آن عاملی بس مؤثرند و آن چهار عبارتند از: محیط طبیعی و محیط اجتماعی و برخورد ملتها بایکدیگر و ادیان.

ادب به دو قسم تقسیم میشود: ادب انشائی یا ایجادی و ادب وصفی یا موضوعی. که نخستین شامل شعر و نثر است. و دومی شامل تحلیل ادبی و تاریخ ادب.

کتب تاریخ ادب غالباً میان علم تاریخ و تحلیل هنری جمع میکنند و ما در این کتاب همین شیوه را پیش گرفتهایم.

تاریخ ادب به معنی امروزی اش چیز تازه ای است که اروپائیان در عصر رنسانس خود شناخته اند. ایتالیائیها در این فن پیشقدم بودند و ملتهای دیگر بویژه فرانسویان از پی آنها گام برداشتند. پیشینیان قوم عرب نیز تاریخ ادب را به معنی امروزش نمی شناختند، شیوهٔ آنان جمع آوری شرح حال شاعران و نویسندگان و بیان محاسن و مساوی و استشهاد به برخی از اقوال آنان بود و ادب در یک دوره یا دوره های متعدد به دستده د و نمی توانست تصویری کلی از ادب در یک دوره یا دوره های متعدد به دستده و نیز تعلیل و تحلیل در میانشان چندان رواج نداشت. از این رو آثار این بزرگان تنها می تواند منابع و مصادر تاریخ ادب به حساب آیند نه تاریخ ادب از جمله این آثار است: طبقات الشعراء و مطمح الانفس فتح بن خاقان انداسی (۹۳۶ م) معجم الشعراء مرزبانی (۹۹۴ م) یتیمة الدهر فی شعراء العصر او منصور الثعالبی (۳۰ م)، الدخیره فی محاسن اهل الجزیرهٔ این بسام انداسی (۹۳۶ م)، دمیة القصر ابوالحسن الباخرزی اهل الجزیرهٔ این بسام انداسی (۳۰ م)، دمیة القصر ابوالحسن الباخرزی یتیمة الدهر فی شعراء العصر او محاسن الشعراء بکل مصر صدرالدین مدینی (قررن

فنونادبی بردوقسمند: فنون ادبی شعری وفنونادبی نثری، فنونادبی شعری عبار تند از شعر قصصی یا حماسی، شعر غنائی، شعر تمثیلی و شعر تعلیمی. ادب عربی قدیم از شعر حماسی و تمثیلی خالی است. زیرا قوم عرب کمتر شهرنشین بود و بیشتر به واقعیت گرایش داشت و از این و تخیلش بارور نشده بود. از از دیگر سو شیوهٔ کسب روزی به وسیله شعر که در میان شاعران قوم رواج گرفت جائی برای سرودن اشعار حماسی و تمثیلی باقی نگذاشت. با این همه اگر چه ادب عربی از آثار حماسی بلند و طولانی خالی است. از قصائدی که در آنها روح حماسی یاشد خالی نیست. اما فنون ادبی نثری عبارتند از تاریخ و خطابه و قصه و تعلیم و رسائل. ادب قدیم عربی از داستانهای طولانی نیز خالی است. عرب نثر را بهدوگونه مینوشت: مرسل و مسجع. در میان اعراب شعر بیش از نثر عرصهٔ بروز یافت و از سجع آغاز شد و

به ارجوزهها رسيد واز آنجا به اوزان مختلف راه يافت.

دورههای ادب عربی را در سه نهضت منحص ساختهاند: نهضت جاهلی و اموی و نهضت عباسی و نهضت جدید. و بنابراین سه دورهٔ کلی ادب عربی را به دورههایی چنین تقسیم میکنند:

🕲 دورهٔ جاهلی (۴۷۵ ــ ۶۲۲ م) از اواخر قرن پنجم تا ظهور اسلام.

دورهٔ خلفای راشدین و اموی (۶۲۲\_۷۵۰ م/۱\_۱۳۲۱ ه). این دو دوره شامل نهضت نخستیناند.

دورهٔ عباسی (۲۵۰ – ۱۲۵۸ م /۱۳۲–۶۵۶ ه) شامسل دورهٔ بنیعباسی در شرق و دورهٔ بنیامیه در غرب (اندلس) دورهٔ بنیعباس شامل دولت عباسی در بغداد و حکومتهای مستقل در عراق و فارس و خراسان و مصر و شام میگردد و به سقوط عباسیان به دست مغول پایان می پذیرد. این دوره همان دورهٔ نهضت دوم است.

دورهٔ ترکی(۱۲۵۸\_۱۲۹۸ م/۶۵۶\_۱۲۱۳ه). این دوره رادورهٔ انعطاط میخوانند و شامل دورهٔ فرمانروائی مغول و ممالیك و عثمانیان است كه به حملهٔ فرانسه به مصر پایان مییابد.

دورهٔ نهضت که از اواخر قرن هجدهم آغاز می شود و تا به امروز ادامه
 دارد.

بعضی از نویسندگان عرب شاعران را برحسب زمانشان بهسه طبقه تقسیم کردهاند:

🕚 شاعران جاهلی، اینان در عصب جاهلی میزیستهاند.

شاعران مخضرم، اینان قسمتی از عمر خبود را در جاهلیت و قسمتی از آن را در اسلام گذرانیدهاند. شاعران مولد که سایر شاعران هستند. برخی طبقۀ چهارمی به نام شاعران معدث افزوده اند و مولدین را منحصر به گروه قلیلی از آنها چون فرزدق و جریر و اخطل که در اوایل اسلام میزیسته اند، نموده اند و همۀ شاعرانی را که پس از آنها آمده اند معدثین خوانده اند. و ما در این کتاب ترتیب نخستین را به کار می داریم.

برخی مراجع: عبدالوهاب عزام: تاریخ الادب. مجلة الرساله ۲ (۱۹۳۹) ص ۶۱۶ ـ ۶۱۷ سلیمان البستانی: مقدمة الالیاذه ص ۱۱۵ ـ ۱۶۸. احمدامین و زکی نجیب محمود: قصة الادب فی العالم ـ الجزء الاول ـ القاهره ۱۹۴۳ ص ۸ ـ ۱۹ و ۲۵۴ به بعد. طهحسین، احمدامین، عبدالوهاب عزام، محمد عوض محمد: التوجیه الادبی القاهره ۱۹۴۱. ملی الجازم، محمد احمد جادالمولی... التوجیه فی الادب العربی ـ القاهره، مس ۵ ـ ۲ و ۱۵ ـ ۳۱. مس ۵ ـ ۲ و ۱۵ ـ ۱۳۱. استاد زکی طلیمات: الروایة التمثیله و لماذالم یعالجها العرب، روز نامة الانباء شمارهٔ ۱۹۴۴، ۱۵۵ سال ۱۹۵۳.

I. Goldziher: Adab. in Encycl. de I Islam. T, I, 124-125. Longhaye: Théorie des Belles Lettres, 6 sq.

دورة جاهلي

•

باب اول جاهليت و ادب جاهلي

پیش از شروع در مباحث ادب جاهلی ضروری است که اصطلاح جاهلیت را تعریف کنیم، و نیز بدین پرسش پاسخ دهیم که بهطور کلی ادب جاهلی چیست و چهمقدار از آن بهما رسیده و نحوهٔ وصول آن چگونه بوده و صحت آن تا چه حد است و نیز محیط جاهلی چه تأثیری در آن داشته است؟

دانشمندان و مورخان را در این باب که چرا قرآن اعراب قبل از اسلام را اهل جاهلیت خوانده، اختلاف است. بعضی میگویند بهخاطر رواج بت پرستی و جهل در میان آنان و بعضی میگویند بهسبب رواج دشمنی و خونریزی میان عشایر وقبایل. اما آنچه برای ما مهم است ادبیات و عوامل و مظاهر آن است.

اعراب در عصر جاهلی به هنر و خوض در مسائل آن توجه خاصی نداشتند، بلکه بیشتر برای بیان احساسات خویش از هنر گفتاری سود میجستند و این هنر گفتاری از مهمترین و نیرومندترین شیوههای تحریض و اقناع بود. متأسفانه آثار قدیمیتر این هنر، در ظلمت تاریخ باستان مستور مانده و آنچه بهدست ما رسیده است مربوط به اواخر قرن پنجم و اوایل قرن ششم میلادی است یعنی در حدود یك قرن و نیم پیش از ظهور اسلام.

اکثر آثار منظوم و منثور عصر جاهلی از میان رفته است تا آنجا که ابوعمروبن العلاء (۷۷۰ م ۱۵۴ ه) میگفت: «آنچه از سخن اعراب بهشما رسیده است بس اندك است. اگر فراوان بهدست شما میرسید به دانش و شعر بسیار دست مییافتید». و این بدان سبب است که بسیاری از این آثار به حافظه سپرده نشده بودهاند و آنچه را هم که راویان شعر از بر کرده بودند با کشته شدنشان در جنگها و فتوحات از میان رفته است.

قدیمترین شعری که بهما رسیده قطعاتی است که در حرب بسوس یا کمی

پیش از آن سروده شده. این قطعات قصائد کاملی بودهاند و دال بر ایناند که پیش از آنها نیز شعر راه درازی را طی کرده تا از حیث صحت وزن و انسجام بیان بدان پایه رسیده است. اما از نثر عربی آنچه بهما رسیده برخی مثلها و خطبهها و اخبار است.

شعی و نثر جاهلی از زبان راویان (رواة) به ما رسیده است. کار این راویان این بود که به سخن ادیبان گوش فرامی دادند و شعر و نثر شان را به خاطر می سپردند. گروهی از قریش به روایت شعر و شناخت انساب مشهور بودند، مانند مخرمة بن نوفل و حویطب بن عبدالعزی. چون اسلام آمد گروهی از رجال علم نیز به روایت شعر پرداختند. مانند حما دالراویه (۷۷۱ م / ۱۵۵ ه) و خلف الاحمر (۹۹۶ م / ۱۸۰ ه) و ابوعمر و اسحاق بن مرار الشیبانی (۸۲۱ م / ۳۰۶ ه) و اصمعی عبدالملك بن قریب (۸۲۸ م / ۲۱۳ ه) و ابو سعید حسن السکری (۸۸۸ م / ۲۷۵ ه) و ابو بکر محمد بن القاسم الانباری (۹۳۹ م / ۳۲۸ ه).

همچنین علما، مخصوصاً علمای لغت به جمع آوری شعر پرداختند. زیرا شعر قدیمیترین گنجینهٔ لغت عرب بود و نیز برای شناخت لغات مهجور و غریب بهترین مآخذ به شمار می آمد علاوه بر اینها شعر برای آگاهی از احوال اعراب باستانی و اخبار آنها دایرة المعارف مهمی بود و واژه های آن واژه های قومی بود که هنوز زبانشان فساد نپذیرفته بود. دانشمندان از همان اوایل قرن دوم هجری به جمع آوری و تدوین ادب قدیم عرب همت گماشتند و بر آن شرح و تعلیق نوشتند و در کتابهای خود وارد ساختند. مشهور ترین این مجموعه ها مخصوصاً مجموعه های شعر عبار تنداز:

• المعلقات السبع، كرد آوردهٔ حمادالراويه،

المفضليات، كرد آوردة مفضل الضبى، حاوى ١٢٨ قصيده،

دیوان الحماسة ابوتمام و دیوان الحماسة بحتری. در این دو مجموعـه قطعه هائی از شعر جاهلی درج آمده است.

کتاب الاغانی ابوالفرج اصفهانی و کتاب الشعر و الشعراء ابنقتیبه که مر دو حاوی بسیاری از شعرهای عصر جاهلی است.

معتارات ابنالشجری و جمهرة اشعار العرب از ابوزید القرش. مسلم است که انتقال ادب قدیم آنهم به صورت شفاهیی به صحت آن لطمه زده است. مثلا چیزی بدان افزوده شده یا از آن کاسته گردیده یا در کلمات آن تغییر و تبدیلی رخ داده ولی راویان گاه میکوشیدند که روایات خود را از منابع موثق تری بهدست آورند. از اینرو راهی بادیه میشدند و اعراب بدوی را با پرداخت مالی وامیداشتند تا محفوظات خود را برایشان نقل کنند و گاه بدویان خود به شهرها میآمدند تا متاع خود را به خریداران عرضه دارند. و همین امر موجب آن میشد که به طمع مال از صحیح و ناصحیح، هرچه در خاطر داشتند روایت میکردند. علاوه بر این خصومات و منازعاتی که میان قبایل یا میان عرب و شعوبیه در قرون اولیهٔ اسلام درگرفته بود قرایح را به فیضان آورده بود تا هر گروه در مفاخر خود و اسلام درگرفته بود قرایح را به فیضان آورده بود تا هر گروه در مفاخر خود و معایب گروه مقابل خود از زبان شاعران پیشین اشعاری نقل کنند. مثلا ایرانیان از زبان اعراب جاهلی، در ستایش خویش، اشعاری روایت میکردند و اعراب و مسلمانان نیز از زبان اعراب جاهلی اشعاری در مذمت ایرانیان میآوردند و بدین طریق مجعولات فراوانی از نظم و نثر در ادبیات قدیم پدید آمد.

پارهای از خاورشناسان چون مارگلیوت و برخی از نقادان عرب چون دکتر طه حسین به بررسی اینگونه اشعار پرداختند تا منعول را از غیرمنعول جدا کند و از طریق شک و تحقیق به روایات اصیل دست یابند. اما برخی مانند دکتر طه حسین به شک خود سخت میدان دادند تا آنجا که در مبالغه افتادند. چنانکه گوئی شک بهجای آنکه به حقیقت راهبر باشد به خطا رهنمون گشت. اینان پس از آنکه در اشعار منسوب به بعضی از شاعران جاهلی شک کردند وجود خود آنها را نیز انکار نمودند. خلاصهٔ دلایل این گروه چنین است:

اولا، آنچه به نام شعر جاهلی به دست ما رسیده به لغت عدنانی و لمجه قریش است و لغت عدنانی در بسیاری موارد با لغت حمیری فـرق داشته و حال آنکـه شاعران جاهلی ـ تقریباً ـ همه از غیر قبیلهٔ قریش و از مردم یمن بوده اند.

ثانیا، مبارزات سیاسی وکشمکشهای حزبی درصدر اسلام بسیاری از شاعران اسلامی را بهجعل وانتحال شعر واداشت آنگاه این مجعولات را بهاجداد خود درعصر جاهلی نسبت دادند تا گذشتهٔ درخشان خود را به رخ مخالفان خود کشند.

ثالثاً، اعتقادات دینی شعرای اسلام را واداشت تا هرچه را با تعالیم قرآنی مخالف بود بزدایند و برای اثبات صدق رسالت پیامبر از زبان شاعران جاهلی اشعاری نقل کنند.

رابعاً، قصه گویان گاه اشعاری جعل می کردند و به قهرمانان قصهٔ خود نسبت می دادند.

خامساً، رقابت علما و رواة در حفظ اشعار و بیرون کشیدن قواعد صرفی و نحوی از آنها، گاه بهجعل اشعار از زبان شاعران کهن وادارشان میکرد تا بدان استشهاد کنند و ادعای خود را برکرسی بنشانند.

سادساً، اسطورههای گوناگون و روایات متناقضی که بر زندگی بعضی از شعرای جاهلی چون امرؤالقیس سایه افکنده، موجب آن شده که وجود آنها مورد تردید قرار گیرد.

\*\*\*

البته نظریات فوق خالی از حقیقتی نیست ولی هم مبالغه آمیز است و هم بی آنکه متکی به دلایل نیرومندی باشد درباره همهٔ شعرها و شاعران عصر جاهلی حاوی حکمی کلی است که می توان آن را برپاره ای از شعر جاهلی تطبیق داد نه بر حتی تمام یک قصیده یا همهٔ اشعار یک شاعر. زیرا اولا، زبان ادب جاهلی همان زبان نمونه ای است که لهجهٔ قریش بر آن غلبه داشته و این زبان در آن ایام، در میان همهٔ قبایل عرب رایج بوده مخصوصاً ساکنان عربستان شمالی و مرکزی \_ همچنانکه گفتیم آن را میفهمیدهاند. بنابراین اگر شعری در این لهجه به یکی از شاعران قبایل یمن مانند امرؤالقیس نسبت داده شود در صحت آن جای تردیـد نیست.

ثانیا، همهٔ شعر جاهلی در فخر و مباهات نیست بلکه قسمت اعظم آن در مسائل و اغراض دیگر است، حتی گاه شاعری چون شنفری و طرفه زبان به هجو قبیلهٔ خود کشوده اند.

ثالثاً، تأثیر دین اسلام تأثیر اندکی است و اشعاری که حاوی بشارت به ظهور اسلام باشد در این عصر اندك است و از چند بیت تجاوز نمیکند، بیآنکه دلیلی بر صحت انتساب آنها باشد.

رابعاً، ادبای قدیم عرب از جعل و انتحال راویان شعر آگاه بودهاند و به اصلاح اشعاری که از آنها روایت شده همت گماشتهاند بنابراین آنچه از ادب جاهلی به ما رسیده بیشترش صحیح است.

خامساً، اختلاف رواة در مورد زندگی یك شاعر نهتنها نمیتواند دلیل عدم وجود او باشد، بلكه خود بروجود او دلالت میكند.

سادسا، ادب جاهلی به شیوهٔ علمی و فنی مورد نقادی واقع شده و در پر تو قوانین نشو و تطور، شخصیت های ادبی آن تحت بررسی قرار گرفته اند و به وسایل صحیح منطقی بیشتر آن به اثبات رسیده است. زیرا نمی توان ناگهانی چنان شخصیتهای جذاب و زنده ای را جعل کرد، که بعید به نظر می رسد انسانی چنان آثار زیبا و ارزنده ای خلق کند، آنگاه آن را به دیگری نسبت دهد و خود را از آن محروم گرداند.

بدوی در معیط صحرائی خود غرق بود. صحرا دل و روح و همهٔ وجود او را پر کرده بود و اندیشه و عاطفه و خیال او را بهخود مشغول داشته بود بنابراین ادب جاهلی که ثمره اندیشه و عاطفه و خیال او بود رنگ صحرا داشت. طبیعت دهشتناك و زیبای سرزمینش بی هیچ حجابی در برابرش گسترده بود. به آشکارا همهٔ نیرو و حرارت آن را حس می کرد و همواره با آن می زیست. تا آنجا که به ذهن او صراحت بخشید و اندیشه اش را روشنی داد و روحش را به جانب یقین متوجه ساخت. این صفای فکر در هنر او تأثیر گذاشت: به لفاظی نمی پرداخت، خیالش دامنهٔ وسیعی نداشت، از واقعیت سخن می گفت، و از طبیعت آنچنانکه بود، از روی صدق و اخلاص حکایت می کرد و به دقت تصویرش می نمود، آنهم با بیانی ساده و خیالی قریب و فلسفه ای سطحی. گوئی هر چه را می بیند بی هیچ اشکالی در درمییابد و نیازی به شک و حدس و تأمل ندارد.

بدوی همواره و در هر لحظه با طبیعت روبهرو بود: طبیعت بادیه که به سرعت دگرگون می شد و رنگت عوض می کرد و از آن ایمنی نبود. این طبیعت به او

جاهلیت و ادب جاهلی

حضور ذهن و هوشیاری و احساسی لطیف و شعوری دقیق عطا کرده بود. از اینرو ادب او ادب بدیهه است.. به ایجاز گرایش دارد از ترکیب علمی و تر تیب منطقی بهدور است.

صحرا نغمهای یک نواخت و تکراری داشت، موسیقیاش عبوس و خشن بود. این نغمه، این موسیقی در روح بدوی انقباض و اندوه پدید میآورد نغمه شعر او نغمهٔ واحدی است که بریک آهنگ تکرار می شود. از ابتکار کم بهره است.

بدینگونه ادب جاهلی تصویری و ثمرهای از تصاویر و ثمرات جامعه بدوی است. واژههای شعرش را در منتهای وسعت و دقت در اختیار دارد. زیر امدلولهای آن چون شتر، چراگاه و علف از ضروریات زندگی اوست. هرگاه بخواهد ازین میدان قدم بیرون نهد به تنگنا میافتد. و چون به وصف بادیه پردازد از آنجا که تصویرات و تشبیهاتش از طبیعت و زندگی او مایه میگیرد سخنش گستوده و صادق و دقیق جلوه میکند.

بعضي مراجع: سليمان البستاني: مقدمة الالياذه، ص ١١٦\_١٣٠. احمد امين: فجرالاسلام \_ القاهره، ١٩٤٥، ص ٣٩\_۶٨. احمدامين و زكى نجيب محمود: قصة الادب في العالم \_ الجزء الاول \_ القاهره، ۱۹۴۳. ص ۳۴۵\_۳۷۰ مارون عبود: الرؤوس. بيروت، ١٩۴۶. ص ٨\_٣٤. فؤادالبستاني: الشعرالجاهلي \_ الروائع ٢، بيروت ١٩٣٨. حول الادب الجاهلي \_ المشرق ٢٧ (١٩٢٩) ص ٣٣٤\_٢٢٢. عمر الدسوقى: النابغة الذبياني (المقدمات). القاهر، ١٩۴٥ \_ ص ٢٥ \_ ٥٢ سيد نوفل: شعرالطبيعه في الادب العربي. القاهر، ١٩۴٥ \_ ص ١٦-٢٤. شوقى ضيف: الفن ومذاهبه فى الشعر العربي. القاهر، ١٩۴٥ ص ٢-١٣. طه حسين: في الادب الجاهلي. الطبيعة الثالثه. القاهر، ١٩٣٣. محمد فريدوجدى: نقد كتاب الشعرالجاهلي. القاهره ١٩٢۶. محمدمصطفى جمعه: الشبهاب الراصد. القاهره ١٩٢۶. محمد الخضر حسين التونسي: نقض كتاب في الشعر الجاهلي. القاهره ١٣۴٥ ه. محمد احمدالغمراوى: النقداالتحليلي لكتاب «في الادب الجاهلي». القاهر، .1979

T. H Weir: Djahiliya, in Encycl. de l'Islam. T. I, 1027-1028.

باب دوم شعر جاهلي

شعن جاهلی در بادیه های نجد و حجاز و سرزمینه ای پیوسته به آنها در شمال جزیرة العرب پدید آمد و رشد کرد. بادیه چونان مدرسه ای بود که شاعران جاهلی در آن پرورش می یافتند از این شاعران پاره ای چون امرؤ القیس الکندی و حاتم الطائی یمنی زادگانی بودند که در شمال رحل اقامت افکنده بودند، و برخی چون مهلمل و طرفه و اعشی (از ربیعه) و نابغه و زهیر و لبید (از مضر) از اعراب عدنانی بودند و به همان سرزمین تعلق داشتند. بادیه همواره مهبط وحی شعر بود، احساس را رقیق و دل را صفا می بخشید، و شعر را در آن مقامی رفیع بود و تاثیری بسزا داشت. شعر ترجمان احساسات افراد و زبان قبیله و طومار اخبار نفوذ خویش همت گماشته، دروازه های خود را برروی فرهنگها و تمد نهای بیگانه نفوذ خویش همت گماشته، دروازه های خود را برروی فرهنگها و تمد نهای بیگانه می نهادند و برای گردآوردن آنها در دربارهای خویش می کوشیدند ولی به طور می نهادند و برای گردآوردن آنها در دربارهای خویش می کوشیدند ولی به طور می نهادند و برای گردآوردن آنها در دربارهای خویش می کوشیدند ولی به طور کلی چنان معطبهائی نبودند که الهام و خیال را در آنها مجال رشد و

وحی و المهام شعری در نزد اعراب قدیم مقامی ارجمند داشت. اعسراب معتقد بودند که هر شاعری را شیطانی است که شعرش را به او وحی می کند. از این رو شاعر را درا جتماع منزلتی رفیع بود به قول نولد که: شاعر «پیامبر قبیله و پیشوای آن در زمان صلح و قمهرمان آن در زمان جنگ بود. به هنگام جستجو از چراگاهمها با او رای می زدند و تنمها به فرمان او خیمه ها را برپا می کردند یا کوچ می نمودند، و او بود که خیل تشنگان را در یافتن آب مدد می کرد...» بنابراین مقام شاعر برتر از خطیب بود و تأثیرش بیشتر از او. زیرا شعر بیشتر از نثر در قبیله هم فراتر میرفت. قبیله در پرتو المهامشاعر راه صواب مییافت و در مشکلات امور قضائی یا معضلات دیگر اجتماعی دست به دامان شاعر میزد. سخنش بالاتر از هر سخنی بود و گفتارش از نوك سنان گذارنده تر و حکمش از حکم شرع نافذتر بود. گاه شاعر بایك بیت برشان و رتبت قبیله ای می افزود یا از آن می – کاست.

هر قبیله می کوشید حتی پیش از داشتن پیشوا و خطیب شاعری داشته باشد و چون در قبیله شاعری پدید می آمد جشنها می گرفتند و مهمانیها می دادند و قبایل دیگر به دیدارشان می آمدند تا وجود کسی را که به زودی قبیله را باشعر خویش راه خواهد نمود و از حیثیت و شرف آن به دفاع برخواهد خاست و آثار خیرش را جاویدانی خواهد بخشید و به نشر افکار خواهد پرداخت و بشارت صلح خواهد داد و به جنگ فرا خواهد خواند و مثالب و فضایح خصم را افشاء خواهد کرد و مفاخر قوم خود را در نغمه های خویش خواهد سرود و روح حماسه را در قوم بیدار خواهد ساخت، تهنیت گویند. ملوك و امرا ازین شأن و نفوذ شاعران سود می۔ جستند و آنها را به دربارهای خویش فرا می خواندند و آنهارا به صلات می نواختند. هر شاعری را راویی بود که همواره چون شاگرد در کنار معلمش می زیست. سبک دورانی را به ملازمت شاعران نشر می داد. بسیاری از شاعران نام آور عرب از را تربع می نمود و شعرشرا نشر می داد. بسیاری از شاعران نام آور عرب دورانی را به ملازمت شاعران دیگر گذرانیده اند، مثلا امرؤالقیس راوی ابودواد الایادی بود و زهیر راوی او سربن حبر واعشی راوی مسیب بن علس.

موضوعات شعر جاهلی مولود زندگی شاعر و احوال طبیعی و اجتماعی او بود. مشهورترین این موضوعات، وصف، مدح، رثاء، هجاء، فخر، غزل، خمر، زهد و حکمت بود.

شاعر بدوی اطرافش را مینگریست و بدان میآمیخت و توصیفش میکرد. توصیف او شامل معیطش بود، از زمین و آسمانش، و آنچه در بادیه میدید از حیوان و نبات و جماد و نیز آنچه از مظاهر زندگی بدوی بهچشم میآمد چون اطلال و فرود آمدن قبیله و کوچ کردن آن، جنگها و مجالس انس و لهو. و نیز آنچه از پدیدههای طبیعت بود چون باریدن باران ، درخشندگی آسمان، وزش باد و غیر آن. وصف هدف شعر او نبود بلکه بیشتر برهانی بود برای دعاویش، یا وسیلهای برای رسیدن به خواستهایش، یا راهی جهت تعریك احساسات و انگیزش عواطفش از مشهورترین و صافان عصرجاهلی امرؤالقیس و زهیربن ابی سلمی و نابغة۔ الذبیانی و عنترة العبسی به شمارند.

شاعر قبیله زبان قبیله بود. گاه زبان بهستایش سروران و دلیران قبیله خود میگشود. گاه نیز بهستایش دیگر افراد هرگاه از آنها کاری بزرگ یا عملی خیر سر زده بود، هرچند از مردم دیگر قبایل باشند. مدح را در فرهنگ شاعر بدوی بابی مستقل بود و موضوع آن ذکر فضایل و مفاخر عصر جاهلی بود. شاعر جاهلی مدیحه را برای اخذ صلات و جوائز کمتر می سرود. غالباً آنچه او را به مدیحه جلب می کرد، دوست داشتن ممدوح یا سپاسگزاری از او یا اعجاب از یکی از خصائل او بود. از مشهورترین مداحان عصر جاهلی زهیربن ابی سلمی و نابغة الذبیانی و اعشی به شمارند.

اما ستایش از مردگان یعنی رثاء نیز بابی از شعر بود. شاعر قهرمانان مقتول قبیله را میستود و برایشان نوحهسرائی میکرد و دیگران را به گرفتسن انتقام آنها تحریض مینمود. گاه که آن درگذشته از عزیزان یا خویشاوندان بود، شاعر عواطفش سخت تحریک میشد و برایش میگریست و اندوه خود را در قالب شعر میریخت. گاه نیز وظیفه اخلاقی وادارش میکرد تا بزرگ قبیلهاش را که بهجای او نیکی کرده بود و شاعر زمانی را در سایهٔ حمایتش زیسته بود، مرثیه بهجای او نیکی کرده بود مدح عبارت بود زمانی را در قالب شعر میرد میریخت. گاه نیز وظیفه اخلاقی وادارش میگرد تا بزرگ قبیلهاش را که بهجای او نیکی کرده بود و شاعر زمانی را در سایهٔ حمایتش زیسته بود، مرثیه بهجای او نیکی او مناف و محارت بود از بیان خصائل محمود و افعال پسندیده و بهطور کلی اوصاف و سجایائی که در نظراهل جاهلیت ممدوح بود. رثام از ابواب مهم شعر جاهلی بود و از اصحاب این فن مهلهل و خنساء به شمارند.

زبان شاعر بدوی سلاح قبیله بود که از شرف قبیله در مقابل هجو و بدگوئی دشمنان دفاع میکرد. هجاء یکی از ابواب مستقل شعر جاهلی است که به سبب کثرت غارات و رواج غزوات و تجاوزات، شاعران به فراوانی بدان می پرداختند، و در بیشتر موارد جنبه قبیلگی داشت. شاعر با زبان گزندهٔ خود او صاف پرداختند، از انشر می داد و رسوایشان می ساخت. هجاء گاه به نوعی شعر که تا را منافرت نامیده بودند می گرایید. در منافرت شاعر میان دو تن از سروران و سادات که با یکدیگر مخالفت می ورزیدند، در امری – مخصوصاً سیادت – حکمیت می کرد. پس با بر شمردن فضائل او، رذائل خصم او، او را بر خصم غلبه می داد. از مشهورترین هجاگویان حطیئه به شمار است.

بدوی سخت به خود اعتماد داشت به مناقب خود و قومش فخر می کرد. موضوع مفاخرتش مکارم اخلاق و شرف حسب و نسب و درخشندگی اعمال او بود. از مشهورترین شاعران فخریه گوی عنتره و سموال و حارث بن حلزه و عمروبن کلثوم و اعشی به شمارند.

شاعر بدوی دوست میداشت پس غزل می سرود و غزل سراسر زندگی اش را پر کرده بود. زیرا از آسایش خیال بهرهمند بود و زندگی اش در هر کوچ و اقامت به زندگی معشوق او پیوند می یافت. و نیز بدان سبب که سخت عفیف بود و در عینحال بر او آزمند. چون قوم به جائی رحل اقامت می افکند از دیدار وسخن گفتنش شادمان می شد و چون داعیهٔ فراق پدید آمد دلتنگ و دردمند می گردید هر چیز خاطره دلدار را در او زنده می کرد. در شعر به توصیفش می پرداخت و از اشتیاق به او سخن می گفت. غزل جاهلی بردوگونه است: بدوی و حضری. غزل بدوی منحصر در یک زن است و پر از اندوه و درد. و غزل حضری یعنی غزلی که ماکنان شهرها یا کسانی که نظیر آنها هستند چون توانگران، سروده اند. این گونه غزل مادی و گاه اباحی است. در ضمن آن شاعر با محبوب و معشوق خویش به گفتگو میپردازد و گاه از شادخواریها و عشقبازیهای خود سخن میگوید. همچنین شاعران غزل را مقدمهٔ قصائد خویش که در موضوعات گوناگون است قرار دادهاند. از مشهورترین غزلسرایان بدوی عنتره است و از مشهورترین غزلسرایان حضری امرؤالقیس.

 شراب از سوریه و فلسطین و دیگر شهرهای مجاور میآمد. و تا به بادیه میرسید بهایش افزون میشد. بنابراین جز توانگران و بخشندگان و صاحبان کرم کسی را توان بادهگساری نبود. بعضی از شاعران گهگاه شراب مینوشیدند و به تفاخر به وصفش میپرداختند. از شاعران جاهلی که سخن از شراب گفته اند اعشی و طرفه به شمارند.

 شاعر بدوی به جهان مینگریست و ناپایداری و زوالش را حس میکرد.
 نیز به اخلاق و سجایای مردم و اوضاع و احوال اجتماع خود توجه میداشت. گاه این توجه به جهان و مردم او را به جانب زهد سوق میداد، و گاه بهجانب حکمت. شاعر این زهد و حکمت را در ابیات یا قطعات پراکنده بیان میداشت و آنچه میگفت چیزی بود که به تجربه دریافته بود نه از راه تأمل و تحلیل عمیق. از مشهورترین شاعران زهد و پند زهیربن ابیسلمی و عدیبن زید و امیةبن ابیالصلت به شمارند.

#### ارزش هنری شعر جاهلی

شعر جاهلی بیشترش مولود فطرت و بداهت است در عین حال خالی از پارهای صنایع که در بیان و بدیع، و آهنگ متجلی است، نیست. اما از حیث معانی و خیال و عاطفه همچنین در قالب و الفاظ، فطرت بر آن غلبه دارد.

در مورد معانی، شاعرجاهلی سهلترین آنرا میگیرد یعنی آنچه بهدست آوردنش در محیط میسر باشد. او برای یافتن معانی عمیق خود را به رنج نمی افکند. در اندیشه اش و نیز در زندگی اش، سطحی است. و این امر از عوامل جمود در شعر اوست. شاعر جاهلی مرد جوشش و حماسه است و همین امر او را از احلام شعری دور داشته. بنابراین شاعر جاهلی شعرش از حیث الهام و ابتکار ضعیف است: جویندهٔ حقیقت و واقع است. شعرش از پی ذهنش روان است. جز شعر زهیر و نابفه و حارث بن حلزه که گاه از نوعی تألیف و وحدت برخوردار است، شعر جاهلی گاه از منطق و ترتیب عقلی خالی است. در بسیاری از قصائد جاهلی وحدت تألیفی دیده نمی شود هرچند از آغاز تا انجام آن مولود یك اندیشه است. گیب منفصل از یکدیگر است، هریك کامل و مستقل از دیگری. و میان آنها تنها وحدتی منفصل از یکدیگر است، هریك کامل و مستقل از دیگری. و میان آنها تنها وحدتی جدا از یکدیگر و این نگرشهای جزئی موجب شده که شاعران در صمیم شیء نفوذ کنند و بر دقایق آن احاطه یابند. طبیعت بدوی با ساختار واحد و یکپارچه الفتی ندارد. گرایش او به استقلال فردی سبب شده که هر بیتی از قصیدهاش واحد مستقلی باشد و مانع آن گردد که از آغاز تا انجام یک وحدت کلی را رعایت کند. این گرایش او به استقلال فردی همچنین موجب آن شده که در تحلیل ناتوان باشد و غالباً معلول را بهجای علت گیرد. شاعر جاهلی آنقدر که به زیبائی مطلع اهتمام میورزد به یکپارچگی و وحدت معانی توجهی ندارد. بیت شعر مقیاس بزرگی شاعر است. گاه شاعری بهخاطر یک یا چند بیت بردیگران برتری یافته است.

ساختمان قصیده از قسمتهای جداگانه تشکیل شده. شاعر بدوی چون قصد سرودن شعری در موضوعی کند بی هیچ تکلفی نخست سخن از ایستادن بر اطلال و آثار خانهٔ معبوب سرمیکند و خاطرات گذشته را به یاد میآورد و در ابیاتی گاه طولانی و گاه کوتاه به یاد آن ایام تغنی میکند آن معبوب که به ذکر خاطرات او می پردازد، معشوق یا زن اوست که دیدن آن اطلال خاطرهٔ او را در ذهنش زنده کرده است.گاه آنقدر که به آثار خانه می پردازد به ساکنان خانه نمی پردازد. شاعر جاهلی پس از گریستن بر آثار خانهٔ معشوق قصد رحیل میکند. اکنون به توصیف ناقه اش آن به ترین انیس و رفیقش که به نیروی او بیابانهای خشک و بی آب و تشبیهش میکند و بسا آنچنان در وصف ناقه و راهی که با آن می پیماید و آنچه بر سر راهش میآید غرقه میشود که خود را از یاد می برد. آنگاه به پایان راهش میرسد و قصیده به مذح مدوح یا دعوت به قتال یا اعتدار میکشد ولی انتقال

دامنهٔ خیال شاعر جاهلی را وسعتی نیست، زیرا خود او منعزل و منفرد است. صور خیالی او بیشتر محسوسند و بهتشبیه آنهم تشبیهی که وجه شبه آن آشکار باشد یا به استعاره آنهم استعارهای که مستعار و مستعارله به هم نزدیك باشند می پردازد. به طور کلی در شعر جاهلی تشبیه و متعلقات آن نقش مهمی دارد. تصویر، اصل مهمی از اصول صناعت شاعر جاهلی است که هیچ شعری از شعر های جاهلی خالی از آن نیست. از تشبیهات جاهلی استطراد و تفریع است بدین طریق که چیزی را به چیز دیگر تشبیه می کند سپس مشبه را تا چندی رها می کند و به مشبه به می پردازد و به وصف آن سرگرم می شود، این توصیف به مقتضای حال یا خواست شاعر ممکن است مختصر یا مفصل باشد.

این نوع تشبیه را تشبیه قصصی نیز می گویند و نابغة الذبیانی و لبید بن ر بیعه و بعضی دیگر بدان اشتهار دارند.

عاطفهٔ شاعر جاهلی نیز بسیط است در شعر بعضی از آنها جای و سیعی برای توصیف امور نفسانی نیست و عمیقاً به تحلیلات نفسانی یا تعلیل حالات نفسی نمی پردازد. حتی اندوهی را که در دل دارد گاه با آه کشیدنی بیان نمی کند یعنی شخصیت او در قبیلهاش حل شده، چنانکه وجود خویش را فراموش کرده است. چون معلقهٔ حارث بن حلزه و عمرو بن کلثوم و برخی دیگر... ولی اشعار بسیار دیگری هم می توان یافت که در آنها شخصیت شاعر اشکار است و به اختصار از حالات نفسانی خود سخن می گوید مانند شعر عنتره و امرؤالقیس و شنفری و دیگران...

شعر جاهلی بیشتر جنبهٔ خطابی دارد. چنانکه گوئی هر قصیدهای سروده شده تا برسر جمع خوانده شود. عباراتش متین و الفاظش از صلابت و در بیشتر موارد از خشونت خالی نیست و بهطورکلی مدلولشان مادی و محسوس است.

گاه در شعر جاهلی غموضی پیش میآید، این غموض گاه به سبب ایجاز و اکتفاء به تلمیح است، یعنی به موضوعی اشاره میکند و دیگر به توضیح آن نمی۔ پردازد. این غموض گاه نیز به سبب الفاظی است که در زمان ما از استعمال افتاده در شمار لغات غریب درآمده اند گاه نیز به سبب اشارت به یک واقعهٔ تاریخی است که برای درک آن باید تاریخ آن واقعه را دانست.

اما در مورد وزن و موسیقی شعری، شاعر جاهلی اوزان طویل را به کار می گیرد. البته از اوزان نرم و خفیف نیز غافل نیست. مخصوصاً در مواقع مسائل عاطفی چون رثاء یا فخر یا حماسه و یا غزل. مانند شعر منخل الیشکری. اما موسیقی شعر جاهلی گاه خالی از خللی نیست. یعنی شاعر مرتکب برخی جوازات شعری می شود (اگر صحبت از جوازات شعری در آن ایام درست باشد) چون آوردن مفاعلن به جای مفاعیلن در حشو طویل یا ارتکاب اقواء در بسیاری از مواضع.

## ارزش تاريخي شعر جاهلي

شعر جاهلی مهمترین سند تاریخ آن ایام عرب است و در این باب معلومات فراوانی را در بردارد تاآنجا که آن را بحق «دیوانالعرب» گفتهاند. شعر جاهلی ما را از اوضاع و احوال جغرافیایی جزیرةالعرب و بلاد آن آگاه میکند. و از اوضاع اجتماعی و آداب و اخلاق و عادات و انساب و آثار و نیز جنگها و کشمش های قبایل عرب و نیز از وضع اقامت و کوچ قبایل و شیوهٔ خوردن و آشامیدن و انواع طعامها و نوشیدنیها و لباسها و زیور و زینتها معلوماتی کرامند ارزانی میدارند. همچنین در مطاوی اشعار جاهلی اطلاعاتی از ادیان و مذاهب و علوم و معارف و صناعات این قوم به دست میآید.

معلقات

معلقات قصایدی است طولانی از زیباترین اشعار جاهلی که بهدست ما رسیده

است. ابن عبدربه (۹۳۹ م/۲۳۸ ه) و ابن رشیق (۹۶۴ م/۴۵۶ ه) و ابنخلدون (۵۰۱۴ م/۸۰۸ ه) معتقدند که معلقات هفت قصیدهاند که اعجاب اعراب جاهلی را برانگیخته بودهاند تا آنجا که آنها را با آب زر نوشته و بر پردههای کعبه آویخته بودهاند ولی علمای متأخر و قبل از آنها ابوجعفی النحاس (۹۴۹م/۳۳۸ ه) این رای را مسردود دانسته و معتقدنه که این قصائد طوال را حمادالراویه (۲۷۲م/۱۵۶ ه) در آغاز دولت عباسی جمع آوری کرده است. این قصائد را گاه معلقات، تجاه مذهبات و گاه السبع الطوال و زمانی السموط خوانده اند.

در مورد شمار این قصائد نیز مورخان را اختلاف است بیشتر معتقدند که معلقات هفت قصیده است از هفت شاعر: امرؤالقیس، طرفة بن العبد و زهیر بن ابی سلمی و لبید بن ربیعه و عمرو بن کلثوم و عنترة العبسی و حارث بن حلزه و بعضی معلقهٔ نابغة الذبیانی را نیز بر آنها افزوده اند و شمار آنها را به هشت قصیده رسانده اند. بعضی نیز با افزون معلقهٔ نابغهٔ جعدی و اعشی و عبید بن الابر م به ده قصیده معتقدند.

**دورههای شعر جاهلی** شعر جاهلی را به چند دوره تقسیم میکنیم: ۱۔ دوره طلوع و استقرار، و آن دورهٔ جنگ بسوس (۴۹۴ – ۵۳۴ م) است. مشهورترین شاعران این دوره عبارتند از عدی بن ربیعه، معروف به مهلههل و

ثابت بن الأوس الازدى معروف به شنفرى كه از صعاليك عرب است. ٢- دورهٔ شكوفائى نهضت شعرى عرب (٥٢٢ م ــ ۶٢٢ م). شاعران اين دوره

خود بن دو دسته اند: الله منه الله المالية ا

الف \_ شاعران معلقات عشر: امرؤالقیس، طرفة بن العبد، عبید بن الابرص حارث بن حلزه، عمرو بن كلثوم، نابغة الذبیانی، زهیر بن ابی سلمی، عنترة العبسی، اعشی الاكبر و لبید بن ربیعه، ما در بیان حالات این شاعران ترتیب تاریخی را رعایت میكنیم و نینداریم كه در این ترتیب اختلافی باشد.

ب ـ دیگر شعرا \_ و ما دراین باب به بعث در بارهٔ خنساء و حطیئه می پردازیم.

برخى مراجع: مارون عبود: الرؤوس ـ بيروت ١٩۴۶ ـ ص ٨ ـ ٣۴. احمد امين: فجرالاسلام ـ قاهره ١٩۴٥ ـ ص ٣٩ ـ ٣٨. سليمان البستانى: مقدمةالالياذه ـ ص ١١۶ ـ ٣٩٠. فوادالبستانى: الشعر الجاهلى ـ الروائع ٢ ـ بيروت ١٩٣٨. سيد نوفل: شعر الطبيعه فى الادب العربى ـ القاهره ١٩۴٥ ـ ص ١۶ ـ ٢۶. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى الشعرالعربى ـ القاهره ١٩۴٥ ـ ص ٢٣. محمدجادالمولى، على محمد البجاوى، محمد ابوالفضل ابراهيم: ايام العرب فى الجاهليه – القاهر، ١٩۴۶. عبدالمنعم خفاجى: الحياة الادبيه فى العصر الجاهلى – القاهره.

R. Basset: La Poésie arabe antéislamique - Paris, 1880.

# **باب سوم** طلوع شعر جاهلی و استقرار آن (**۴۹۴–۵۳۴**م) مهلهل **–** شنفری

الف - مهلهل شاعرى با عاطفه اى رقيق (؟ - ٥٣١)

دائی امرؤالقیس شاعر و ملك عرب است. او را بهخاطر رقت یا سهولت شعرش که گاه تا حد عامیانه به سادگی میگراید مهلسهل خواندهاند، همچنین بهسبب مجالستش با زنان به «الشاعر الزير» مشهور است. بيشتر اطلاعي كه از زندكي مهلهل داریم مربوط به داستان جنگ بسوس است. جنگ بسوس هرچند مبنای تاریخی دارد،در شمار اساطیر قوم عرب درآمده است. اجمالا آنکه شاعر که زندگی خود را در لهو و بادهگساری سپری ساخته بود برادری داشت موسوم به وائل و ملقب به کلیب. کلیب در سال ۴۴۰ م متولد شده بود. و مدتی فرماندهی جنگجویان بکر و تغلب را به عهده داشت و این امر او را دچار خودکامگی کرد و بر قوم خود ستمکاری آغاز نهاد. چنانکه به چراگاههای دیگران دست انداخته بود ولی کس را یارای آن نبود که به چراگاهش تجاوز کند، و چون نشسته بود به احترامش کس از مقابلش نمیگذشت و هیچ شتری حق نداشت هنگامیکه شتر او در آبشخور بود به آبشخور رود. و از این قبیل خودخواهیها. کلیب، جلیله دختن منهٔ شیبانی بکری را بهزنی خواسته بود. و این مره را ده پسر بود که کوچکترینشان جساس نام داشت. جساس خالهای داشت به نام بسوس که دختر منقذ از بنی تمیم بود. بسوس روزی به مهمانی نزد خواهرزادهٔ خود جساس آمد. این زن ناقهٔ راهواری به نام سراب داشت و این ناقه را کرهای بود. یک روز که زن کلیب در نزد شوی به برادران خود جساس و همام بالیده بود، کلیب خشمگین بیرون آمد و چون چشمش به کره شتر افتاد کمان کشید و با تیری آن را کشت. سپس به غلام خویش نیز فرمان داد تا تیری بر پستان ناقه زند، ناقه نالهکنان خود را بر آستان بسوس افکند. چون بسوس

چشمش برآن افتاد فریاد زد «واذلاه» و از قوم خود مدد خواست. جساس گفت «ساکت باش در برابر شترت شتری بهتر از آن به تو میدهم» زن راضی نشد تا شمار اشتران به ده رسید و زن باز هم راضی نشد. جساس گفت: «ساکت باش، اهمیت مده بهجای ناقهٔ تو جملی بزرگتر از آن را خواهم کشت، غلال را خواهم کشت» و این غلال بهترین شتران کلیب بود. و قصدش از غلال خود کلیب بود. سپس به طلب او بیرون آمد و او را در کنار یکی از آبگیرهای نجد یافت و بر او نیزهای زد و کلیب بدان نیزه کشته شد. مهلمل به طلب خون برادر برخاست و عداوت میان بکر و تغلب بهمدت چهل سال ادامه یافت. از نبردهای این چهل سال شش نبرد مشهورند: یکی یومالنهی در این نبرد رئیس تغلب مهلهل بود و رئیس شيبان حارثبن مره و تغلب بر بكر پيروز شد. ديگر يومالذنائب بود در اين نبرد نیز تغلب پیروز شد و شراحیل برادر جساس کشته شد. سوم یومالواردات بود، در این روز پیروزی نصیب تغلب شد و شکست نصیب بکر. چهارم روز عنیزه بود در این روز هیچیك از دو قبیله پیروزی بدست نیاورد. پنجم یومالقصیبات بود كه باز هم تغلب بر بکر پیروز شد و همام برادر جساس کشته شد. و چون همام کشته شد مهلهل بر او بگذشت و گفت «به خدا سوگند بعد از کلیب کسی که فقدانش بر من سخت تر از فقدان تو باشد کشته نشده است، و ششم يوم تحلاق اللمم بود در اين روز بکر بر تغلب پیروز شد.

بالاخره قبیلهٔ تغلب از جنگ ملول شد و در غیاب مهلمهل با بکر صلح کرد و به دیار خود بازگشت و چون مهلمهل بازگشت باردیگر آتش جنگ را برافروخت و قاتل جساس را آزاد کرد. اینبار مهلمهل اسیر شد و به سال ۵۳۱ م در اسارت بمرد. روایت شده که ملكمندر پدر عمروبن هند پادشاه حیره بود که پس از مرگ مهلمهل میان آن دو قبیله طرح آشتی افکند.

آثار

از شعر مهلمل جز آنچه در مطاوی کتب ادب چون اغانی و خزانةالادب و دیوان الحماسه آمده است چیزی بهدست ما نرسیده و این اشعار پراکنده را ابلویس شیخو در کتاب خود، شعراء النصرانیه درج کرده و بهسال ۱۸۹۰ به طبع رسانده است. در شعر مهلمل به خصوص از آن جمت که به «همنشین زن» شمرت یافته دخل و تصرف فراوان شده و ابیات زیادی به او نسبت داده اند.

بیشتن شعن او در رثاء برادرش کلیب و حوادث جنگ<sup>ی</sup> بسوس و در تهدید و ارعاب دشمنان است.

شعر مهلهل اشکی است که از دیدگانش چکیده و آهی است که از سینهاش برآمده و نالهای است که در آن احساسی رقیق با خشم و خروش بهم آمیختهاست. پس در شعر او دو صبغهٔ متمایز از هم مشاهده میشود. یکی رقت و نرمی که از زندگی آمیخته با شادخواری او ناشی شده و یکی خشونت و بطولت که مولود عزت

و شرف قبیلگی اوست.

صبغهٔ نخستین را از عاطفه و احساسی نیرومند که در هر بیت او به آشکارا مشهود است و در سبك و شیوهٔ تعبیر و موسیقی بیانش ظاهر می شود درمی یا بیم. اسلوب مهلهل اسلوب طبیعت است که بی هیچ قیدی و منطقی از اعماق وجود شاعر همراه اشك گرم و نالهٔ سوزناکش می جوشد، آنجا مقتول بزرگواری است که برای او هیچ همانندی نمی شناسد و فقدانش را عوضی نمی بیند. همواره او را مخاطب می سازد، ندایش می دهد و با مبالغتی تمام برای او نوحه سرائی می کند و بی آنکه در پی یافتن معانی دشوار و دقیقی باشد به انگیزه همان احساس و عاطفه سخن مکرر می کند:

كليب لا خير فـى الدنيا و من فيهـا ان أنت خـليتهـا فـى مـن يخليها كليب أى فتــى عــز و مكـرمـة تحت الصفاة التـى يعلوك سافيها! نعى النعاة كليباً لـى فقلت لهـم «سالت بناالارض أو زالت رواسيها...»

ای کلیب در دنیا و مردم دنیا هیچ خیری نیست اگر تو همراه رفتگان آن را ترك گوئی

ای کلیبکدام جوانمرد عزیز و مکرمی استکه در زیر لحدی خفته که خاکش روی ترا گرفته است؟

خبی دهندگان خبر مرگ کلیب را دادند و من گفتم زمین ما را از جای بر کنده یا کوههایش فرو ریخته است.

اما تعبیرات نیز ساده و پیش از آنکه منبعث از عقل باشد از قلب است. این تعبیرات گاه چنان بهسادگی میگرایند که جنبه عامیانه بخود میگیرند وتنها تکرار لفظ که بازگویندهٔ نالهٔ محزون شاعر است بهموسیقی شعر لحنی دردآلود در عینحال تاحدودی یکدست داده است.

دعوتك يا كليب فلم تجبنى وكيف يجيبنى البله القفار أجبنى يا كليب خلك ذم، ضنينات النفوس لمسا مسزار أجبنى يا كليب خلك ذم، لقع فجعت بفارسها نزار!...

ای کلیب.ندایت دادم و تو مرا پاسخ ندادی چگونه سرزمینهای بی آب و گیاه به من پاسخ می دهند؟ مرا ای کلیب ستسوده حصال پاسخ ده.مردم عزیز الوجود در خاك آرمیده اند. ای کلیب ستوده خصال مرا پاسخ ده که نزار برای سوارش دردمند شده است.

نیز در شعر مهلهل صبغهٔ قهرمانی و مردانگی و خشم و کین فراوان توان یافت و او این جنبهٔ حماسی را هم در اسلوب و هم در تعبیر خویش ابراز میدارد. بدین معنی که شعر خشماگین و حماسی او نیز نمی تواند از سادگی و رقتی که خاص شعر اوست آزاد شود به عبارت دیگر از آوردن کلام پرصلابت عاجز است یا بگوئیم مهلهل همهٔ تهدید و ارعاب خود را در قالب اوزان و الفاظی نرم و رقیق با آن تکرارهای معهود خود می ریزد و به وصف مقتول می پردازد و از گرفتن انتقام خون او سخن می گوید. اما تعبیراتش گاه پر از قدرت و توان است ولی این قدرت و توان دیری نمی پاید سقوط می کند. در این حال موسیقی شعر او به همان نرمی و ملایمتی که هرگز مناسب با کارهای قهرمانی شاعر نیست می گراید. به طور کلی مهلهل نمی تواند اوزان و قوالبی که مناسب باخشم و کین خود باشد انتخاب کند و همواره ملایمت و نرمی بر شعرش غلبه دارد. چنانکه در ابیات زیر که جنبهٔ تهدید دارد گوید:

ذهب الصلح أو تسردوا كليبا أو أذيسق، الغداة، شيبان لكلا ذهب الصلح أو تسردوا كليبا أو تنال العداة هونا و ذلاا. صلح از ميان برخاست. يا كليب را باز گردانيد يا فردا شيبانيان را جام مصيبت

می چشانم صلحاز میان برخاست، یا کلیب را باز گردانید یا دشمنان به خواری و ذلت خواهند افتاد.

آری مهلهل شاعری عاطفی است عاطفهای که از زندگی سراس لذتجوئی و نوشخواری بارور گردیده و گاه نیز رنجی بدو رسیده. این است که چون از رنج و الم خویش خشمناك میشود باز هم با همان زبان رقت و ملایمت سخن میگوید.

ب ... شاعر صعلوك شنفرى (؟ ... ٥١٥)

**زندگی** ــ ثابت بن او سالازدی ملقب بـه شنفـری است. مورخان از زمان ولادت او و محل آن آگاهی ندارند، از این رو در این باب اقو الشان گونه گون است. از جمله آنکه نخست در میان قوم خود میزیسته ولی بعدها به علتی قوم را ترک گفته است.

شنفری از شاعران چالاك و تیزدو عرب است و سراسر زندگی را گاه به تنهائی و گاه همراه دیگران ـ که آنان نیز از همان قماش بودند ـ بهغارت و چپاول مشغول بود. همواره از جائی بهجائی درحرکت بود و موجب ترس و وحشت زنان و کودکان و بیم و اضطراب مردان می شد و چون سواران خصم از پی اش می تاختند یا به کوه پناه می برد یا به بیابان. می گویند سو گنـد خورده بود که صد مرد از بنی سلامان بکشد و نودونه تن را بکشت تا بالاخره مردی از چالاکان آن قوم به نام اسید بن جابر به حیلتی که انگیخته بود دستگیرش کرد و به قتلش آورد. گویند مردی از آن قوم بر جمعهاش به خشم پای می کو بید پاره استخوانی از آن به پایش رفت و سبب میرگش شد پس صد تن که او سوگند خورده بود تمام شد.

آثار \_ از شنفری اشعار پراکندهای در فخر و حماسه باقی مانده است که در آنها به وصف حملات و هجومات و غارات خود پرداخته است. مشهور ترین ایس اشعار قصیدهٔ اوست معروف به «لامیة العرب» این قصیده را ۶۸ بیت است و در بعر طویل سروده شده. مشهور ترین شرحهای آن شرح زمخشری (۱۰۷۵ \_ ۱۱۴۴ م) است، موسوم به «اعجب العجب فی شرح لامیة العرب» لامیة العسرب به زبانهای فرانسوی و آلمانی و انگلیسی ترجمه شده است.

آنچه شنفری را به سرودن این قصیده واداشت اهانتی بود که بدو شده بود و عزت نفسش را جریحهدار ساخته بود. شنفری به سبب این اهانت قوم خود را ترک گفت و سر در بادیه نهاد و با حیوانات انس گرفت و لامیه خود را سرود تا قوم خود را سرزنش کند و به انفراد خویش و مصاحبتش با وحوش فخر نماید و شکیبائی خود را در تحمل مشقات بستاید و آنچه را که در بیابانها دیده و چالاکی ها و قهرمانیهای خود را وصف کند.

شنفری در این قصیده فرزند بیابانهای بیآب و گیاه و رفیق درندگان و وحوش است در عین حال مردی است با عزت نفس و با روحی لطیف. لامیــه او صورت کاملی از شخصیت اوست.

چون قومش بر او ستم کنند و خوارش دارند تحمل ستم و خواری نمیکند، بلکه وامیگذاردشان و میرود. زیرا زمین در برابر مردم کریمالنفس بس فراخ - است:

و فی الارض منای للکریم عن الاذی و فیها لمن خاف القلی متعزل در زمین مکانهایی است که مرد کریم در آنجا از آزار در امان است. و در آنجا برای کسانی که از کینه توزی بیمناك اند عز لتگاهی است.

همنشینی با ددان را برگزید زیرا ددان برتر از قوم هستند: راز دارند و نیز خطاکاران را به انتقام فرو نمیگیرند.

ولي دونكم أهلون سيد عملس و أرقط زهلول و عرفاء جيال

مرا بهجای شما خویشاوندانی است: گرگی تیزدو و ماری نرم پوست و کفتاری با موهای درهم.

شنفری ددان را بر مردم برتری مینهد ولی خود از ددان برتر است زیرا زمین بستر اوست و او با دلی نیرومند که به کارهای صعب تحریضش میکند و تیغی صیقل خورده و کمانی بلند از همه بینیاز است:

مہلہل ۔ شنفری

ثلاثیة أصحاب: فواد مشیع و آبیض اصلیت و صفراء عیطل سه همنشین: دلی پرجرئت و شمشیری صیقل خورده و کمانی دراز گردن.

او نه نامرد است و نازپرورده و نه ناتوان بلکه بر گرسنگی شکیباست حتی خوردن خاك بیابان را بر آن ترجیح میدهد که آدمیزادهای به او مددی رساند و بر او فخر بفروشد. زیرا او آزاده ای است که به ستم و منت گردن نمی نهد:

أديسم مطلل الجلوع حتلى أميته و أضرب عنله اللذكر صفعاً فاذهل و أستف ترب الارض كي لا يرى له على، من الطلول، أمسرؤ متطلول

خود را وامیدارم که گرسنگی را فراموش کنم تا باردیگر یادش نکنم. بههنگام گرسنگی خاك زمین را می بلعم تا مرد صاحب کرمی مرا نبینــد و دستگیری از مرا وظیفهٔ خود بهحساب آورد.

چون دیگران دست تمنا دراز کنند او برآنها پیشی نخواهد گرفت. گاهفقیر است و گاه توانگر و توانگری را بههمت بلند خویش یافته است. از بینوائی نمی۔ نالد ونمیخواهد پنهانشکند همچنانکه بهتوانگری خویش هم نمیبالد. چون مار است که تحمل هر مشقتی بر او آسان است و از سعایت و سخنچینی بیزار. اما در درون این قالب خشن روح لطیفی است که گاه دستخوش اندوه میشود

و کرامت و عزت نفس مانع آن است آهی برآورد یا ناله ای سر دهد.

لامیة العرب را از جمهت ادبی ارزش فراوانی است. نمونهٔ کامل شعر در دوره بدویگری است و از جلوههای شمهر نشینی و نوشخواری به دور است. عزت نفس یك عرب بادیه نشین و خشونت زندگی بدوی و واقعیت جاهلی در معانی و الفاظش هویدا است. بیشتر به صور محسوس توجه دارد و لغات غریبه در آن فراوان است. آری شنفری شاعری است با احساساتی بدوی و روحی سرکش. او شاعس طبیعت است در عین قساوت و سختی و عریانی آن.

بعضي مراجع:

مہلہل

طه حسين: في الادب الجاهلي: القاهره. ١٩٣٣. ص ٢٢٥ ــ ٢٢٩. محمد احمد جادالمولي، على محمد البجاوي، محمد ابوالفضل ابراهيم: ايام العرب القاهره ــ ١٩٣۶. ص ١٢٢ ــ ١۶٨.

الاب لويس شيغو: شعراء النصرانيه. بيروت ١٨٩٠.

فؤاد البستانى: الممهلمهل ـ الروائع ٣. بيروت ١٩٣٩. جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربيه. ١. ص ١١۴ ـ ١١٥.

N. Rhodokanakis: Al-Basûs, in Encycl. de l'Islam I, 691-692.

# **شنفرى** جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربيه. ا. ص ١٣۴. فؤاد البستانى: الشعر الجاهلى ــ الروائع. ٢. بيروت ١٩٣٨.

F. Krenkow: Al-Shahfara, in Encycl. de l'Islam, IV, 321-322.

باب چهارم شکوفائی نهضت جاهلی (۵۳۲–۶۲۲ م) اصحاب معلقات فصل اول امرؤالقيس (٥٥٥ـ٥٩ م)

در قرن پنجم میلادی در شرق نزدیك دو دولت بزرگت وجود داشت: یكی دولت ساسانی كه پایتختش مدائن بود و دیگری دولت بیزانس (روم شرقی) كه پایتختش قسطنطنیه. این دو دولت همواره برسر نفوذ قدرت و بسط قلمرو خویش با یكدیگر در نزاع و كشمكش بودند. و چون میخواستند دامنهٔ نفوذشان را در بلاد عرب گسترش دهند، به استمالت و جلب امراء عرب كمر بستند. این امر در ناحیه شمالی جزیرة العرب صورت بارزتری داشت.

عرب را در این ایام دو دولت بود که آنها نیز برسر سیادت بایکدیگر در نزاع بودند. این دو دولت یکی دولت غسانیان بود در شام و دیگر دولت لخمیان در عراق در سرزمین حیره. غسانیان بهروم گرایش داشتند و لخمیان با ساسانیان همپیمان شده بودند و با رضایت و تأییدآنها برقسمتهائی از جزیرةالعرب مخصوصاً بلاد بکربنوائل در نجد تسلط یافتند.

هنوز قرن پنجم میلادی بهنیمه نرسیده بود که در نجد دولت عربی جوانی به سروری مردان قبیلهٔ کنده \_ از اعراب جنوب \_ تشکیل شد. اینان در ایام حکومت تبعها از ملوك حمیر، بعضی از مناصب حکومتی را عمدهدار بودند، و چون دامنهٔ فتوحات حسان بن تبع در بلاد عرب بسط یافت، حجر بن عمرو الکندی ملقب بـــه آکل المرار را به امارت نجد برگماشت. حجر به نجد آمد و بالخمیان نبرد کرد در این نبرد قبیلهٔ بکر نیز او را مدد کرد، تا نفوذ لخمیان را در نجد برانداخت و خود به جای آنها به حکومت نشست. در عهد حارث نوادهٔ این حجـرسطوت ملوك كنده افزون شد و قـدرتشان كسترش یافت و این بدان سبب بود كه حارث دریافت كه قباد پادشاه ایران با منذربن ماءالسماء ملك حیره دل بد كرده است این بود كه كوشید تا خود را بهشاه ساسانی نزدیك كند و برتخت حیره استیلا جوید. قباد به گرمی او را پذیرفت و مندر را عزل كرد حكومت حیره را به حارث الكندی سپرد. قدر و منزلت حارث روبه فزونی نهاد. قبایل عـرب بـهدرگاهش روی نهادند و بـهجلب حمایتش كوشیدند و فرمانش را گردن نهادند. حارث الكندی پسرش حجر (پدر امرؤالقیس شاعر) را بر بنی اسد و غطفان گماشت و پسر دیگرش شرحبیل را بر بكربن وائل امیر كرد و پسر دیگرش معدی كرب را بر قیس و كنانه امارت داد و پسر دیگر خود سلمه را بر تغلب و نمربن قاسط.

چون خسروانوشیروان، فرزند قباد، درسال ۵۳۱ بعد از پدر به پادشاهی رسید لخمیان را مورد ملاطفت خود قرار داد و منذر را بر تخت سلطنت حیر، بازگردانید و قدرت از دست رفته را به او باز داد. حارث الکندی با نزدیکان خویش بگریخت ولی منذر از پی او کس فرستاد تا عاقبت به قتلش آورد. آنگاه علیه فرزندانش به دسیسه پرداخت. سلمه و شرحبیل کشته شدند و بنی اسد از حجر پدر امرؤالقیس فرمان نبردند و از پرداخت خراج بدو سر باز زدند. حجر برآنها شاعرشان عبدبن الابرص به شفاعت برخاست و امیر عفوشان کرد. ولی باردیگر نیز سرکشی آغاز کردند و او را کشتند. با مرگ حجر دولتی که برای دستیافتن نیز سرکشی آغاز کردند و او را کشتند. با مرگ حجر دولتی که برای دستیافتن برمیان بست تا پادشاهی از دست رفته را فراچنگ آرد ولی هربار باناکامی و برمیان بست تا پادشاهی از دست رفته را فراچنگ آرد ولی هربار باناکامی و قریحه به دستآورد و به پایمردی آن برای خود دولتی جاویدان بنیان نهاد. و شعر عرب شد جنانکه هر سرایند، او آن برای خود به پایان آمد. امرؤالقیس کمر همت برمیان بست تا پادشاهی از دست رفته را فراچنگ آرد ولی هربار باناکامی و قریحه به دستآورد و به پایمردی آن برای خود دولتی جاویدان بنیان نه د. و پیشوای شعر عرب شد چنانکه هر سراینده ای را تحت تأثیر خویش قرار داد و احساس و عاطفهٔ او بر هر قلبی سریان یافت.

### زندگی

امرؤالقیس در حدود سال ۵۰۰ میلادی در نجد زاده شد. دوران کودکی را در میان خویش و تبار خود چون شهزادگان بسر آورد و به لذتجوئی و عیاشی و لاابالیگری افتاد. آنگاه به سرودن شعر پرداخت و درآن لذتجوئیها و خوشگذرانیها و عشقها و حوادث عاشقانه خود را توصیف میکرد و در این توصیفها پای از حد مقام خویش بیرون می نهاد. پدر او را از سرودن شعر منع کرد زیرا شاعری را دون شان شاهان و شهزادگان می دانستند ولی طبع فیاض او بدین منع گردن ننهاد. بناچار در جوانی پدر را ترک گفت و گروهی از رندان لاابالی طیء و بکربن وائل گردش را گرفتند و همسراه او از آبی به آبی و از حیی به حیی می- رفتند. صید کنان و سرودگویان گاه در کنار این غدیں یا در درون آن بوستان می-چمیدند و باده مینوشیدند و شعر میگفتند و نغمهمینیوشیدند. روزی که در یکی از مرغزارهای شام یا یمن به نرد نشسته بود بناگاه خبر کشته شدن پدر راشنید. گفت: «پیدرم در خردی مرا فروگذاشت و در بیزرگی گرفتن خونش را به من واگذاشت. امروز هشیاری نه، و فردا مستی نه، امروز بادهگساری و فردا فرمانروائی» از آن پس لهو و لعب رها کرد و بهگرفتن انتقام پدر و بازگردانیدن پادشاهی از دست رفته برخاست. چون بنیاسد شنیدند که او بهقصد گرفتن انتقام پدر برخاسته، کسانی نزد او فرسادند تا بهممالحه یا به قصاص یا به دیهاش موادارند وگرنه اندکی مهلتشان دهد تا چارپایان باردارشان بزایند و آمادهٔ جنگ شوند. امرؤالقیس بزرگوارانه مهلتشان داد ، سپس با یاری تغلب و بکر بر آنها تاخت و چون از بنیاسد جمعی را بههلاکت آورد یارانش بدین عنوان که دیگر انتقام خون پدر را گرفته است از او سر برتافتند ولی او میخواست دریائی از نشد.

بنی اسد به منذر سوم پادشاه حیره پناه بردند و شاعر نود پسر عمهاش عمروبن هند رفت و ملازم او شد و به مدحش پرداخت. چون منذر از جای او آگاه شد به خدمتش طلبید ولی او به یمن گریخت و از خویشاوندان حمیری اش یاری خواست، گروهی از ولگردان و مزدوران از قبایل چندی با او یار شدند و او به مدد آنها بربنی اسد تاخت . منذر در طلب او اصرار می ورزید و لشکری به حمیر فرستاد، حمیریان به هزیمت شدند و امرؤالقیس با جمعی از حمیریان و دخترش و زرههایی که از پادشاهان کنده به ارث برده بود آواره دیار گردید. از حیی به حی و از نزد امیری به نزد امیری می رفت. در طیء با ام جندب از دواج کرد و به زودی طلاقش گفت. در ایام سرگردانی سختیمای فراوان دید حتی به خواری و تا به تیماء افتاد از سموال خواست تا به حارث ابوشمر پادشاه غسانی در شام تا به تیماء افتاد از سموال خواست تا به حارث ابوشمر پادشاه غسانی در شام تامه ای بندویسد شاید وسیلهٔ سفرش را به قسطنطنیه فراهان دید به دربار دختی خود را به او سری خواهد. سموال اجابت کرد. امرؤالقیس سلاح و زرهها و دختی خور دا به و سری خواهد. سموال اجابت کرد. امرؤالقیس سلاح و زرهها و دختی خود را به او سپرد و خود نزد یوستنیانوس قیصر روم به قسطنطنیه رفت.

قیصر او را به گرمی پذیرا شد ولی در یاری از آن امیرزادهٔ عرب شتابی به خرج نداد و از وعده فراتر نرفت و کار را به پادشاه حبشه معول کرد تا او به همراهی اعراب بر ایرانیان بتازد. قیصر باآنکه میخواست امیرزاده کندی را تقویت کند و تاآنجا که بتواند نفوذ خود را در بلاد عرب گسترش دهد تا در مقابل ساسانیان و عمالشان بنی منذر سدی باشند، اما دست به اقدامی که با مصالح شاعر موافق باشد نزد. و او با قلبی لبریز از نومیدی پایتخت روم را ترک گفت و هنوز به آنقره نرسیده بود که در تن او چیزی چون آبله پدید آمد و همه تنش ریش شد و بهسال ۵۴۰ بهزندگیاش پایانداد به سبب این بیماری بود که اورا **نوالقروح** نامیدند.

پندارهای مردم پیرامون قبر شاعر، اساطیر و اخباری گوناگون بافته است تا آنجا که برخی این تشتت روایات را دلیل بر عدم وجود او دانسته اند و حال آنکه از این تشتت روایات چنین نتیجه ای نمی توان گرفت. این تشتت بدان سبب است که قدما برای تدوین اخبار تاریخی وسائل صحیحی در اختیار نداشتند و روح علمی در مؤلفان شرح حال شاعر که در اوایل قرن دوم هجری می زیسته اند ضعیف بوده است. از اینها گذشته اخبار امرؤالقیس را در مآخذ رومی نیز توان یافت. مورخان رومی که نام او را «قیس» ضبط کرده اند از سفر او به قسطنطنیه حکایت می کنند.

#### آثار

بیشتر شعر امرؤالقیس از میان رفته است و آنچه برای ما باقی مانده دیوان کوچکی است حاوی حدود ۲۵ قصیده به اضافه چند قطعه که به سال ۱۸۳۷ برای بار اول به کوشش دسلان De Slane در پاریس چاپ شده. سپس به سال ۱۸۶۵ بطلیوسی در مصر به شرح و طبع آن پرداخته و به سال ۱۸۹۰ وزیر ابوبکربن عاصم باردیگر آن را نشر داده است. همچنین به سال ۱۹۳۰ حسن السندوبی باردیگر آن را گرد آورد و ترتیب داد و حواشی و تعلیقات برآن نوشت و در مصر به چاپش رساند. دیوان امرؤالقیس را چاپهای دیگری نیز هست و به لاتینی و آلمانی هم ترجمه شده مشهورترین قصائد او سه قصیده است: یکی معلقه او به مطلع:

- قفا نبك من ذكرى حبيب و منزل بسقط اللوى بين الدخول فعومل ديگر لامية او به مطلع:
- الا عـم صباحاً ایمهـا الطلل البـالـی و هل یعمن من کان فی العصر الخالی و سه دیگر بائیه او به مطلع:

خليه المعاني الم الم الم الم المعاني المسانيات الفراد المعاني

اما معلقه او هشتاد بیت است در بحی طویل. گروهی از جمله زوزنی و خطیب تبریزی آن را شرح کردهاند و با دیگر معلقات چندبار بهچاپ رسیده و به زبانهای دیگر چون لاتینی و فرانسوی و روسی ترجمه شده است.

انگیزهٔ امرؤالقیس در سرودن این قصیده «روز دارة جلجل» بود که در آن روز با عنیزه دختر عمویش شرحبیل روبهرو شد و امرؤالقیس سخت عاشق او بود. عنیزه با جمعی از دختران به سیر و گشت آمده بود. امرؤالقیس ناقهٔ خود را برای او و دوشیزگان همراهش ذبح کرد. از آن پس بود که او معلقهٔ خود را که حاوی چند قطعه است سرود. امرؤالقیس در این قصیده نخست به شرح آن واقعه می پردازد و پارهای خاطرات خود را پیش از قتل پدرش نقل میکند. این قصیده مولود عشق او به عنیزه و حرص او به شکار و سفر به بلاد مختلف است.

این معلقه دارای سه بخش اساسی است:

توقف شاعر براطلال و آثار خانهٔ محبوب و یاد ایام وصال و گریستن او
 (۱ – ۸).

وصف ماجراهای عاشقانهٔ خود مخصوصاً در روز دارة جلجل (۹ – ۴۲).
 وصف آنچه به هنگام آوارگی و بیخانمانی دیده است چون وصف شب
 (۲۵ – ۶۹) وصف وادی گرگها (۴۷ – ۵۰) وصف اسب و شکار (۵۱ – ۶۸) وصف برق (۶۹ – ۵۰).

معلقهٔ امرؤالقیس از دیگر معلقات مشمهورتر است تا آنجاکه عسرب بویژه متقدمین آنما در ابداع و زیبائی بدان مثل میزدند، و میگفتند «مشمسورتر از قفانبک» «و زیباتر از قفانبک». و ما در این بحث به علل و اسباب این اشتمار اشاره میکنیم.

در مورد صحت انتساب این قصیده به امرؤالقیس باید گفت که: شکی نیست که مقادیری از شعرهایی که به امرؤالقیس نسبت داده اند از اونیست. زیرانه باروحیات شاعر مطابقت دارند و نه با شیوه و سبک او و نه با روح زمان و عادات و رسوم آن دوران. این ابیات ساخته طبع شاعران دورهٔ اسلامی یا دورهٔ عباسی است. در این خوره ها یا به خاطر استشهادهای علمی یا انگیزه های حزبی و یا جهت خوشعال کردن خلفا اشعار بسیاری سروده و به قدما نسبت داده اند. از این گذشته راویانی که شعر می شده اند. و به دلخواه خویش که از آن می کاسته اند یا برآن می افزوده اند. علاوه بر اینها در عرب چند تن شاعر دیگر به نام امرؤالقیس بوده است (= مراقسه). پس بعید نمی نماید که اشعار آنها با اشعار شاعر ما درآمیخته باشد. از این روست که اطفلیل مناسبتی ندارند.

ولی وجود مقداری اشعار منعول در دیوان امرؤالقیس به ما اجازهٔ آن را نمی دهد که همهٔ آنچه را که به او نسبت داده اند چنانکه بعضی از خاور شناسان یا دکتر طه حسین معتقدند، از او ندانیم. دکتر طه حسین می گوید امرؤالقیس از مردم یمن است و زبان او باید زبان یمنی بوده باشد و حال آنکه شعری که به او منسوب است به زبان قریش است و نیز مدعی است که وصف عشرت با دو شیزگان فرزدق را شایسته تر از امرؤالقیس است و نیز سرودن قصه های عاشقانه فنی است که عمر بن ابی ربیعه موجد آن است و منحصو به اوست. اما هیچ یک از این دلائل را پایه ای نیست. زیرا امرؤالقیس در نجد زاده شده و پرورش یافته و زبان نجد عدنانی است. گذشته از این او به یک زبان همگانی که لغت قریش در آن غلبه داشته شعری سروده است. و نیز شعر امرؤالقیس و مخصوصاً معلقهٔ او پیش از فرزدق و عمر بن ابی ربیعه شهرت داشته است. گذشته از اینها فرزدق همواره از خشونت شعر خویش شکایت داشته و آرزو می کرده که ای کاش شعر او از رقتی برخوردار بود تابتواند غزلی بسراید. اما عمر بن ابی ربیعه بیشتر شعرش قطعات است نه قصاید و قصیدهٔ رائیه خود را وقتی ساخت که شعرش استقامت پذیرفته بود و نیز شعر عمر بن ابی ربیعه به سادگی متمایل است و شعر بلند کمتر سروده است.

### شخصیت شاعر در شعرش

امرؤالقیس را روحی عاطفی و شدید الانفعال است. آنچه را احساس میکند و آنچه را در دل نهان دارد بی هیچ مضایقه ای در شعرخویش میآورد و باخواننده در میان میگذارد. و در این راه هیچ چیز مانع او نمی شود نه حیا و نه اعتقادات دینی. او برای آن شعر نمی گوید که ارائه هنری کرده باشد، بلکه شعرش فیضان قـلب اوست که گاه همچون چشمه ای به آرامی جاری است و خاطرات خوش و ناخوش او را منعکس می سازد، و گاه همچون سیلی خروشان روان است و در این حال فوران مجزائی است در قالب قصیده که وزن و قافیه به آنها وحدت می بخشد و چون باهم پیوند یابند تصویری از زندگی او هستند. شعر امرؤالقیس حکایت انسانی است به معزائی است در قالب قصیده که وزن و قافیه به آنها وحدت می بخشد و چون باهم پیوند یابند تصویری از زندگی او هستند. شعر امرؤالقیس حکایت انسانی است به ملاهی افتاده، خاطرات یک انسان آواره و خشم و کین یک روح سرکش. علاوه بر می زند.

امرؤالقیس پیش از مرکئ پدر فرزند طبیعت سرزمین خود بود، سرزمینی که در زیر آسمانش بهجوانی رسیده بود و اثر آنچه از کتاب طبیعت خوانده بود در ذهنش جاودانه گشته بود. بهری از زندگی او به کوچ از کنار غدیری به کنار غدیری دیگر در صید و شرابخواری و غزل گذشت بنابراین در آن ایام بخشی از شعرش بیان عشق او بود و بخشی وصف طبیعت.

اما غزل او که بیان کنندهٔ عشق اوست شیوه خاصی دارد که بعدها مورد تقلید شاعران پس از او واقع شد. در این شیوه شاعر به ذکر حوادث عاشقانهٔ خود درآنچه میان او و معشوقش (عنیزه یا فاطمه) گذشته است می پردازد بدین گونه که شاعر به ناگاه بر سر معشوق می آید و او با لعنی «عشوه گرانه» ملامتش می کند. امرؤ القیس مبتکر این سبک است و از آگاهی او از روحیات زنان حکایت دارد. آمیزه ای است از توصیف و حکایت و گفتگو و همراه با خاطراتی متنوع آمیخته با بهره گیری و فجور که شاعر بدان شناخته بوده است.

او این حوادث را با بیانی استوار و منسجم و آهنگی دلکش پر از تصویرات بدیع و احساسی افروخته بیان میدارد. امرؤالقیس در توصیف جنبههای حسی عشقورزی و زیبائیهای زن به تفصیل سخن می گوید همچنانکه در توصیف وحشت و

حذر او هنرنمائی میکند.

غزل امرؤالقیس رازونیاز، عتاب و امید، خواری و خاکساری، غــرور و لطافت را یکجا بههمراه دارد. چنانکه گوید:

أفساطهم مهللا بعد هذا التدلل و ان كنت قدأزمعت صرمى فأجملى أغسرك منهى أن حبك قساتلسى و أنسك مهما تأمرى القلب يفعل

ای فاطمه این عشوه گریمها را بگذار و اگر خواهی از من جدا شوی راه بهتری پیش گیر.

آیا پنداشتهای که عشق تو هلاک جان من است و تو دل را به هرچه فرمان دهی چنان کند؟

در زیر پردهٔ این لمهو و نشاط اندوه نمهفته است اندوهی که از آوارگی در کوه و بیابان پس از یك زندگی لبریز از خوشگذرانی در سایه دربارشاهی، در اعماق قلبش نشسته است. و اندوهی که از دریافت این حقیقت ناشی شده، که عشق پایدار نتواند بود و باید چون کسی زندگی و نشاط کند که بهیقین دریافته که عمر گل کوتاه است. پس غزل خود را در اشك گرمش شستشو می دهد تا شاید حسرت درون را تسکینی باشد.

قفا نبك من ذكرى حبيب و منــزل بسقط اللوى بين الــدخول فحومــل و ان شفــايــى عبــرة مهـــراقــه و هل عند رسم دارس مــن معـول

همسفران، لحظهای درنگ کنید تا من بهیاد یار سفر کرده و سر منزل او در ریگستان میان دخول حومل بگریم.

داروی درد من اشکهای سوزان من است اما بر بازماندهٔ خرگاه ویران دلدار گریستن، کدام درد را آرام میبخشد؟

اما آنجا که شعرش به طبیعت می گراید، تصویر گویائی است از زندگی در آوارگی و جابه جا شدن شاعر از مکانی به مکانی و انس گرفتن او باو حوش در بیابانها، یا آنگاه که بر پشت اسبش می نشیند و به سرعت برق در حالیکه سگان تیز پا پیشاپیش او دوانند همچون صاعقه به گله گورخران می تازد، در روزی ابر آگین که در غرش رعد و در خشش آذر خش باران فرو می ریزد، از کوهها بالا می رود و به دشتها فرود می آید و از سیلها می گذرد آنگاه همهٔ این حوادث را در شعرش به ودیعت می سپارد.

در اینگونه اشعار امرؤالقیس بازهم آن گرایش بهزندگی پادشاهانه از شکار افکنی و ترتیب سور و سرور و ذکر ابریشم و گوهرهای گرانبها و عطرها و آینه و از این قبیل چیزهایی که فقط در میان طبقهای چون طبقهٔ او – خاندان ملوك

کنده ــ مرسوم بوده، مشاهده میگردد.

چون شعر طبیعت را هم از نظر خودش و هم از نظر بررسی آن در ادبیات قدیم عرب اهمیت خاصی است بر خود لازم میدانیمکه در مباحث آینده در آن بسط مقال دهیم.

قتل ملك كنده ... پدر امرؤالقیس ... در روحیهٔ شاعر تأثیری بسزا نهاد او زندگی آینده را تاریك و لغزان یافت آن لهو و بازیچه را از سر فرو گذاشته و آتش انتقام خون پدر در دلش زبانه كشید. در این ایام به صورت مردی با عزمی جزم و شدت و ثبات خودنمائی میكند كه بر تحمل شداید شكیباست تا بتواند به آمال خود دست یابد و برای مقصودی كه در راه یافتنش از مرگ هم بیم به دل راه نمی دهد بكوشد:

وقلت له: لا تبك عينك انما نحاول ملكاً أو نموت فنعذرا

گفتمش مگری که ما برای دست یافنن به پادشاهی میکوشیم یا در این راه می میکوشیم یا در این راه می میریم و معذور باشیم.

امرء القیس گاه در نعمت و گاه در شدت، گاه در اکرام و گاه در ذلت میان بیم و امید در بلاد عرب و همسایگان عرب میگشت. در این ایام شعرش انگیزاننده همت اوست تا انتقام خون پدر بازستاند و دیم از دست داده را فرا چنگ آرد. شعرش در این ایام برحسب موقع ستایش و سپاس کسانی است که دست او را به یاری می فشرند:

ساشکرك الذی دافـعت عـــنی و ما يجزيك منی غيـر شکـری فابلـغ معـدا والعبـاد وطيئـاً و کندة أنــی شاکـر لبنی ثعل

بدان سبب که بهدفاع از من برخاستی ترا سپاس میگویم که در پاداش تو جز سپاسم هیچ نیست.

قبایل معد و عیاد وطییء و کنده را بگوی که سپاسگزار بنی ثعل هستم.

یا تهدید و توبیخ بنیاسد و فخر بهقوم و قبیله کندیش:

| ذمول، اذا صام النبهار و هجرا | فدع ذا، وسل المهم عنك بجسرة   |
|------------------------------|-------------------------------|
| أبن بميثاق و أوفسي و أصبرا   | عليمها فتى لم تحمل الارض مثله |
| بنىاسد، حزنا من الارض أوعرا  | هو المنزل الالاف من جو ناعط   |
| ولكنه، عمدأ، الى الروم أنفرا | ولو شاءكان الغزو منارض حمير   |

پس این را واگذار و اندوه را از خود دورکن، به ناقه ای تندسیر، بدان هنگام که روز بالا آید و گرم شود، که بر آن جوانمردی نشسته که زمین همانند او کسی را که نیک پیمان تر و باوفاتر و شکیباتر باشد بر روی خود حمل نکرده است. ای بنیاسد، او فرود آرنده هزاران تن است از دژ ناعط به سرزمینی صعب و ترسناک. اگر بخواهد نبرد را در سرزمین حمیں برپا دارد، ولی او قصد دیار روم کرد...

و چون دریافتن مسئول، کارش بهجائی نمیرسد تسلیم قضا میشود ومتن هدانه دست از مکابرت و تلاش میشوید:

و قــد طـوفت بـالافـاق حتـى رضيت مـن الغنيـمة بـالايـاب ابعــد الحارث الملك ابن عمرو و بعــد الخيــر حجر ذى القبـاب ارجى من صروف الدهر لينـا و لم تغفل عــن الصم المضاب؟!

آفاق را بگردیدم و هیچ خیری نیافتـم و از غنایم بدان راضی شدم که باز گردم.

آیا پس از حارثبن عمرو آن پادشاه و بعد از حجر آن مرد نیکوکار که صاحب خرگاه بود،

از گردش روزگار امید راحتی و آرامشی داشته باشم در حالی کـه از خردکردن صغرههای کوهستان غافل نیست؟

بدینگونه شعر امرؤالقیس تصویری است از زندگی او در تمام مراحلش و انعکاس آرزوها و آمال اوست چه آنگاهکه در عین فورانند و چه آنگاهکه بهخاهوشی گراییدهاند.

امرؤالقيس شاعر طبيعت

حوادت زندگی او را به دامان طبیعت افکند او در طبیعت و با طبیعت بیشترین و زیباترین روزگاران عمر خود را گذرانید. تا آنجا که طبیعت زنده و خاموش جزئی از زندگی او شد. امرؤالقیس به تأمل در طبیعت پرداخت تا به همهٔ خطوط ناپیدایش آگاه شد و از خرد و کلان آن از آفاق گسترده تا درخشش چشمهای وحشیان بیابان چون خردک مهرهها برگرد خیمه و خرگاهها را بهچشم مشاهده بدید. پس شیفتهٔ طبیعت گشت و جمال و جلال آن در دلش جایگاهی وسیع یافت و در شعر او نشئت یافت چنانکه در هراثری که پدید آورده چهرهای از طبیعت را در آن نموده است.

توصیف او از طبیعت گاه پیرامون طبیعت زنده است به ویژه اسب و شتر که این دو در توصیف او جای وسیعی را اشغال کردهاند. حیوانات دیگری چون گاو وحشی، گورخر، سگت شکاری، شترمرغ و غیره. و گاه توصیف او طبیعت بیجان را چون شب، باران، برق و غیره ، دربرگرفته است. آنچه موجب این ابداع شده این است که او شاعری است زائیدهٔ فطرت. چون تصویرگر ماهری است از ملکه تمثیل و بیان برخوردار. به فراوانی از تصویر و رنگامیزی و تعبیر استفاده میکند در واقع ذوق سرشار و احساس نیرومند و کثرت مشاهدات و دقت ملاحظاتش او را در این هنر بی همتا ساخته است. در مورد ویژگیهای توصیف او باید گفت که چنانکه دکتر سید نوفل میگوید: «قوام تصویر او بر چند پایه است: یکی عشق به طبیعت که از آن مواد و رنگها را میگیرد دیگرصداقت. پس، از مبالغه و اغراق مبری است. سه دیگر بساطت که سخن او را از تکلف و تصنع در الفاظ و معانی مصون میدارد و چهارم ایجاز، یعنی در توصیف او حشو و زواید نیست و پنجم دقت یعنی توصیف او از تخیلاتی و استوار بر مبنای حقیقت و بر مناظر مالوف. او یک یا دو خط میکشد وتصویر و استوار بر مبنای حقیقت و بر مناظر مالوف. او یک یا دو خط میکشد وتصویر چنان مینماید که گوئی به حد کمال است، با همهٔ جزئیات و تفاصیل آن. به عبارت دیگر اشارهای که میکند که از تفصیل رساتر است:

\_وقد اغتدى والطير فى وكناتها بمنجرد قيـد الاوابـد هيكـل حكان عيون الوحش حـول خبائنا و أرحلنا الجزع الذى لم يثقب

هنوز پرندگان در آشیان غنوده بودند که من براسب کوه پیکر و وحشی شکنم مینشستم و بهشکار میرفتم. چشمان وحشیان گرداگرد خیمهها و جهازهای اشتران ما چونان مهرههای سیاه و سفید (جزع) ناسفته بودند.

امرؤالقیس از این امور و پدیده های مألوف و معتادی که به توصیفشان می-پردازد احساس و برداشتی خاص خود دارد که در آثار دیگر شاعران دیده نمی شود. گوئی اثیاء در ذهن او منشأ احساس دیگری هستند. به عبارت دیگر آفرینش نوینی هستند که از دل و روح او گرمی و حیات دیگر به آنها اعطا می گردد. اشیاء عادی هرچند ساده و بی مقدار هم که باشند چون به تصویر شان می پردازد، اعجاب انگیز می شوند و بیش از وجود خارجی شان نظر و توجه را به خود جلب می نمایند. مثلا در توصیف اسب خود همهٔ حرکات و سکنات او را چنین ترسیم می کند:

ورحنا یکاد الطرف یقصر دونه متی ما ترق العین فیه تسهل فبات علیه سرجه و لجامه و بات بعینی قائماً، غیر مرسل دیده از شمردن آنهمه زیبائی عاجز است هرگاه به کتف و یالش مینگرم هوس دیدن سم و ساقش را میکنم اگر زین از پشت و لگام از سرش برنگیرم و برای چریدن رهایش نسازم همچنان شکیبا در مقابل من می ایستد یا گله گاوان وحشی را که در برابر او پدید آمدهاند اینگونه زنده و رنگین توصیف میکند:

فعــن لنا سرب كــأن نعــاجــه عدارى دوار فــى ملاء مديــل فأدبرن كالجــزع المفصل بينه بجيد معــم فى العشيرة مخــول

بناگاه در مقابل ما دستهای از مادهگاوان وحشی با دمهای بلند و موهای انبوه چون دوشیزگانی که برگرد آن سنگ مقدس طواف کنند، نمودار شد و هنوز گامی برنگرفته چون مهرههای گردنبند کودکی بزرگزاده که بگسلد

و بن روی زمین پراکنده گردد روی به گریز نهادند و پراکنده شدند.

و در این بیت حیات با تمام جنبش و تحرکش احساس می**شود:** مکــد مفــد مقبــل مــدبر معاً کجلمود صخر حطه السیل من عل

در یك لحظه پیش می تاخت، پس می نشست روی می آورد، پشت می كود و در این حال به صخرهای عظیم می ماند كه سیل از فراز به نشیب پر تاب كند.

این حیاتی که شاعد در موضوعات خود میدمد و گاه با گفتگوها و قصه ــ پردازیمهای خویش بدان رنگت و نیرو می بخشد گاه در پرده ای از حزن و تأمل پوشیده است و این حزن و تأمل از قلب شاعر به قلب طبیعت منتقل می شود. در طبیعت فلسفه و افکاری است که انعکاس فلسفه و افکار اوست پس در طبیعت جـوی از حزن یا شبحی است هولناك که مورث حزن و هراس می شود:

| على بأنواع الممسوم ليبتلسى   | وليل كموج البحر أرخى سدوله         |
|------------------------------|------------------------------------|
| وأردف أعجازأ ونـــاء بكلــكل | فقلت لــه لمــا تمطــى بصلبــه     |
| بصبح وما الاصباح منك بأمثل   | ألا أيبها الليل الطويــل ألا انجلي |

چه شببهائی چون امواج دریا سهمناك و دمان كه دامن قیرگون خود برسر من فروكشید و خواست در عشقم بیازماید و هنگامی كه درازى ش از حد بگذشت و آغاز و انجامش را فاصله اى عظیم پدید آمد، فریاد زدم: اى شب دیرنده، آیا دریچه هاى بامدادى را نخواهى گشود، هرچند پرتو بامدادى از تیركى شامگاهى خوشتر نیست.

آری امرؤالقیس شاعر طبیعت است، شاعر نابغهای است که پدیدههای عادی را میگیرد و در آن از روح خود میدمد و آفرینش نوینی میبخشد. او ایجاز و نازایکاری را در یک جا گرد میآورد، آنگاه در توصیف چیزی پدید میآورد که باید آن را اشارهٔ بدیع شعری خواند.

فنون شعرى

شعر امرؤالقیس در عین بساطت و آویختگی اش به طبیعت از نظر فنی مرتبه ای والا دارد. و این امر برمبنای انسجام افکار و صورت منطقی آن یا وحدتی که همه اجزایش رادربرگیرد نیست، زیرا شعر او زائیدهٔ فطرت است و منطق او منطق عاطفه و خاطره. منطق زندگی آزادی که، بر سنن تحمیلی و مصنوع متکی نیست. همچنن هنر او برپایهٔ خیالات غریب یا صنایع بدیعی علمی قرار ندارد بلکه هنر او از نفس او که خود دارای دو صبغهٔ متباین، صبغهٔ بدویت و صبغهٔ حضارت است مایه میگیرد. از تمثیل و تعبیر مدد میگیرد آنگاه بر او لباسی میپوشد از لطافت حضارت و صفای بدویت و شعری زیبا زاده میشود که جادوی آن بیش از هرچیز در تشبیه و استعاره و کنایه متجلی میشود ولی تشبیه عنصر اساسی شعر اوست و بازگشت استعاره هم به اوست.

امرؤالقیس بهتشبیه ولعی شدید دارد. این امر هم فطری اوست، نهاینکه به خاطر سخنآرائی و تصنع باشد. ماده تشبیه را از طبیعت بدوی یا از زندگی نوشخواری و لذ تجوئی خویش میگیرد. به عبارت دیگر تشبیه همواره در دست رس شاعر است و در همه حال بدان وسیله ای می جوید تا برای تعبیر از دقیق ترین و گسترده ترین و نزدیکترین و دورترین معانی مجالی یابد و به سخنش آندقت واقعی و در عین حال جلوه و جلای خاص خود را ارزانی دارد. چنانکه گوید:

ويخطو على صم صلاب كانها حجارة غيل وارسات بطحلب له أيطلا ظبي، و ساقا نعامة و ارخاء سرحان، و تقريب تتفل

برسمهای سخت خود چنان میرود که گوئی آب به نرمی از روی سنگهای جوی و زیر جلبکها میگذرد. کفلش به آهو، ساقهایش به شترمرغ و گریزش بهگرگ جهیدنش به روباه بچه ماند.

یا این بیت:

اذا ما جرى شاوين وابتل عطفه تقول هزيز الريح مرت بالأب

چون دو تاخت برود و عرقش بر پهلوهایش جاری شود گوئی که صدای باد در درخت پیچیده است.

امتیاز تشبیه امرؤالقیس در این است که گاه آن را با تلمیح به صورتی سمبولیك می آمیزد. شاعر اشیاء را با یك نظر کوتاه می نگرد و در تشبیه آن، بعدی را پنهان و غامص رها می کندو همین امر زیبائی و تاثیری خاص به سخن او می بخشد. و این بد آن سبب است که او به خاطر نیروی تصوری که از آن برخورد ار است با یك نظر

88

کوتاه جزئیات شیئی را که به وصفش می پردازد درمی یابد و آنگاه هرچه را دراین لمحه در این نظر کوتاه یافته است در عبارتی اشارتگونه می ریزد خواننده باید برای دریافت آن نیروی تصور خویش را به کار دارد تا به همهٔ جزئیات مشبه به دست یابد و از آن پس به آنچه شاعر دریافته است برسد. چنانکه در این بیت:

مكر منفر مقبل مدير معا كجلمرود صخر حطه السيل مرن عل

امرؤالقیس را در تشبیه شیوههائی است بسیار که کلا همه را چنین صبغه و رنگی است. ابتکارات او توجه قدما را سخت بهخود جلب کرده بود در گردآوری و نقل و شرح و تعلیق برآنها کوشش بسیار میکردند از جمله تشبیهات مبتکرانهٔ او تشبیه زن است به تخممرغ و تشبیه سبکی رفتار اوست به سبکی سیر حباب برروی آب و تشبیه اسب است به میخکوبکننده وحوش و امثال آنها که در سرتاسر قصائدش موج میزند.

علاوه برتشبیه جادوی هنر او در موسیقی است که از الفاظ و تراکیب او متصاعد است. در این موسیقی گوشنواز نیز زندگی او که آمیختهای از حضارت و بدویت و غم و شادمانی، حمیت و سخط و هیجان است تجلی دارد. گوئی ایننغمهها بیانگر حالات گوناگون شاعر و امیال و هواهای او در سرتاس حیات است.

اما الفاظ او خشونت بدویت و نرمی و ملایمت حضارت را جمع دارند و ذوقی سرشار در گزینش آنها مجاهدت ورزیده است و چنان ترکیب شدهاند که گاه صلابت و سختی الفاظ بهرقت و ملایمت بدل می شود واز ائتلاف مخارج حروف آهنگی عذب و دلگش به گوش می رسد یعنی فرضا هم خرد از دریافت معنی آن ناتوان باشد گوش و دل از طنین آن لذت می برند مانند این بیت:

بعيني ظعن الحيى لميا تحملوا لدى جانب الافلاج من جنب قيمرا

در باب هماهنگی قالب و مضمون باید گفت که امرءالقیس الفاظ و قوافی شعر خود را چون زرگری می تراشد و با مهارت کنار یکدیگی می چیند بنابراین ترکیبات او از چنان انسجامی برخوردارند که با امتداد و انقباص نفس او امتداد می بابند و منقبض می شوند. چون غم براو چیره شود و روزگار با او ناسازگاری کند آه بلند خود را در بحر طویل و تتابع الفاظش چونان کابوس، می ریزد و این امر آنجا که به توصیف شب می پردازد نیک مشهود است. و چون شور سوارکاری براو غالب باشد الفاظ مقطع و سریع ادا می شوند.

مكر منفر مقبل مدير معاً كجلمود صغر حطه السيل من عل واليد سابحة والرجرل ضارحية والعين قادحية والمتن سلحوب

به هنگام تاخت دستش را چون دست شناگران میگشاید و پایش را برزمین میکوبد و چشمش تا عمق صحرا مینگرد و پشتش صاف و لغزنده است. چون خبن کشته شدن پدر شنید خوفی که براو غالب شده بود در شعرش نیز نشئت یافت قافیهها ساکن و سنکین گشت وجمود برالفاظ چیره شد از آن پس موسیقی شعرش چون همهمهای عمیق شد که همان همهمهٔ هول و تهدید بود:

> تطاول الليل علينا دمون دمون انا معشر يمانون و و اننا لا هلنا محبون

آری موسیقی شعر امرؤالقیس موسیقی زندگی اوست نغماتی است کوناگون که از مزمار آن روح شاعرانه برمیخیزد. اما این موسیقی خالی از نغمه هائی خارج آهنگک نیست. گاه الفاظی ناخوش یا ارتکاب پارهای جوازات که در شعر جاهلی فراوان است چون «مفاعلن» به جای مفاعیلن» در حشو طویل موجب این بدآهنگی می شود؛ چنانکه در این بیت:

ويرم عقررت للعدارى مطيتى فيا عجبا من كرورها المتحمل

#### امرؤالقيس شاعرى جاودانه

امرؤالقیس را اشتنهاری است وسیع که روزگاران و حوادث روزگاران برآن غلبه نیافته است. این اشتنهار همچنانکه که قرنها را در نور دیده آفاق جمهان رانیز زیر پی سپرده است و شعرش به زبانهای دیگر ترجمه شده. شاعس «قفانبك» همچنان در دلما زنده است، چنانکه قرنهاست که شعرش نمونهٔ کامل یک شعر عالی است.

علل این اشتهار چند چیز است. از آن جمله است احساس و عاطفه انسانی. شعر او لبریز از احساس و عاطفهٔ انسانی است. نجوای ضمیر است که در هرشهر و در هر عصر دل هرانسانی را میلرزاند. سخن او «قفانبك» رساترین فریاد عشق است رودرروی فنا. این فریاد را انعکاسی است عمیق در هرقلب محنتکشیده ای که به دامن خاطرات گذشته و آرزوهای آینده آویخته است. امرؤالقیس ایسن احساس و عاطفهٔ انسانی جاویدان خود را به توصیف خود از طبیعت سریان می دهد و میان آن و اختلاجات روح آدمی پیوند میزند و شعرش انگیزانندهٔ این اختلاجات می شود بنابراین سخت مؤثر می افتد و با جاودانگی او آن کژ آهنگیها که جمال رفیع او را آلوده است نیز جاودانه شده اند.

امرؤالقیس زعیم شعر عرب به طور کلی و شعر طبیعت به خصوص است. او کسی است که شعر جاهلی را طرح افکنده است. او نخستین کسی است که ایستادن براطلال یا به عبارت بهتر بس درنگ کدردن و گریستن بسراطلال را رواج داده است ، هرچند چنانکه از شعرش برمی آید پیش از او ابن حذام را چنین شیوهای بوده است. ولی امرؤالقیس بود که بدین هنر اشتهار یافت و شاعران پس از او حتی تاهمین اواخر سبک او را تقلید می کردند. امرءالقیس اوزان و بعور تازمای در شعن عرب پدید آورد شاعران پیش از او اغلب به بعن رجن یا چیزی شبیه به آن می پرداختند نیز پایه گذار تشبیه و استعاره و دیگر صنایع بدیعی بود. شعن عرب را از وصف صحراء وحیواناتش ودیگن مظاهن طبیعی غنی ساخت و برای آیندگان سفره ای رنگین گسترد. گوئی سالیان دراز است که شاعران خواه وناخواه ریزه خوار خوان ملك الضلیل هستند.

آنان که از او تأثیر پذیرفته اند دودسته اند بعضی چون عمر بن ایی ربیعه در مدر اسلام و ابونو اس و ابن الرومی در عصر عباسی از او المهام گرفتند و برخی چون زهیر و طرفه در جاهلیت و بعتری درعصر عباسی در ابیات پراکنده یا در قصائد خود اسلوب و تعابیر اورا تقلید کردند که البته دراین تقلید همه یکسان نبودند، حتی احمد شوقی شاعر عصر نمضت پاره ای از صور شاعر جاهلی را عینا در شعر خود گنجانیده است مثلا در نمایشنامه منظوم کلئو پاترای خود در وصف سفینه های جنگی گوید:

لاتــرى فــى المجال غــير. سبوح «مقبــل مــدبــر مــكــر مــفــر».

موهبت دیگری که باعث جاودانی شعر امرؤالقیس شده ارزش تاریخی آن است. چنانکه شعر او یکی شواهد تاریخ این روزگار است زیرا بسیاری از معلومات تاریخی و جغرافیائی را با ذکر مکانها و وصف باران و سیل و حیوانات صحرا دربر دارد. همچنین مسائل سیاسی آنزمان چون مشاجرات میان ایران وروم واحوال قبیله کنده ودیگر قبایل عرب را در مطاوی اشعار او توان یافت. نیر ما را از پارهای جنبههای اجتماع عرب به خصوص اشرافیت و دلبستگی این طبقه به شکرار و لذ تبوئی خبر می دهد و نیز درمی یابیم که قوم عرب با وجود نظامات فاسدی که برآن سیطره داشته از خصائل و سجایای شجاعت و وفا وکرم ودیگر صفات عالیه انسانی برخوردار بوده است. همچنین از ادیان و عقایدو عاداتی که درآن دیار رواج داشته اطلاعات مفیدی به دست می دهد. نیز از شعر امرءالقیس در می یابیم که علم خرما) می نوشته ان چیانکه گوید:

لمن طلل ابصرته فشجانى كخط الزبور فى العسيب اليماني

امروالقیس چه در زمان حیات و چه پس از مرگش از بزرگان وپیشوایان شعر عرب به شمار است و شعر جدید طبیعت را با او پیوندی استوار است.

برخي مراجع:

طهحسين: في الادب الجاهلي ــ القاهره ١٩٣٣ ص ١٨٨ــ٢٢١. فوادالبستاني: امرؤالقيس (الحلقة السابعه من الروائع) بيروت ١٩٣٣.

# فصل دوم طرفةبن العبد (۵۴۳-۵۶۹م)

**زندگی ـ** عمروبنالعبد ملقب به طرفه از بنیبکربن وائل بود. در حوالی سال ۵۴۳ م در بحرین در خلیج فارس زاده شد، پدر و مادرش هر دو از خاندانی شریف بودند. پدرش عبدالبکری خود شاعر بود و مادرش ورده دختر عبدالمسیح بود. از نزدیکان او چند تن شاعر بودند. علاوه بر جد و پدرش دو عموی او مرقش اکبر و مرقش اصغر وداییاش متلمس نیز از شاعران بودند.

پدرش در حادثهای بمرد و عموهایش سرپرستیاش را بهعهده گرفتند ولی چندان به او نمی پرداختند. بر او سخت می گرفتند حتی حقوق مادرش ورده را که دور از قوم خود بود تلف کردند و طرفه به جانبداری از مادر به تهدیدشان پرداخت و گفت:

قد يبعث الامر العظيم صغيره حتى تظل له الدماء تصبب

گاه کاری کوچک سبب پدید آمدن کاری بزرگئ شود تا آنجا کــه خـونها ریخته شود.

از آن وقت که طرفه دوران پرمشقت کودکی را پشت سر نهاد و قدم به مرز جوانی گذاشت برای تمتعات، تعیشات و بدمستیها و اسراف و تبذیر خویش حد و مرزی نمیشناخت و چنان در کار خود لجوج که گوئی هیچگاه سرباز ایستادن نداشت. و چون چنین بود قومش از میان خود طردش کردند:

و ما زال تشرابی الخمور و لذتی و بیعی و انفاقی طریفی ومتلدی

الی ان تعا متنی العشیرة کلها وافردت افراد البعیر المعبد پیوسته پیشهٔ من شرابخواری، تمتع از لذات و فروختن و خررج کردن موروث و مکتسب بود.

تا آنجا که همهٔ عشیره از من بگریخت و من چون اشتر جرب گرفته به قطران آلوده تنبها ماندم.

از آن پس طرفه برپشت ناقهٔ خود نشست و سر در بادیه نهاد گاه می۔ جنگید، گاه بهغارهای کوهساران پناه میجست تا خود را بهسواحل جزیرةالعرب رسانید و به روایتی تا حبشه رفت.

چون رنج روزگار به ستوهش آورد به عشیرهٔ خود بازگشت بدان عزم که س در خط فرمان آرد و یك زندگی آمیخته به رشد و حکمت را در پیش گیرد، که زحمت آوارگی و ذل غربت او را برای چنان زندگیی آماده کرده بود:

كنت فيكم كالمغطى رأسه فانجلى اليوم قناعي و خمس

روزی در میان شما همانند کسی بودم که سر در حجابکشیده باشد وامروز آن رویبندها و سراندازهای من کنار رفته است.

گردش روزگار مجبورش کرده بود که شتران برادر پدریاش معبد را بچراند. اما چنان شاعر جوانی که سرمست از خودپسندی و مغرور به شرافت قبیلگی خویشتن است چگونه می تواند نیکو شترچرانی کند. به نظم شعر مشغول شد و اشتران را واگذاشت. چون گم شدند و معبد آنها را طلبید شاعر به پسرعمش مالك پناه برد. مالك او را نپذیرفت و به گناهان کرده و ناکرده سرزنش کرد. (معلقه: ۷۶ – ۷۹). دو تن از سروران قومش را مدح گفت و آنها به یاریش برخاستند. طرفه از مالی که نصیبش شد، غرامت شتران برادر را داد و با آنچه باقی مانده بود زندگی پیشین خود را از سر گرفت. و بی آنکه سخن ناصحان را بشنود به ارضاء خواستهای آزمندانه جوانی و تشفی شهوت و غرور و خودخواهی خود پرداخت. (معلقه

طرفه باردیگر به چنگال فقر و آوارگی گرفتار شد. قوم خود را ترك گفت. و به سین بلاد پرداخت تا به دربار حیره رسید. در آنجا دائیاش متلمس و دامادش عبد عمروبن بشر مقامی داشتند. عمروبن هند ملك حیره مقدمش را گرامی داشت و مقرب خود ساخت. اما چون عبد عمروبن بشر با خواهر او بدرفتاری می كرد طرفه نتوانست زبان خود از هجایش بازدارد. عبدعمرو مردی فربه بود و طرفه به تمسخر گفت:

ولا خير فيه غير أن لــه غنى و أن له كشحًا اذا قام أهضما

ł

٩

l

خیری در او نیست، جز آنکه او را بینیازی است واو را پمهلوئی است که چون برخیزد سخت لاغر نماید.

و نیز ملك حیر، و برادرش قابوس را هجو گفت: فلیت لنا مكان الملك عمرو رغرونا حول قبتنا تخرر لعرك ان قابوس بن هند لیخلط ملك نوك كثیر ای كاش بهجای ملك عمرو گاوی شیرده داشتیم كه در اطراف خیمه های ما نعره می زد.

به جان تو که قابوس بن هند ملك خود را به احمقان بسيارى آميخته است.

عبد عمرو نزد عمروبن هند سعایت کرد و ملک را با آن جوان بی«نزاکت» بر سر خشم آورد.

طرفه هنوز به ۳۰ سالگی نرسیده بود که در حوالی سال ۵۶۹ کشت شد. چنانکه روایت کرده اند عمروبن هند با طرفه و متلمس دل بد کرده بود و به هریك از آندو نامه ای دادتا نزد عامل او در بحرین، ببرند و چنان نمود که در آن نامه ها به عامل خود سفارش کرده تا آنها را مالی عطا کند و باید در حال بدان صوب به راه افتند. در راه متلمس در نامهٔ خود شك کرد آن را گشود دید حکم قتل اوست نامه را درید و به رودخانه ای که از آنجا می گذشت انداخت. پس از طرفه خواست که او نیز در نامهٔ خویش بنگرد. طرفه نشنید و نزد عامل بحرین رفت و نامه تقدیم کرد. چون نامه را خواند به سبب خویشاوندی که میان او و طرفه بود اشارت کرد که بگریزد اما طرفه سر باز زد. عامل بحرین به حبسش افکند و به معروبن هند نوشت که او نمی تواند طرفه را بکشد مردی دیگر را بدین کار بگمار. ملك حیره حکومت بحرین را به مردی از تغلب داد. چون طرفه را نزد او آوردند ملك حیره حکومت بحرین را به مردی از تغلب داد. چون طرفه را نزد او آوردند گفت: «من خواه ناخواه ترا خواه کشت تو شیوهٔ مرکث خویش اختیار کن» طرفه عمام بزن کار چاره نیست مرا شراب بنوشان ودر مستی رگ بزن» عامل چنین کرد و قطره قطره خون از تنش برفت تا بمرد.

عددنا له ستاً و عشرین حجـة فلما توفاها استوی سیدا ضخمـا فجعنا بـه لمارجـونـا ایابـه علی خیر حال لا ولیدا ولا قحمـا

برایش بیست و شش سال شمردیم چون سال به پایان آورد خود سروری عظیم شده بود.

چون امید بسته بودیم که در بمترین حال که نه خردسال باشد و نه سالخورده باز گردد، سخت از مرگش به درد آمدیم. دیوان طرفه ۶۵۷ بیت دارد. این دیوان را یعقوب بن السکیت در قسرن نهم میلادی و اعلم الشنتمری در قرن یازدهم میلادی شرح کرده اند. و بار اول در سال ۱۸۷۰ خاور شناس آلمانی و ویلیام بن آلورد Ahlwardt در مجموعهٔ «العقدالثمین فی دو اوین الشعراء الجاهلیین» چاپ نموده و نیز در سال ۱۹۰۰ خاور شناس فرانسوی ماکس سلیگسون Max Scligsohn با شرح شنتمری و با ترجمهٔ فرانسوی آن و مقدمه مفصل تاریخی نشر داده است. بعضی از قصائد طرفه به لاتینی هم ترجمه شده. مشهور ترین شعر دیوان طرفه، قصیدهٔ رائیهٔ اوست. بدین مطلع:

أصحوت اليوم أم شاقتك هر و من الحب جنون مستعر

آیا امروز هوشیاری یا شوق دیدار «هر» مستت ساخته؟ جنون گـونهای از عشق است.

و نیز، معلقهٔ او که شروح فراوان برآن نوشتهاند و به زبانهای کوناکون ترجمه شده است. معلقهٔ او دالیهای است در بحر طویل و حاوی ۱۰۴ بیت.

سبب سرودن معلقه ـ هرگاه همه آن را در یك زمان سروده شده باشد ـ ایداء و تحقیری بود كه از قوم خود دیده بود. همچنین بخل و بیعدالتی و بیمهری كه خود با این خصال سخت بیگانه بود و میخواست كه دیگر مردم نیز از وصمت این معایب معری باشند و در بدل مال و جوانمردی با او همانگونه رفتاركنند كه اوبا دیگران رفتار میكند، نیز اسرافكاری و بیبندوباریاش در تلف كردن دارائی خویش، اقربا و خویشاوندانش را به سرزنش و آزارش واداشت و او میخواست علیه سرزنش و آزار آنها ادعانامهای صادر كرده باشد.

همچنین محتمل استکه اینقصیده را در اوقات مختلف سروده باشد. یعنی وصف آن ناقه ستبراندام مولود زمان آوارگی او باشد و وصف لهو و بازی و نشاط یادگار ایام پیش از آوارگی و آنچه در عتاب به پسر عمش سروده مولود زمانی باشد که میان او و برادرش معبد اختلاف افتاده.

معلقه طرفه شامل چند بخش است: بخش غنائی: ایستادن شاعر براطلال خانهٔ دلدار و وصف خوله (۱–۱۰). و بخش وصفی: انحصاراً در توصیف ناقه (۱۱–۴۲) و بخش خطابی: معرفی خود و بیان عقایدش دربارهٔ حیات و سپس عتاب به پسرعم و شکوه از او (۲۵ – ۹۴) و باقی قصیده شامل وصیت به بازماندگان که پس از مرکش چنان برایش عزا بدارند که شایستهٔ مقام او باشد.

بسیاری از ادبا و ناقدان معلقهٔ طرفه را برهمه شعرجاهلی برتری نهادهاند. زیرا گنجینه ای است از عواطف انسانی در مسئلهٔ زندگی و مرگ و نیز حاوی فوائد تاریخی. و از حیث فنی نیز با آن اوصاف زیبا و تشبیهات دلپذیر و تعابیر نیرومندممتازاست. اینقصیده، زیباترینبیانحالروحیاست جوان وقلبیبرجنب و

۷۴

آثار

جوش که زندگی را دریافته اند ولی از معنی و الای او بی خبر مانده اند، ازین رو دریاره ای از امور به راه درست رفته اند و در بسیاری دیگن به راه خطا و این دل و جان قبل از هرچیز شاعر ند و در عین حال صادق و همو اره عاشق.

شکی نیست که بسیاری از اشعاری که دردیوان طرفه جمع آورده اند منعول است. اما معلقه و رائیه ای که یاد کردیم از اوست. البته طه حسین در ابیاتی از معلقه که در وصف ناقه آمده است تردید کرده. و دلیل او هم این است که طرفه شاعری است از ربیعه واز شاعر قبیلهٔ ربیعه بعید می نماید اینچنین در وصف نیرومند باشد علاوه براین آنچه پیش از این وصف و آنچه بعد از آن آمده ابیاتی هستند در عین عاری بودن از رکاکت نشان نرمی و سمولت دارند.

نیز طهحسین میگوید وصفی که از ناقه در این شعر آمده است برعکس وصف شاعران دیگر جامد و عاری از هرحرکت و حیاتی در ناقه است،چنانکه گوئی شاعر مهار ناقهاش را در مقابل خود به میخی بسته، آنگاه به وصف یک یک اعضاء و اجزاء او پرداخته.

البته دلایل طهحسین ضعیف است و دلایل دیگی معارضین نیز قوی تر از دلایل او نیست.اگی از او تقلید نکرده باشند. در هر حال آنچه به صحت نزدیکتی است این است که بگوئیم این وصف به خاطر صبغهٔ بدویت جاهلی از حیث لفظ و تعبیر و وصف و واقعی بودن تشبیه و استعاره در آن از آن طرفه است. و علاوه براین زندگی طرفه مدتی دراز با آوارگی و شرارت همراه بوده است و دراین آوارگی جز ناقه اش رفیق و همراه دیگری نداشته، از این رو اگر شاعر اینچنین در وصف آن مستغرق می شود و بدان سان باالفاظ و تعابیری خشن به وصفش می پردازد بعید و بدیع نمی نماید.

از اینها که بگذریم ناقه چون شیر و چون بیابان... است. برای آن هم در جاهلیت لغات فراوان وضع شده و این الفاظ برای نسلهای بعد ثقیل وخشن مینماید زیرا چون موضوعات تازهای جانشین موضوعات قدیم شده موضوعات قدیم به دست فراموشی سپرده شده اند. اما این معنی که الفاظ ابیاتی که پیش از وصف ناقه آمده و نیز الفاظ ابیاتی که پس از آن آمده الفاظی نرم و سهل اند بدان سبب است که این الفاظ بیانکنندهٔ عاطفه و احوال نفس اند و این موضوعات همواره در افراد آدمی بدان سان که هستند موجود بوده اند از این رو الفاظ سهل و نرم را اقتضا میکنند.

## اغراض و ویژگیهای شعر طرفه

طرفه \_ چنانکه بیضاوی گوید \_ با اکثر شاعران جاهلی در خصایص کلی فنی چون واقعیت توصیف و جمال سبک مشترک است. ولی آنچه او را از دیگران ممتاز میدارد، احساس و عاطفهٔ نیرومند و اندیشهٔ آزاد و عمیق اوست. طرفه در وصف تنها بهبیان اوصاف خارجی موصوف بسنده نمیکند بلکه چون امرؤالقیس به ابداع می پردازد و چون زهیر در بیان افکار خود هیچ ترتیبی را رعایت نمی۔ کند و مانند نابغه در تعبیر از ذهنیات و احساس خویش دستخوش مبالغه نمی شود بلکه او در شعر خود روحی سرشار می دمد که برجمال ظاهر و عمق اندیشه شعر او می افزاید. اینك بهبیان اغراض و ویژگیهای شعر او می پردازیم:

وصف طرفه چون وصف دیگر شاعران جاهلی تصویر دقیق موصوف است.
 از این جمله است وصف او از کجاوه (معلقه ۳\_۵) و وصف ناقه (۱۱\_۴۵) و وصف روزهای لهو و نشاط (۴۸\_۵۵)

از امتیازات وصف طرفه واقعی بودن آنهاست و مهارت او در آوردن تشبیهات حسی که از طبیعت المهام گرفته است.

شعر طرفه به هنگام عتاب و شکوی از رقت و نرمی و عزت نفس برخوردار است اگر شکوه میکند از روی عجزوخواری نیست بلکه از فرط ستمی است کهاز خویشاوندان خود دیده، خویشاوندانیکه اکنون از آنها رخبرتافته است (۸۰ـ۸۱)

عنل او از همان لطافت و رقت بدوی برخوردار است ولی از حیث ابتکار
 و نوآوری به پایهٔ غزل امرؤالقیس نمیرسد. (۱۹۹۱ و ۵۰ الح)

شاعر را ابیات چندی است در هجا مشهورترین آنها ابیاتی است که در هجو عمروبن هند و برادرش قابرس و داماد خرود عبد عمرو سروده است. از خصوصیات این هجاها جرأت وحدت زبان شاعر واستحفاف و سخریه اوست.

طرفه را ابیاتی است حکمت آمیز که مولود حوادث زندگی اوست. برخی
 از این ابیات برسر زبانها افتاده است. چون این دو بیت:

و ظلم ذوى القربى اشد مضاضية على المرء من وقمع الحسام المهند ستبدى لك الايسام ما كنت جماهملا و يماتيك بمالا خبار من لم تمزود

سوزش ستم خویشاوندان برای مرد از زخم تیغ هندی دردناکتر است. آنچه را که بدان جاهل بودهای روزگار برایت آشکار خواهد ساخت و آنچه را که از کس نپرسیدهای برایت بیان خواهد کرد.

فلسفه و روش زندگی شاعر

طرفه شاعری است با شخصیتی نیرومند و فکری آزاد و صراحتی در گفتار و کردار، حکمت پیران و نشاط جوانان را یکجا جمع دارد. زندگی را با تمام دل و جانش حس میکند چنانکه گوئی در تمام ذرات وجودش سریان یافته. از اینرو چونان پژوهشگری که میخواهد برای خود فلسفه و شیوهٔ تفکری برگزیند و بر پایهٔ آن فلسفه و شیوهٔ تفکر اعمال خود را استوار سازد، بدان مینگرد.

این فلسفه و شیوهٔ تفکر طرفه از هرعقیدهٔ دینی خالی است و صرفاً به امور

مادی متوجه است. وضع نابسامان او در ایام کودکی و نوجوانی و ثروت وافتخاراتی که از پدر برایش به ارث مانده بود، از یک سو هوی وهوس را در او بارورساخت و از دیگر سو عزت نفس و غرور و خودپسندی را در وجود او دمید، تا آنجاکه می-پنداشت هرچه می اندیشد و می کند عین صواب است و هرکه به خلاف اوبر خیزد در سراشیب فساد. پس باید از پی امیال خویش رود و از شراب و هرلمو و لعبی داد خویش بستاند. علاوه براین، صعوبات پی در پی زندگی طعم رنج را به اوچشانید و ستم خویشاوندانی که حق مادرش را پایمال کرده بودند و طمع به مالش نمودند، تا آنجا که چون «اشتر جرب گرفتهٔ به قطران آلوده» طردش کردند، زندگی را در بدویان چون شجاعت و کرم و عزت نفس و سرپیچی از تحمل ستم خود از عوامل کرینش این خطمشی بود.

طرفه شاعری ایدآلگرا است. همواره در پی صعود به قله های افتخار و دست یافتن به آن چیزی است که برتر و نیکوتر است، همچنانکه جسم او نیز خواستار هواها و شهوات مادی است. طرفه میان این دوگرایش تضادی نمی بیند زیرا برگزیدن نخستین و ترک دیگری مستلزم اعتقاد به ماور اء الطبیعه است و حال آنکه پیروی هواهای نفسانی نظر شاعر را از حقایق ازلی منصرف ساخته و جائی برای ایمان به آنها، در دلش باقی نگذاشته است. آری او چه در اعتقاد و چه در عمل طریق حقیقت را گم کرده است. مشی و مرام زندگی اش چیزی است میان اباحیگری مادی و گرایش اید آلیستی که به صبغهٔ یأس به خاطر سرعت زوال زندگی و حرص یافتن فرصتهای خوشی که از دست می روند، رنگین گشته اند. مسلما رنجهای زندگی و طردشدنش از خانواده و آوارگی و بد بختی در آن تأثیر بسزائی داشته است.

طرفه مرک را امری حتمی میداند که غنی و فقیر، کریم وبخیل و شجاع و جبان را در برمیگیرد. حال که چنین است چرا آدمی از لذات زودگذر زندگی متمتع نشود وخود را به انجام وظایف انسانی خود چون عزت نفس و بذل مال به بینوایان تیره بخت و یاری از دادخواهانی که به شجاعت واقدام او نیازمند هستند و اغتنام فرصتهای خوش زندگی، پیش از فرارسیدن مرک، خشنود نسازد؟

الا ايمساذا الللائمى اشهد السوغى وان احضر اللذات هل أنت مخلدى فسان كنت لا تسطيع دفسع منيتى فسدعنى أبادرها بعا ملكت يدى لعمرك ان المسوت مسا أخطسا الفتى، لكالطول المسرخى وثنياه بساليد

ای ملامتگر من که مرا از جنگ میترسانی واز لذات باز میداری اگرمن ازین دو احتراز جویم آیا تو مرا جاویدان خواهی ساخت؟

اکر نمی توانی مرکت را از من دور سازی پس بگذار با انفاق دارائیم از آن استقبال کنم.

به جان تو سوگند! کسی را از مرک رهائی نیست و مانند چارپایی هستیم

که آن را با ریسمانی میان مرتعی بسته باشند میچرد ولی بهدرازی ریسمانش زیرا صاحبش سرریسمان را بهدست دارد.

وقتی که کاسه عمر لبریز گردد میان قبر بخیل آزمند و میخوارهٔ بخشنده هیچ تفاوتی نیست.

این راه و روش او شامل دو قسمت است قسمتی متعلق بهزندگی اجتماعی اوست و قسمی متعلق به زندگی شخصی او.

در مورد زندگی اجتماعی، طرفه معتقد است که قبل از آنکه متعلق بهخود باشد متعلق بهقوم خود است. چه در جنگ و چه در زمان صلح. او بهاین وظیفه آگاهی کامل دارد از اینرو هرگاه واقعهای پیش آید به دفاع از قوم خود بیدرنگ قدم مردانگی پیش مینهد:

اذا القوم قالوا: من فتى؟ خلت اننسى عنيت فلم اكسل و لمم اتبله

چون گویند جوانمرد کیست؟ یقین کنمکه روی سخن با من است پس نهخسته میشوم و نه ناتوان.

و نیز او متعلق به هر کسی است که به او نیازی داشته باشد بر بلندیها می ایستد تا سائلان او را ببینند و دادخواهان بدو دست یابند مالش وقف بی نوایان و بازویش در خدمت شکست خوردگان است.

ولست بعلال التــلاع مغافة ولكن متى يسترفد القوم ارفد

از آن فرومایگان نیستم که ازبیم مهمان یا از ترس دشمن بر قله کوه می روند هرکس را که برمن فرود آید می پذیرم و اکرام می کنم.

ایندا که **گفتیم** در عین اختصار مولود گرایشهای ایدآلیستی شاعر است و با آنچه ازین پس میآوریم فرق فراوان دارد.

طرفه در زندگی شخصی خود به روح و جسم خود می پردازد. در مورد نخست می کوشد تا کرامتی را که سزای روح عربی بدوی خویش است بدان ارزانی دارد پس به هرچیز که سبب کرامت نفس می شود آزمند است. اگر در محافل عیش و لذت می نشیند گاه نیز در محضر پیران قبیله زانو می زند:

فان تبغني في حلقة القوم تلقني و ان تقتنصني في الحوانيت تصطد

آنجا که برای رایزدن گرد میآیند مرا خواهی یافت همچنانکه صدرنشین حانوت باده فروشانم. دستی گشاده دارد زیرا وقتی مرگئ امری حتمی است دیگر بغل را چه معنی است همچنین دوراندیش است و به خود مطمئن و متکی ومرد شرافت و شجاعت و اقدام و راستی است:

ولكن نفى عنى الرجال جسراءتى عليهم، واقدامى و صدقى و محتدى اذا ابتدر القوم السلاح وجدتنسى منيعاً اذا بسلت بقسائمه يدى

«ولکن، جسارت من، پاکی گوهر من، پیوسته دشمنانم را از من رمانیده است. وقتی که دیگران خود را غرق سلاح نمایند چون دست من بهقبضهٔ شمشیرم برسد از هرسلاحی بینیاز باشم.»

جز با اشراف ننشیند و همانند این قوم بینفمهٔ کنیزکان خوبچه جام باده نگیرد. میخواهد که پس از مرگش چونان سروری شریف از مرگ او خبر دهند:

فان مت فانعيني بما أنا أهله 👘 و شقى على الجيب يا أبنة معبد

«اگی خبر مرگئ مرا شنیدی، آنچنانکه شایستهٔ من است برایم سوگواری کن و ای دختر معبد گریبانت را چاک بزن.

اما در غیر ساعات جد به شادمانی می نشیند و از لذاید جسمانی متمتع می شود. در نظر العادگرایانهٔ او هیچچیز خارج از حیطهٔ جواز نیست. مگر آنکه از لوازم کرم و شجاعت و دیگر آداب و رسوم بدوی جاهلی عاری باشد:

فدعني أروى هامتي في حياتها لمستعلم ان متنا غدأ أينا الصدي

«بگذار تا هامهٔ خود را در زمان حیاتش از میسیراب کنم که چون مرگ ما فرارسد خواهی دید کدامیک از ما تشنهکام از دنیا خواهد رفت.»

طرفه زندگی را تنها بهخاط زنده ماندن دوست ندارد و بدان امید نمی بندد زیرا می بیند که مرگ برکسی ابقاء نمی کند. سرعت زوال زندگی همواره غمگینش می دارد. اما او چون متفکری است که تسلیم غم نمی شود و گریه را که هیچ فایدتی در آن نمی شناسد به چشم راه نمی دهد. بلکه به لذات زندگی می پردازد لذاتی که زندگی را به خاطر آنها دوست دارد و می خواهد در این عمر کوتاه با تمام وجود خویش احساسش کند. ولی این لذت جوئی و نوشخواری در عین حال در مرتبه دوم قرار گرفته و چون وظیفه ای اجتماعی و یا وظیفه ای شخصی پدید آید مانع آن نمی شود که تن به خطر دهد و همچنانکه مرگ به سوی او می شتابد او نیز به سوی مرگ بشتابد بنابراین لاابالیگری او خارج از حد اعتدال نیست.

لذت زندگی مبتنی بر دو چیز است شراب و عشق. و او در این راه موروث و

مکتسب خویش فدا میکند و آنچه به شگفتی اش وامی دارد سرزنش قوم اوست. زیرا می بیند که فقیران به خاطر احسانش و توانگران به سبب شرف و بزرگواری اش دوستش می دارند:

رأیت بنی غبراء لا ینکروننی ولا أهل هذاك الطراف الممدد «دیدم که نهخاكنشینان انكارم میکنند، و نه صاحبان کاخهای عظیم.»

فلسفهٔ طرفه فلسفهای زنده و از علو و رفعتی خالی نیست. پایه و صورت زندگانی شاعر است. مضمار ظهور عقاید شخصی و آراء و اهواء نیرومند اوست هم از جنبهٔ اجتماعی و هم از جنبه فردی. می ضواهد میان ضواهشمهای جسم و خواستهای روان را وفق دهد و نیاز هریك را به خوبی برآورد. اما این كار آسانی نیست و بیشتر در عالم وهم و خیال امكان پذیر است. انسان واقعی هنگامی تحقق می پذیرد كه قوای سفلی در برابر قوای علوی كه آدمی را از دیگر موجودات زمینی جدا می كند خاضع گردد و این خضوع صورت نبند جز آنكه پاره ای از گرایشهای شهوانی به جهت حفظ آن نوامیس عالیه ای كه ارزش انسان عاقل وابسته به آن است بعد می مرم و دیگر مكارم اخدای در راه دیگران و تعرض مخاطرات در طریق نیموانی به جهت حفظ آن نوامیس عالیه ای كه ارزش انسان عاقل وابسته به آن است خیر عموم و دیگر مكارم اخداق، با انكار حیات اخروی سازگار نیست و طرف به خلود نفس اعتقاد ندارد و مجرد شك را برهان كفر خود قرار می دهد. و شك از بن مبتنی بر عاطفه است نه تفكر علمی صحیح و تحقیق عمیق. از ایس رو بی ای این او نیز برپایه استواری متكی نیست و فلسفه ای كه براینهای كه برای

فلسفه او فلسفهای است فساسد و مفسد. زیرا معتقد نیست که حیات را نوامیسی است که در برابر هواهای منحرف – هرچند از نظری هماهنگ با خصال حمیدهٔ انسانی باشد – گردن نمینهند. زیرا شأن این هواهای نفسانی آناست که اساس اجتماع را درهم کوبد و از آن برای مستی و عربدهجوئی و فجور مضماری یدید آورد و آدمی را بهدامن نومیدی اندازد.

#### هنر شاعری

 باید گفت که شعر ذاتی طرفه است از کودکی به سرودن آغاز نمود و در همه عمر بدان تغنی می کرد. در این عجبی نیست زیرا چنانکه دیدیم شعر از هرسو او را احاطه کرده بود. علاوه بر این او را احساسی رقیق و هوشی سرشار برد گرایش به تفکر داشت ولی این تفکر از امور محسوس و مادی تجاوز نمی کرد زیرا همواره احساس و عاطفه او بر عقل تسلط می یافته اند. و این احساس و عاطفه نیرومند که مولود زندگی المبار او است لبریز از زندگی است، صمیمی اوست با وجود صمیمیت و حدتش از نوعی میانه روی خالی نیست به عبارت دیگر کورکورانه به کاری دست نمی زند. طرفه حدت ذهن و حرارت عاطفه را یکجا گرد آورده است. خیسال او نیرومند و واقعی است با گرایشی مادی و حسی و متمایل به میانهروی و اعتدال و صداقت. این خیال را زندگی صحرا نیرو بخشیده و آوارگی در بیابانها و بوادی تشمیذش کرده است و این موهبت، به خصوص در تشبیهات او تجلی می کند. طرفه نیز مانند امرؤالقیس و دیگر شاعرانی که شعر فطری آنهاست، در تعبیر افکار خود بیش از دیگر صنایع به تشبیه می پردازد ولی تشبیهات او در زیبائی و هنرمندی به پایه تشبیهات ملكالفیلیل امرؤالقیس نمی رسد. تشبیهات او از محیط و مشاهداتش در حین سفر یا آوارگی مایه میگیرد. مثلا کجاوهای را که در بیابان میکند. همچنین در تشبیه سیر اشتران در بیابانها باز هم از کشتیهای بزرگی که میکند. همچنین در تشبیه سیر اشتران در بیابانها باز هم از کشتیهای بزرگی که میکند. همچنین در تشبیه سیر اشتران در بیابانها باز هم از کشتیهای بزرگی که میکند. همچنین در تشبیه سیر اشتران در بیابانها باز هم از کشتیهای بزرگی که میکند. که کودکی به هنگام بازی خاك را با دست می کافد تا آنچه را که در زیر می شکافند که کودکی به هنگام بازی خاك را با دست می میکاف تا آنچه را که در زیر آن نهفتهاند بیابد.

در معلقهٔ او هیچ اسلوب منطقی در ترتیب افکارش نیست بلکه برحسب مقتضای حال گونهگون میشود: آنجا که به وصف ناقه میپردازد از شدت و صلابت برخوردار است و آنجا که وصفی عاطفی پیش میآید و میخواهد احساس خود را تعبیر کند به نرمی و رقت میگراید. بدین طریق او میان قوت مضر و ذلت ربیعه و در هر دو حال جزالت، جمع میکند.

اما تركیبهای او از تعقید و دشواری خالی نیست همچنانکه الفاظ او به خصوص آنجا که از ناقهٔ خود سخن می گوید به خشونت و غرابت متمایل است طرفه در گزینش الفاظ حسن سلیقه به خرج می دهد از این رو تعبیراتش جذاب و بلیغاند:

فان تبغني في حلقة القوم تلقني و ان تقتنصني في العوانيت تصطد

«اگر مرا در معفل آن قوم بجویی مییابیام و اگر در خمارخانه به کمینمنشینی بدامم خواهی افکند.»

مثلا در این بیت هماهنگی میان لفظ و معنی و نیز بهکار بردن یک صفت طباق میان تقتنصنی و تصطد حکایت از براعت هنری او میکند.

### يايان سخن

از آنچه گذشت دانستیم که طرفه ـ باآنکه اندکی از شعرهایش به دست ما رسیده ـ شاعری است با آثاری شکو همند و دلپذیر. معلقه او علاوه بر اینها از فواید تاریخی مشحون است. او کرائم اخلاق عرب را برای ما تصویر میکند، همچنانکه از گرایشهای مادی جوانان عصر جاهلی پرده برمی گیرد. از معلقه او پی می بریم که کشتیهای دریانوردان عرب آبهای خلیج فارس را می شکافته و به دجله بالا می۔ آمدهاند. معلوم می شود که در آن ایام در بحرین صنعت کشتی سازی و در یمن دباغی و در شام کاغذسازی رواج داشته است. در این معلقه از مهارت رومیان در بر آوردن کاخها سخن رفته. نیز از برخی آلات و ابزار که در نزد عرب متد اول بوده نام می برد.

برخي مراجـع:

فؤاد البستانی: طرفة و لبید ـ الروائع ٢٢ ـ بیروت ١٩٢۴. طه حسین: فی الادب الجاهلی ـ القاهره ١٩٣٣ ص ٢۴۴\_٥٤. محمد عبدالمنعم خفاجی ـ اعلام الشعر الجاهلی ـ القاهره ١٩۴٩. عبدالقادر المغربی: معلقة طرفة بن العبد ـ مجلة المجمع العلمی العربـی بدمشق ١ ـ ص ٢٥٣\_٥٢.

# فصل سوم

## عبيدبن الابرص - حارثبن حلزه - عمروبن كلثوم

الف - عبيدبن الابرص (حدود 404 تا 404م)

زندكى

عبیدبن الابرص الاسدی از شاعران مضر است. دربارهٔ زندگی او اختلاف بسیار است. مهمترین چیزی که از او میدانیم این است که حجربن الحارث الکندی پدر امرؤ القیس در ایام او پادشاه بنی اسد بوده و عبید او را مدح میگفته و ندیم او بوده است و چون حجر بزرگان قومش را که از پرداخت خراج سرتافته بودند به زندان افکند، عبید شفاعت کرد و آز ادشان ساخت. آنگاه به دربار حیره پیوست و مدتی دراز از مقربان منذرها بود تا آنگاه که منذر بن ماء السماء در حدود سال ۵۵۴ به قتلش آورد.

آثار

عبیدبن الابرص را دیوان شعری است که در سال ۱۹۱۳ در لیدن به چاپ رسیده. مشهورترین شعرهای او بائیه اوست که برخی آن را از معلقات شمردهاند حاوی ۴۸ بیت و در بحر بسیط، هرچند بعضی از ابیات یا مصراعها خارج از این بحر است – خطیب تبریزی آنرا با دو قصیده از اعشی و نابغهٔ ذبیانی برمعلقات سبع افزوده و شمار معلقات به ده رسانیده و همه را شرح کرده است. معلقهٔ عبید با این بیت آغاز می شود:

> أقفر من أهله مسلحوب القطبيات فالمدنوب «ملحوب و قطبيات و ذنوب از ساكنان خود خالى شدند.»

این معلقه حاوی چندبخش است از این قرار:

ایستادن شاعر بر خرابه های خانهٔ معشوق و گریستن و سیل اشك از دید.
 روان ساختن او (۱–۱۷)

حکم و مواعظ و ذکر توحید. پارهای از ناقدان معتقدند که این بخش از قصیده منحول باشد. چه در جای واقعی خود قرار نگرفته و میان ایستادن شاعر بر خرابههای خانهٔ معشوق و وصف ناقه فاصله شده است و این بر طبق عادت شعرای جاهلی نیست (۱۸\_۲۶)

وصف ناقه و تشبیه آن بهگورخری که در پهلوهایش نشان دندان باشد یا به گاو نری که درمکانی پرگیاه میچرد (۲۷-۳۳)

• وصف اسب و تشبیه آن به عقاب (۴۸-۴۸)

عبید بن الابرص تجارب و مشاهدات و آنچه را به حواس دریافته است در شعر خود مجسم میکند و چنانکه در روایات آمده احساسی لطیف و دلی مهربان داشته به همهٔ مخلوقات مهر میورزیده و با آنچه در دسترسش بوده در آسایش آنها میکوشیده، مارهای تشنه را آب میداده و به چشم رافت در آنها مینگریسته. عبید مردی بینوا بود و تا قوتی به دست آورد، با خواهرش گوسفند میچرانید. شعرهای نخستین او بیشتر جنبهٔ وصف دارد و چون زندگی بر او سخت گرفت زبان به فخر و حماسه گشود. ما در این مختصر مخصوصاً دربارهٔ معلقه او که بیشتر در وصف است سخن میگوئیم و جنبههای هنری وصف او را تشریح میکنیم.

وصفهای عبیدبنالابرص بدان سبب که شاعر خود همواره در صحنه است و میخواهد که شنونده را نیز در همهجا به همراه ببرد تا آنچه خود می بیند به او نشان دهد و آنچه خود می شنود به او بشنواند و او را به متابعت از حوادث وحرکات دعوت می کندو صفهایی زنده و جاندار است. گاه این حرکت و حیات را با تفصیل صحنه ها و آوردن قصه ای در ضمن آن آب و رنگی دیگر می دهد. نیز شاعر می تواند به خوبی الفاظ را فرمانبرد ار معانی سازد و با کوششی که به کار می دارد حتی لغات غریبه را نرم نماید.

عبیدبن الابرص با ترتیب مناسب الفاظ و گاه تکرارهای بجا و موافقت این تکرار با صحنههائی که وصف میکند موسیقی دلپذیری به شعر خود ارزانی میدارد.

اینك قطعهای از معلقهٔ او را در وصف اسب میآوریم كه آن را به عقابی كه روباهی دیده و به طرف او رفته و روباه از دیدن عقاب سخت هراسیده و این هراس برحمله و هجوم عقاب افزوده است تشبیه میكند. دراین بخش از معلقه به خوبی مشهود است كه چگونه در عین حركت و حیاتی كه در سراسر آن سریان دارد لفظ و آهنگ مطیع و منقاد شاعراند:

| و حـردت حـرده تسيب               | فنهضت نحسوه حثيثسا        |
|----------------------------------|---------------------------|
| والعين حملاقمهما مقلموب          | فدب من خلفهها دبيبهها     |
| والصيد من تحتمها مكروب           | فأدركتـــه فطــــرحتــــه |
| فكدحت وجهـــه الجبوب             | فجـــدلته فطـــرحتـــه    |
| فسأرسلته و هو مكسروب             | فعيساودتيسه فسرفعتسه      |
| لا بــد حيزومــه منقــو <b>ب</b> | يضغو و مخلبهـا في دفه     |

«عقاب با سرعت به سوی آن روباه پرواز کرد و روباه که چشمانش از وحشت برگشته بود از بیم او خود را بر زمین میکشید و میگریخت. عقاب به او رسید و برزمینش افکند وآن شکار در زیر چنگالش به چه بلائی افتاده بود. باز برزمینش کوبید و آن زمین سخت، روی او را زشت کرده بود. بار دیگر باز گشت و او را بلند کرد و ازآن بالا رهایش ساخت. و شکار همچنان زجر میکشید و فریاد می۔ کرد، در حالی که چنگال عقاب در پهلوهایش فرو رفته بود و به ناچار سینه اش سوراخ شده بود.»

> ب ۔ حارثبن حلزہ (وفات در اواخر قرن ششم) زندگی

حارثین حلزةالیشکری از بزرگان قبیلهٔ بکرینوائل است. از زندگی او جز دیدار او با عمروین هند (۵۵۴–۵۶۹ م) بهخاطر حل اختلافی که دوقبیلهٔ بکر و تغلب، داشتهاند، اطلاع دیگری نداریم.

داستان آنکه بکر و تغلب دو قبیلهٔ برادر بودند که میانشان آتش دشمنی افروخته شد و به جنگ بسوس منتهی گردید. منذربن ماءالسماء پادشاه حیره به میانجی پرداخت و به خونریزی پایان داد. اما پس از چندی بار دیگر میان آن دو قبیله خلاف افتاد و داوری به عمروبن هند پادشاه دیگر حیره بردند، در اینزمان زبان گویای تغلب سرور و شاعرشان عمروبن کلثوم بود، و زبان گویای بکر و شاعرشان حارث بن حلزه، چون عمروبن کلثوم در پیشگاه عمروبن هند بخشی از معلقهٔ خود را خواند و در آن در ستایش خود و قوم خود مبالغت از حد بگنرانید، معلقهٔ خود را خواند و در آن در ستایش خود و قوم خود مبالغت از حد بگنرانید، به رد دعویهای او پرداخت و تا محبت عمروبن هند را به خود و قوم خود جلب کند به در او زبان گشود. و در این مامرا پادشاه حیره به نفع بک و زیان تغلب کند به در او زبان گشود. و در این ماجرا پادشاه حیره به نفع بک و زیان تغلب

حارثبن حلزه دیر بزیست و در حدود سال ۵۸۰ م وفات کرد.

اشعار حارثين حلزه در كتب ادب پراكنده است. شهرت او بهخاطر معلقة

اوست. این معلقه با قافیهٔ همزه در ۸۵ بیت در بحس خفیف سروده شده است و مطلع آن اینست:

آذنتنا ببينها أسماء رب ثاو يمسل منه الثواء

این قصیده را زوزنی شرح کرده و به سال ۱۸۲۰ در آکسفورد و بهسال ۱۸۲۷ در بن بهچاپ رسیده است. نیز بهزبانهای لاتینی و فرانسوی ترجمه شده است. دیگر از شروح آن شرح خطیب تبریزی است.

انگیزهٔ حارثبن حلزه در سرودناین قصیده چنانکه دیدیم داوری خواستن بکر و تغلب نزد عمروبن هند و دفاع شاعر از قوم خود و ابطال سخنان خصم خود،عمروبن کلثوم بود.

این قصیده را بخشهائی است از این قرار:

نخست مقدمه، شامل ایستادن شاعر براطلال دیار معشوق و گریستن و وصف ناقه و تشبیه آن بهشتر مرغ (۱۴–۱۴).

دوم دفاع، شامل رد اقوال تغلبیان و ذکر دروغها وستمهای آنقوم (۱۵–۲۰). آنگاه شاعر از اینکه او وقومش بهسعایت ساعیان در نزد عمروبن هند اهمیتی نمی دهند زیرا نه عمروبن هند آن سعایتها را می پذیرد و نه در دل بکریان تأثیری خواهد داشت، سخن گفته است (۲۱ – ۳۱) سپس در مفاخرت بکریان (۳۳ – ۳۹) آنگاه در معایب تغلبیان در مورد نقض پیمان صلح و ذکر روزهای پیروزی بکر بر تغلب است (۴۰ – ۵۸) و در پایان از عداوت میان عمروبن هند و بنی تغلب رو می دوستی و مراودهٔ بکر و عمروبن هند سخن می گوید. آنگاه به مدح پادشاه می پردازد. (۶۵ – ۸۸) و با ذکر خدمات بکریان به پادشاه و خاندان او میآورد.

قصیده معلقه حارث بن حلزه از لحاظ فنی مقامی رفیع دارد و در لحنی خطابی و حماسی است.

حارث بن حلزه خطیبی بلیغ و سخنوری حاذق است. هدفی را در نظر میگیرد. آنگاه آن را زیر رگبار سخنش می آورد و برای دست یافتن به آن به انواع حیل دست می یازد. هدف او در این معلقه این است که عمرو بن هند را وادارد تا به نفع او و قومش و برزیان تغلب حکم کند. برای وصول به این مقصود عقل و سیاست و هوش و بیان خود را به خدمت می گیرد تا آنجا که پادشاه حیره را قانع می کند تا به حق او اعتراف کند و به یاری قومش بر خیزد.

حارثین حلزه با نیروی فکر و استحکام براهینی کهپیدر پی بیان میشوند و سیاستی حکیمانه، بهدادخواهی میپردازد. نخست بهابطال دعاوی خصم میکوشد آنگاه بهبسط مفاخر قبیلهٔ بکر ــ با اسلوبی جذاب ــ میپردازد و هرصفتی را که موجب جلب محبت دیگران به قوم اوست با عباراتی آراسته اثبات میکند و هرصفتی را که موجب نفرت دیگران از آنها میگردد به قوت نفی میکند. آنگاه سخن را به به تغلبیان میکشد وچنانکه گوئی نمیخواهد به نشر معایبشان پردازد، از روی لطف و دهاء البته با بیانی نیش دار یك یك خصال ناپسندشان را برمی شمرد و آشکار میکند که تغلبیان در خورد آن نیستند که پادشاه به آنها میل کند. آنگاه ضربات کشنده خود را وارد می آورد و به آتش کینه ای که در قدیم میان آنها و پادشاه شمله ور بوده و اکنون به خاموشی گرائیده است دامن میزند و از خویشاوندی قوم خود و پادشاه یاد میکند. بدین سبب است که می گوئیم او شاعری است در نهایت بلاغت.

اما بیان او بیانی است حکمت آمیز نرمی و درشتی و تلمیح وصراحت ومدح و انگیزش را با هم دارد. بدین طریق در اعماق دل پادشاه نفوذ کرد و کینهٔ بنی تغلب را در آن برانگیخت.

حارث بن حلزه در سخن خود برای تأیید حجتهایش از قصه ها و او صاف تاریخی که طرازنده خیال به انواع تشبیهات حسی آراسته اش کرده و آهنگ مفاخرت عربی از آن به گوش می رسد سود می جوید و بدین شیوه روح عزت و حماسه را در قلوب برمی انگیزد:

اية شارق الشقيقة اذ جاءت معــ لكل حى لواء حول قيس مستلئمين بكبش قرظى كانه عبــلاء فجبهناهم بضربكما يخرج منخربة المزاد الماء وفعلنا بهم كما علم الله، و ماان للحائنين دماء

«در واقعه مشرق شقیقه که معد بیامد و هن گروه را بیرقی بود،

و آن مردان جوشن پوش بر گرد قیس حلقه زده بودند و به تحصن نزد وی مردی از بلاد «قرظ» آمد که به قله ای رفیع می ماند.

و ما آنان را با نیزه هایمان که جوی خون از اجسادشان \_ چون آب از مشکها \_ جاری می ساخت به سرزمینشان بازگردانیدیم.

و کاری برسرشان آوردیم که جز خدای نداند. حتی خونبهای کشتگانشان نیز داده نشد.»

این توصیف داستانی بهخاطر تصویر صداها و حرکت بسیج و ساز نبود حاوی یکی از عناصر نیرومند توصیف حماسی است که گوید:

اجسمعسوا امسرهسم عشاء فسلمسا اصبحسوا أصبحت لمهسم ضسوضاء من مناد، و من مجيب و من تصبهال خيل خسلال ذاك ر غساء

«شامگاه در خفا آهنگ کنند که با ما نبرد کنند و چون پگاه شود آهنگشان به جنجال و هیاهو مبدل گردد. بدینسان که یکی از سوئی بانگ برآورد، دیگری از دیگرسوی پاسخش دهد و بانک مردان با نعره شتران و شیههٔ اسبان درهم آمیزد.»

در معلقه حارث بن حلزه علاوه برارزش ادبی آن فوائد تاریخی چندی است که بدان ارزش دیگر بخشیده است.

در این قصیده ابیات فراوانی است در شرح حوادث تاریخی و سیاسی درباره صلح میان بکر و تغلب در روزگارانی که تغلبیان مغلوب شده بودند. و نیز کینه های کهن میان آن دو قبیله و دوستی و مودت قبیله بکر با دربار حیره و دیگر فوائدی که در دیگر قصائد عصر جاهلی گرد نیامده است.

خلاصه آنکه معلقه حارث بن حلزه سخن عقل و تاریخ و شعر و خطابه را جمع دارد.

# ج \_ عمروبن کلثوم (وفات حدود سال ۶۰۰ میلادی)

زندگی

عمروبنكلثوم از قبیلهٔ تغلب است، پدرش كلثوم سرور قومخود بود ومادرش لیلی دختن مهلهل برادر كلیب، بنیتغلب در سرتاس جزیرةالعرب و اطراف آن پراكنده بودند و از مهمترین قبایل عرب بهشمار میآمدند. تا آنجا كه دربارهٔ آنها گفته بودند كه «اگن اسلام درنگتمیكرد بنیتغلب مردمرا خورده بودند» شاعر درچنین جوی از رفعت و سروری در عین اینكه سرمست افتخارات خود وقومش بود پرورش یافت و هنوز در سن پانزده سالگی بود كه به ریاست قوم خود رسید.

در شرح حال حارث بن حلزه گفتیم که دو قبیلهٔ بکر و تغلب به خاطر اختلافی که میانشان افتاده بودداوری به عمرو بن هند پادشاه حیره بردند. تغلب، شاعرشان، عمرو بن کلثوم را برای دفاع از مدعایشان پیش انداختند و او بخشی از معلقهٔ خود را در حضور پادشاه بغواند. اما در این بخش به بیان افتخارات خود و قوم خود پرداخت و رعایت مقام پادشاهی را ننمود و حرمت نگه نداشت و از عظمت و قدرت پادشاه سخن نگفت. آنگاه حارث بن حلزه که شاعری باسیاست و زیرک بود برخاست و در ضمن سخن زبان به ستایش عمرو بن هند گشود و همین امر باعث آن شد که پادشاه حیره به سود بکر و برزیان تغلب حکم کند و پس از این حکمیت عمرو بسن

شاعر درسال ۵۶۹ عمرو بن هندرا بکشت سبب قتلش آن بودکه روزی عمرو بن هند در عین خودپسندی به ندیمانش گفت: آیا درمیان عربکسی را می شناسید که مادر ش از خدمت گزاری مادر من ابا داشته باشد؟ گفتند: آری مادر عمرو بن کلثوم، پرسید:

عبيدبن الابرص - الحارث بن حلزه...

از چهروی؟ گفتند: زیرا پدرش مهلهل است از ربیعه و عمویش کلیبوائل مرد بزرگوار عرب و شوهرش کلثوم بن مالك شهسوار عرب و پسرش عمرو که سرور قوم است. عمروبن هند نزد عمروبن کلثوم کس فرستاد و خواستار دیدار او شد و خواست که ما در را نیزهمراه بیاورد. عمرو چنین کرد. عمروبن هند به مادر خود گفت تا خادمان را از خود دور کند و چون خوردنی آورند لیلی را به خدمت گیرد. چون نوردنی آوردند هند مادر عمرو به لیلی مادر عمروبن کلثوم گفت: «لیلی آن طبق نزد من آر.» لیلی گفت: «هرکس به چیزی نیاز دارد خود برای نیاز خود برمی خیزد» معدوبن هند را که در رواق خانه آوینته به به مادری افتادم» عمروبن عمروبن هند را که در رواق خانه آوینته بود برگرفت و هیچ شمشیر دیگری در آنجا نبود و برس عمروبن هند زد و به قتلش آورد. پس قوم خود را ندا داد و معروبن هند را که در رواق خانه آوینته بود برگرفت و هیچ شمشیر دیگری در آنجا هرچه در رواق بود غارت کردند و سوار شدند و راه جزیرةالعرب در پیش آنها هرچه در رواق بود غارت کردند و سوار شدند و راه جزیرةالعرب در پیش

براثر قتل پادشاه حیره میان قبیلهٔ تغلب و مناذره و همه قبایل همپیمانشان دشمنی پدید آمد. در این ماجرا تغلبیان کارشان به آشفتگی کشید و ناچار به آوارگی افتادند تا عمروبن کلثوم به اسارت افتاد سپس آزادش کردند. ابوقابوس نعمان تهدیدش کرد و شاعر به هجوش پرداخت و گفت که مادر پادشاه کریم الاصل نیست. عمروبن کلثوم عمری دراز کرد و درحدود سال ۵۰۰ م وفات یافت.

آلال

ġ

ģ

£

از عمروبن کلثوم اندك شعرى در فخر و هجو و مدح باقى مانده ومشمهورترين آنها معلقهٔ اوست. معلقه قصيدهاى است بهقافيهٔ نون در بحروافر. حدود صد بيت و با اين مطلع:

الا هبب بصحنك فاصبحينا ولا تبقى خمور الاندرينا

زوزنی و تبریزی و دیگران آنرا شرح کردهاند ونخستینبار در سال ۱۸۱۹ بهچاپ رسیده است. بهزبانهای لاتینی و آلمانی و انگلیسی و فرانسوی تـرجمه شده است.

معلقهٔ عمروبن کلثوم در دوبخش و در دو زمان سروده شدهاست. انگیزه شاعر در سرودن بخش اول داوری بردن بکر و تغلب نزد عمروبن هند است و انگیزه او در سرودن بخش دوم کشته شدن عمروبن هند بهدست شاعر است.

معلقهٔ عمروبن کلثوم از آغاز تا بیت چهلو هشتم آن یکسره در فخر است واینها ابیاتی است که در مجلس حکمیت در حضور عمروبن هند خوانده است. این قسمت با مقدمهای در وصف می و معشوق و خطاب به معشوق آغاز می شود و با فخر و تهدید پایان می یابد. و از بیت چهل و هشتم تا پایان قصیده یعنی آن بخشی که

84

پس از قتل عمروبن هند سروده نیز جز فخر و دعوی آنکه تن به عار و ستم نخواهد داد چیز دیگری نیست.

معلقهٔ عمروبن کلثوم در جهان ادب قدیم شهرت بسیار داشت. بنی تغلب از خرد و کلان آن را ازبر داشتند و به آواز میخواندند. زیرا به منزلهٔ حماسهٔ آن قوم است و حکایت از مجد و شرف قبیلگی آنها دارد. تا آنجا که بکریها می گفتند:

المهى بنى تغلب عن جل أمرهم قصيدة قالمها عمر و بن كلثوم

«بنی تغلب را قصیده ای که عمروبن کلثوم سروده از هرکار بزرگی بازداشته است.»

این معلقه مولود روحی است که از عزت مایه گرفته و از چشمهٔ مجد و غرور سیراب شده و در دو موقعیت صعب و تحت تاثیر دو عامل شگرف برزبان شاعر جاری گشته است.

روح سرکش شاعر چون سیلی دمان جوشیده است و هرچه در درون داشته برون ریخته پس طنین هیجان عاطفه وفکر و خیال و لفظ از آن به **گوش میرسد.** 

در مورد هیجان عاطفی باید گفت که عمروبن کلثوم سرور قوم خود بود به سروری خود و برتری قبیلهاش می بالید و تلاشش آن بود که همواره این سروری و برتری را پیروزمند نگهدارد. تا آنجا که آستان پادشاه را به چیزی نمی گیرد و مراتب احترام را رعایت نمی کند. در اینجاست که عاطفه برعقل طغیان می کند و عقل منقاد عاطفه می شود آنگاه کلمات با رنگ و زنگ جاری می گردند. آری عاطفه برعقل طغیان می کند. زمامش را می گیرد در چنین حالی نظام فکری گسسته می شود فکر از سرحد حقیقت پای بیرون می نهد و دیگر به هیچ منطقی گردن نمی نهد جز به نظام عاطفه سرکش و منطق غرور و خود پسندی بی پایان و چون خیال به هیجان آید زبان

ملانا البرحتى ضاق عنا وظهر البحر نملوه سفينا اذا بلغ الفطام لنا صبى تخربه العبابر ساجدينا

«خشکی را پر کردیم آنسان که برما تنگ شد و آب دریاها را از کشتیهای خود فرو پوشیدیم.

وقتی که کودکان ما از شیر بازگرفته شوند جبابرهٔ روزگار در برابرشان بهخاك میافتند.»

بدینسان خیال مبالغت جوی او چنانکه شیوه شعرهای حماسی است شیوه داستانی و تصویر حسی بهخود میگیرد.

احساس و عاطفهٔ شاعر در انتخاب الفاظ اثر میگذارد و بدینسان مضمون و قالب هماهنگ میشوند. کلماتش همچنان اسبانی که عنان گسسته در میدان مسابقه تاخت میکنند از پی هم می آیند. کلماتی نرم و سهل زیرا احساس و عاطفه چنان فوران میکنند که مجالی برای گزینش الفاظ باقی نمی گذارند. از مجموع این الفاظ نوای پر طنین یک موسیقی رزمی به گوش می رسد. قصیده اش سرودی حماسی و قومی است گوئی سروده شده تا نه یک تن بلکه جمعی صدا در صدا انداخته بسرایندش. شاعر به همه خصائل و سجایائی که اهل جاهلیت بدان تغنی می کرد چون کرم و عزت نفس و یاری پناهندگان و ذکر اجداد و روزهای پیروزی و و من اسیرانی که با کعب نیزه ها رانده می شوند، تغنی می کند. بنی تغلب در این سروده ای حماسی سراس قهرمانند، از پیران سالخورده گرفته تا جوانان خردسال، از مردان گرفته تا آزادزنانی که همراه مردان به رزمگاه می روند و اسبان را نگه می دارند و رو حماسه را در دلها می دمانند و جز قهرمانان و پهلوانان را به همسری نمی گزینند.

عملی آثارنا بیض حسان نحاذر ان تقسم او تہونا یقتن جیادنا و یقلن: «لستم بعولتنا اذا لم تمنعونا»

«زنان سپید اندام زیباروی از پس ما ایستادهاند و از بیم اسارت آنها و اهانت به آنهاست که اینهمه پایداری میکنیم اسبان ما را علف میدهند میگویند، اگر ما را اسیر دشمن سازید شوهران ما نیستید.»

می توان گفت که معلقهٔ عمروین کلثوم از جهت عناصر حماسی و فوائد تاریخی و اجتماعی غنی ترین شعر جاهلی است. به راستی زیبائی هنری آن را همین بس که چون گوش بدان فرا داری روح حماسی به هیجان آید و احساس عزت و غرور در تو شکفته گردد.

بعضي مراجع: عبيد بن الابرص

طه حسين: في الادب الجاهلي \_ القاهر، ١٩٣٣ ص ٢١٩-٢٢٢. سيد نوفل: شعر الطبيعه في الادب العربي \_ القاهر، ١٩٣٥ ص ٥٢\_٥٨. جرجي زيدان: تاريخ آداب اللغة العربيه ١ \_ القاهر، ١٩٣۶ ص ١١١ـ١١٣. Brockelmann: Gesch d. Arab. Litter., I, 26 sq. حارثبن حلزه و عمروبن كلثوم

الاب لويس شيخو: شعراء النصرانيه \_ بيروت ١٩٨٠. النصرانيه و آدابها بين عرب الجاهليه. بيروت ١٩٨٢. جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربيه ١ ص ١٥۴ \_ ١٥٧. فؤاد البستانى: عمروبنكلثوم \_ الحارثين حلزه \_ الروائع ٢۶ بيروت١٩٢٢.

A. P. Caussin de Perceval: Essai sur l'Histoire des Arabes. Paris 1847,
t. II, 373 sq.

فصل چهارم نابغةالذبيانى

قبایل غطفان و مشهورترینشان عبس و ذبیان در شمال غربی نجد بین وادی القری از جانب شرقی و دوکوه طی یعنی اجاوسلمی از جانب غربی و وادی السرحان در بادیة السماوه از جانب شمالی و وادی الشربه از جانب جنوبی زندگی می کردند. بسیار اتفاق می افتاد که سرز مینشان دستخوش خشکسالی می شد و به آب و گیاه امساك می ورزید و آنان برای رهائی ازین تنگنا جز حمله و هجوم به همسایگان خود راهی نداشتند ازین رو زندگی شان سراسر جنگ و تجاوز بود و هرجنگ و تجاوزی انتقامی در پی داشت و هر انتقامی جنگی دیگر.

عبس و ذبیان – جنگ داحس و غبراء

موقعیت سیاسی

قبایل عبس و ذبیان پس عم یکدیگر بودند و هردو به غطفان منتسب و در بادیه در کنار هم میزیستند و گاه بهیاری هم برمیخاستند و مخصوصاً در نبردی که میان آنها و عامربن صعصعه رخ داد رشتههای اتحادشان استوارتر شد. ولی روزگار نخواست که میان این دو طایفه صفا و الفت پایدار بماند دیری نکشید که آتش جنگ شعلهور شد. سبب این نبرد شرطبندی در یك مسابقه اسب دوانی بود میانقیس بن هیر رئیس طایفه عبس و حذیفة بن بدر رئیس طایفه فزاره از قبیله دبیان. اسب قیس بن زهیر داخس نام داشت و اسب حذیفة بن بدر رئیس طایفه فزاره از قبیله دبیان ماسب قیس بن زهیر داخس نام داشت و اسب حذیفة بن بدر عبر ام منابقه بر مر داه کسانی را معاشته بودتا داخس را از رسیدن به خطپایان بازدارند و آنان چنین کردند و غبر ام برنده شد. حذیفه مبلغ شرطبندی را که صد ناقه بود طلب کرد ولی قیس بدین عنوان که اسب او برنده بوده از ادام آن سر باز زد. بدین سان میان دو طایف ه جنگی برخاست که به «حرب السباق» یا «حرب الداحس و الفبرام» معروف است. از ین پس ذبیان دشمن عبس و عامر شد و با دو طایفهٔ تمیم و بنیاسد پیمان مودت بست. این جنگ چهل سال مدت گرفت و از پهلوانان آن یکی عنترةالفوارس است.

در کنار این دو طایفهٔ متخاصم دو خاندان شاهی بود، یکی خاندان شاهی حیره و یکی غسان. اینان برای بسط نفوذ خود همواره با یکدیگر رقابت داشتند. غسانیان زیر نفوذ رومیان بودند و پادشاهان حیره زیر نفوذ ساسانیان. میان این دو مملکت نیز حداقل صد سال کشمکش بود و این کشمکش تا ظهور اسلام همچنان ادامه داشت.

غسانیان بارها برحیر، تاختند و یکی ازین نبردها در سال ۵۵۴ در نزدیک قنسرین واقع شد به نام «نبرد حلیمه» و یکی در سال ۵۷۰ به نام «جنگ عین اباغ». غسانیان در سال ۵۸۰ حیر، را آتش زدند. اما مردم حیر، با همهٔ اینها در رفاه و نعمت به س می بردند و تمدنی برپایهٔ تمدن ایران پی افکند، بودند و با ثروتسی که از جنگهای خود اندوخته بودند بنیان این تمدن را استحکام بخشید، بودند. مردم حیر، برآئین مسیح بودند حتی بعضی از بنی منذر هم بدیس آیین گروید، بودند.

نعمان بن منذر برآن شد که همهٔ شکستهائی را که از جانب غسانیان برگشور او وارد آمده بود جبران کند و دربرابر دشمن ایستادگی به خرج دهد، برای اینکار نیاز به داعیانی داشت که به میان قبایل عرب روان دارد و در آن ایام هیچکس چون شاعران از عهده این مهم برنمی آمدند. این بود که شاعران را به دربار خود فراخواند و صله و نعمت داد. این شاعران چون به دیار خود باز مسی گشتند ذکر جمیل دولت حیره را همراه مدایح خود به اکناف جزیرة العرب می بردند.

مملکت غسان مسیحی بود و چون با روم همپیمان بود در فمرهنگ والای خود گرایش یونانی داشت غسانیان تمدن پیشرفتهای داشتند و این پیشرفت در بنای کاخها و شیوههای زندگیشان تجلی داشت.

اعراب جزیرةالعرب با این دو کشور ارتباط داشتند و ازهردو تأثیر پذیرفته بودند. بنی دبیان هرسال که صحرای شان دچار خشکسالی و دستخوش قعطی می۔ گردید به سرحدات مملکت غسان هجوم می بردند و مراتعشان را می چرانیدند و احشامشان را با خود می آوردند و چون میانشان جنگ درمی گرفت بنی اسد که از حکومت حیره جانبداری می کردند به یاری شان برمی خاستند. در این جنگها گاه پیروزی نصیب غسان می شد و گاه دبیان و بسیار می شد که گروهی از بنی دبیان و بنی اسد به اسارت غسانیان درمی آمدند.

در این روزگاران اعرابئی بود که گاه با دربار غسان در ارتباط بود و گاه با دربار حیره و از هردو بهترهمند می شد. او خود را وقف آن کرده بود که در شدائد و جنگهای قومخود شرکت جوید وحواد ثزمان خود را از جنگها و دستبردهای قوم خود و اقوام دیگر و سیاست و تدبیر آنها را در گنجینهٔ شعر خود به صورتهای گوناگون ثبت کند. این اعرابی نابغهٔ ذبیانی بود.

## موقعيت ادبى

هرکس به آثار گروهی از شاعران جاهلی نظر کند از جنبهٔ فنی به یک مکتب شعری که آن را مکتب مضری می گوئیم برخورد می کند. این مکتب گروهی از شاعران مضر را دربر دارد. این شاعران در عین دلبستگی به زندگی بادیه از تمدن قبایل شهرنشین بکر همچنین از تمدن ایرانی تأثیر پذیرفته بودند. سبب متأثر شدنشان از بکریان همسایگی شان با آنها بود وسبب متأثر شدنشان از ایرانیان این بود که نگهداری راه بازرگانی آنها را تا یمن و شرق افریقا و حفظ آن قوافل را برعهده داشتند. پایه گذار مکتب مضری او سبن حجر بود.

اوس شاعری بود از نمیں (و نمیں از تمیم بود) به عمروبن هند پیوست و زبان به مدح او گشاد. او را دیوانی است که بهسال ۱۸۹۲ در وین با ترجمهٔ آلمانی چاپ شده است.

شعر اوس سخت تحت تأثير باديه است. باديه مفاهيم بدوى را به او المهام كرده خيالش را صيقل داده و الفاظش را متانت و خشونت بخشيده است. او در خيال خود گرايشى خاص دارد كه آن نيز ثمره باديه است ايسن گرايش، گرايش به امور حسى مادى است. بنابراين وصف در شعر او حسى است و تصويرى آشكار دارد. همچنين شعر او از جنبه تقليد خالى نيست. از پيشينيان خود مخصوصا از امرؤالقيس تقليد مىكند. ديگر از خصوصيات مكتب اوس واقعگرائى آن است، يعنى ميان حس و خيال پيوندى سخت دارد. همه زيبائى فنى خود را از مظاهر محسوس طبيعت اخذ مىكند. به اعماق روح داخل نمى شود و به گشودن اسرار پنمهانى آن نمىكوشد فرضا هم اگر بتوان بيتى يافت كه حكايت از احوال روحى يا بيان

شعر در مکتب اوسی علاوه بر اینها با دقت و بردباری سروده می شود و چنان نیست که به یکباره و سیلوار از طبع شاعر جاری گردد، بلکه شاعر همواره در جستجوی صناعتی است بنابراین شاعران این مکتب به تشبیه و مجاز و استعاره و کنایه و دیگر صناعات و فنون عنایتی خاص دارند. البته در تشبیه نه به شیوهٔ امرؤالقیس زیرا امرؤالقیس با آنکه به فراوانی از تشبیه سود می برد هنوز در گام نخستین بود ولی مکتب اوسی گام دوم را برداشت و تشبیه او رنگ تصنیع و تعقید گرفت. شاید سبب این تصنع و تعقید در تشبیه نزدیکی شعر به شهرها و تکسب به آن یا عامل دیگر بوده باشد.

مهمترین شعرای مکتب اوسی در جاهلیت غیر از مؤسس آن اوس بن حجر، نابغهٔ ذبیانی و زهیر بنا بی سلمی و حطیئه است.

زندگی

ابو امامه زیادبن معاویةالذبیانی به خاط فراوانی شعر و نبوغ و برتری در آن به نابغه شهرت یافت. در متون روایات از زندگی او چیزی که به کار آید نیافته ایم جز داستان عشق او با دختری به نام ماویه در ایام جوانی اش. که با آنکه نابغه از جمال و مهابت برخوردار بود در این عشق پیروز نشد زیرا حاتم طائی به رقابت با او برخاست و ماویه را از آن خود کرد.

نابغه نخست به دربار حیره پیوستویه دربار عمروبن هند (۵۷۵) بار یافت و او را مدح کرد. از جملهٔ این مدایح قصیدهای است در تهنیت جلوس او به تخت پادشاهی بعد از پدرش. او تا سال ۵۸۵ که در دربار حیره بود به روایت ابنقتیبه معزز و مکرم میزیست. آنگاه به دربار غسانیان پیوست و شاهان آن سلسله را نیز مدح گفت.

چون ابوقابوس نعمان بن منذر (۶۰۲) بر تخت پادشاهی حیره نشست نابغه را فرا خواند وندیم خود ساخت و او را صلت وعطایای بسیار بخشید چنانکه آلات خوان از زر و سیم ساخت. نابغه در این مدت جز به دربار نعمان، چشم به جائی نداشت ولی در ستایش نعمان بهخصوص، جز قصیدهای چند نسروده است از آن جمله است دالیهٔ او در وصف متجرده (زن نعمان) یا این مطلع:

من آل مية رائح أو مغتد عجلان ذا زااد و غير مزود

«از خاندان میه، بدان شتاب شب کوچ کردی یا بامداد؟ آیا توشهای از دیدار او برداشتی یا بیتوشه قدم در راه گذاشتی؟»

و این تعجبآور است.

وجود نابغه در دربار نعمان و تنعم او به نعم پادشاه و ارتقایش به آن مقام رفیع – چنانکه انتظارش می رفت – رشک حسودان را برانگیخت و نزد ملک به سعایت برخاستند تا آنجا که شاه با او دل به کرد و او را از خود دور ساخت. معلوم نشد که ساعیان چه نوع افترائی به او زده بوده اند ولی چنانکه از شعرش برمی آید گویا قصیده ای در هجو نعمان به او نسبت داده اند، یا مردی کینه توز – شاید منخل الیشکری – به او تهمتهائی زده باشد، از جمله آنکه شاعر در و صف متجرده زن نعمان افراط کرده است. البته او خود از اینکه در مدح غسانیان قصیده ای سروده پوزش خواسته، در هر حال هریک از این افتراها و تقصیرها به خصوص مداحی غسانیان برای آنکه ملک را آنقدر به خشم آورد تا فرمان قتلش را بدهد کافی بوده است. ولی عصام حاجب نعمان پنهانی شاعر را آگاه کرد و او بگریخت. نخست نزد قوم خود رفت و سپس قصد ملوك غسان نمود.

نابغه رخت بهدربار غسانیان کشید و این بعد از سال ۵۸۷ بود. بر عمروبن الحارث الاصغر ششمین پادشاه آن سلسله (۵۹۷) فرود آمد. و درچند قصیدهمدحش گفت: مشهورترین قصائد او بائیهای است با این مطلع:

كلينى لمهم يا اميمة ناصب وليل اقاسيه بطىءالكواكب

«ای امیمه مرا با این غم و رنج و این شبی که ستارگانش اینچنین آهسته سیر میکنند واگذار.»

غسانیان در اکرام او مبالغت کردند و به منادمتش برگزیدند و او را بر اموال خویش حاکم گردانیدند. چون عمروبن الحارث وفات یافت ابوکرب نعمان ششم بهجای او نشست. او مردی جنگو و دلیری نام آور بود. افراد قبیلهٔ شاعر که به پادشاهان حیره ارادت می ورزیدند به چراگاههای غسان تجاوز می کردند و مواشی آنها را که به چنگشان می آمد با خود می بردند. در این ایام یکی از کارهای نابنه آن بود که میان قوم خود و ابوکرب نعمان میانجی شود و با حذاقت و نفوذی که داشت پادشاه را به عفوشان وا دارد. چون در سال ۶۰۰ نعمان در یکی از جنگهایش

دعاك الموى و استجهلتك المنازل و كيف تصابى المرءو الشيب شامل

«عشق تراا فرا خواند و گمراهت ساخت. مردیکه پیری براوچیره شده چگونه عشقورزی کند.»

اما ورود نابغه به دربار غسان و آن رفعت مقام و کثرت نعمت و مال نتوانست محبت نعمان پادشاه حیره را از دلش بر کند. همواره آرزو داشت که بار دیگر در سایه لطف او بیارمد ازین رو هرگاه فرصتی مییافت درخشنودی خاطر ش می کوشید و عذر هامی آورد حتی از بنی غسان که آنهمه به او نیکی کرده بودند و او را بر ادر خود خوانده بودنه به جای سپاس ابر از بیزاری می کرد و در مدح ابوقابوس پادشاه حیره می سرود:

ملوك و اخوان اذا ما أتيتمهم أحسكم فـــى أمــوالـمم و أقرب كفعلك فى قوم أراك اصطنعتمهم ولم ترهم فى شكر ذلك أذنبــوا

«پادشاهان و برادرانی که چون نزدشان رفتم مرا در اموالشان حاکم کردند و مقرب خود ساختند.

مانند رفتار تو با قومی که می بینم آنان را برگزیده ای پس آنان را در سپاسگزاری در برابر خدمت، گناهکار نمی بینی.»

این بود که تافرصتی یافت و نشانی از خشنودی او دید با بنیغسان وداع کرد و با قبیلهٔ خود راهی حیره شد، بدان امید که مقام پیشین خود را باز یابد. البته با مرگ ابوکرب دیگر جو دربار غسان را موافق طبع خود نیافت.

در مورد چگونگی بازگشتش به حیره روایات مختلف است، آنچه هست اصرار او در عذرخواهی و رفع تهمت ساعیان عمان را به بازگشت او راغب ساخت و اجازه داد که باز آید. نابغه با دو تن از مردان طایفه فزاره که با ملک سابقهٔ الفتی داشتند و در پناه آنان بهدربار حیره آمد و پادشاه با او دل خوش کرد و نیز گویند که چون قصیدهٔ

يا دار مية بالعلياء فالسنه أقوت وطال عليها سالف الأبد

«خانهٔ میه در آن بلندی، در آن دامنهٔ کوه از ساکنانش خالی شده و زمانی دراز برآن گذشته است.»

را سرود و آن را به یکی از زنان مغنی داد تا ابیاتی از آن را برای پادشاه به واز بخواند نعمان با آن دومردفز اری که نابغه رامیان خودگرفته بودند در خیمه نشسته بود چون آواز مغنی بشنید گفت: به خدا سوگند که این شعر نابغه است نابغه کجاست؟ چون او را دید امانش داد و به خود نزدیکش ساخت.

چندی بعد کسری برکارگزار خود نعمان خشم گرفت فرمود تا او را در بند کشند و بکشند. بهسال ۲۰۶ او را زیر پای پیل افکندند و به قتل آوردند ازین پس نابغه دربار حیره را ترک گفت و بهمیان قوم خود رفت و تا سال ۶۰۴ کسه زندگی پرحادثهٔ او به پایان آمد با آنهامی زیست.

نابغه از اشراف قوم خود بود.ازینرو در همهٔ اعمال و رفتارش این گرایش به اشرافیت دیده می شد. در عین حال که به لذ تجوئی و خوشگذرانی مشتاق بود از جادهٔ صیانت و وقار پای بیرون نمی نهاد. و تا به شئون اشرافیت خویش زیان نیاورد از گرایش و ستایش سوقه و فرومایگان اعراض می کرد و از شیوهٔ رفتار شان گریزان بود هر چند در این باره نیز روایات مختلف است.

نابغه این خصلت را در شعر خود هم رعایت می کرد. خردمند و هوشیار بود از حکمت و استواری رای و حسن ذوق و دقت نظر و وسعت اطلاع برخوردار بود و در همه حال بهجوانمردی و وفا آراسته و اما گاه برخی انگیزه های سیاسی یا طلب مال موجب آن می شه که دراین خصلت خللی وارد آید و به مقتضای حالرنگ عوض کند ولی در این حال هرگز به ستمکاران میل نمی کرد و همواره از یاران عدالت و دشمنان پایدار ستم و تجاوز بود.

این خصال و میجایا موجب آن شده بود که در نزد قوم خود و ملوك منزلتی رفیع یابد. و شایستهٔ آن شود که در بازار عکاظ برای او خیمه ای عظیم از چرم برپا کنند و او میان شاعران به داوری نشیند و همگان از رای و مشورت او مدد گیرند و چون سخنی گوید دهان به دهان بگردد و بردل بزرگان قوم نقش بندد. ولی این توانگری و علو رتبت او را سرمست نساخت تا از حدود کرامت و عفاف پای بیرون گذارد.

آثار

ſ

4

¢

Ŕ

ţ

ų,

¢

دیوان نابغه را که حاوی ۲۴ قصیده بود اصمعی (۸۳۷ م) جمع آوری کرد و طوسی (در قرن نهم میلادی) چند قصیده بر آن افزود. نیز سکری (۲۰۹م) اشعار او را همراه با اشعار امرؤالقیس و زهیر مدون ساخت. خاورشناس ویلیام آلورد W. Ahlwardt درسال ۱۸۷۰ م مجموعه ای از دواوین شش شاعر که از جمله آنها نابغهٔ ذبیانی بود نشر داد. دیوان نابغه را اعلم الشنتمری (۱۸۷۰م) و ابوبکر بطلیوسی (۱۱۰۰م) شرح کرده اند و در نبور ک Derenbourg آن را به فرانسه ترجمه کرده. دیوان نابغه چندبار در قاهره و بیروت چاپ شده است.

كلينى لهم يا أميمةناصب وليل أقاسيه بطىالكواكب سپس معلقة اوست با اين مطلع: يا دار ميـة بالعلياء فـالسند أقوت وطال علـيها سالفالابـد

و نیز رائیه اوست که بعضی می گویند این قصیده از معلقات بوده و ایسن رابی ضعیف است با این مطلع:

عوجوا فحيوا لنعم دمنة السدار ماذا تحيسون مسن نؤى و أحجار

نابغه معلقه را کمی پیش از آنکه با نعمان بن منذر ــ پس از آنکه موردخشم او واقع شد، روبهرو گردد ــ سروده است و اینقصیده موجبآن شد کـه نعمان با او دل خوش کند. معلقهٔ نابغه از چند بخش تشکیل شده است: ایستادن وگریستن بر اطلال دیار معشوق (۱\_۶). وصف ناقه و گاو وحشی (۷\_۲۰). مدح نعمان (۲۱\_۳۶) اعتذار و طلب عفو (۳۷\_۰)

در این باب که آیا قصیدهٔ مذکور از آن نابغه است یا نه باید گفت که دیوان نابغه از تحریف خالی نیست. طه حسین در این مورد معتقد است که نابغه به مکتب اوسی منتسب است بنابراین هرچه از اشعار منسوب به او از ضوابط این مکتب بیرون باشد از او نیست و بسیاری از این اشعار به خاطر عدم انسجام و رکاکت الفاظ و سخافت معنی و دوری از روحیهٔ جاهلیت چون مدح و اعتدار نمی تواند از نابغه باشد به خلاف اشعاری که اختصاصاً بیانکننده زندگی بدوی و آراسته به متانت و انسجام و قلت سخافت که از خصوصیات مکتب اوسی است. مثلا به عقیده طه حسین قسمت اعظم دالیه در وصف منجولو مجعول است. همچنین بعضی دیگر می گویند ابیاتی از معلقه که در وصف سلیمان آمده (از بیت ۲۱ تا ۲۷) مورد تردید است. سخن طه حسین در عین اینکه مبالغه آمیز است عاری از حقیقت نیست.

اشعار نابغه به سه بخش تقسیم میشود: یکی آنچه دربارهٔ ملوك حیره سروده از مدح و اعتذار، و دیگر غسانیات یا اشعاری که درمدح و رثاءملوك غسان گفته و سه دیگی اشعاری که جنبهٔ سیاسی دارند و متعلق بهقبائل نجد است و در پیرامون مسائل صلح و جنگ دور میزند. همچنین شعن نابغه از وصف و تغزل و هجا آگنده است.

#### مدايح

نابغه یک شاعر درباری است آنجا که شعر را وسیلهٔ کسب روزی قرار می دهد و به مدح و اعتدار می پردازد. و یک شاعر سیاسی است آنجا که به خاطر مسائل مربوط به قبیلهٔ خود یا هم پیمانان آنها میان دربارهای حیره و غسان درآمد و شد است. و در هرحال او شاعر وصف و قصه است و در این دو باب به شیوهٔ همان مکتب اوسی آثار ارزنده پدید آورده. نیز شعر او از جهت فوائد تاریخی در خور اعتبار است.

پیوستن او به دربار خصائل یک عرب بدوی را که عاشق آزادگی است و از تجمل دوری میجوید، از او باز گرفت. میتوان گفت او نخستین شاعر عرب است که دربار به او خیانت کرد و او را در قفس طلائی خود محبوس ساخت. و نیز نخستین شاعر عرب است که شعر را در خدمت قبیله و سرودن امجاد و مفاخر آن قرار نداد.

نابغه شعر را یکی از راههای مهم رسیدن به شوکت و ثروت میدانست. امراء دولتهای عربی نیز به همین سبب اکرامش میکردند و صلات و عطایای جزیل و کرامندش میدادند. در آغاز که به مداحی پرداخت قصدش آن بود که در برابر نعم و عطایای ملوك و امراء چنانکه شیوهٔ جوانمردان است سپاس گوید ولی چون طعم خوش مال و مکنت را چشید زیادت طلبید و شیوههایی برگزید که ملوك و امراء را بیشتر خوشدل سازد، تا بر مال و رفعتش بیفزایند. ازین پس شعر که به قول ابن رشیق در العمدة «یا برای تسلی خاطر بود یا پاداش کسی که شاعر جز با سپاسگزاری نمی توانست حق عظیم او را ادا کند» دکانی برای کسب مال گردید.

خوااهندگی ناابغه در شعر بدینطریق است کسه گاه سخاوت و بخشندگی را ضمن ستایش ممدوح میستاید و گاه در طلب تصریح میکند حتی از گرسنگی و عریانی خویش سخن میگوید.

نابغه در مرثیهای که برای نعمان غسانی گفته تصریح کرده است که همهٔ دارائیاش بخشش اوست و زندگی را پس از او دیگر فایده ئی نیست:

فان تحى لاأملل حياتى؛ و ان تمت فما في حياة، بعد موتك، طائل...

کسانی را که نابغه مدح یا مرثیه گفته است بنابر عادت او همه ملوك و امیران بودهاند. یعنیکسانی که با گرایش اشرافی او سازگار بودهاند. تنها کسی را غیر از پادشاهان که مدح کرده نعمان بن الجلاح سردار سپاه حارث بن ابی شمر غسانی است که یکبار بر بنی ذبیان حمله آورد و گروهی را به اسارت گرفت. عقرب دختر نابغه نیز در میان اسیران بود. چو نعمان بن الجلاح او را شناخت گفتش «به خدا سوگند کسی از پدر تو نزد ما گرامی تر و برای ما نزد پادشاه سودمند تر از او نیست» آنگاه اسباب سفرش را فراهم ساخت و آزادش نمود. سپس گفت: «نیندارم نابغه به این قدر از ما خشنود بشود.» پس همهٔ اسیران غطفان را به خاطر او آزاد کرد. نابغه که از اینهمه جوانمردی در شگفت شده بود او را مدح گفت در عین حال از کار خود معذرت خواست:

وكنت امرا لاأمدح الدهر سوقة فلست على خير أتاك بحاسد

«من مردی بودم که در همه عمر هیچیك از افراد رعیت را مدح نگفته بودم و اینك براین خیری که به تو میرسد حسد نمی برم.»

نیز هوذةبن ابی عمروالعذری را که ربالحجاز میگفتند مدح گفته است. جز این دو مدایح نابغه همه از آن پادشاهان حیره مخصوصاً ابوقابوس نعمان و غسانیان پادشاهان شام است. بنابراین مدایح نابغه بر سهگونه است یکی مدایح خالص بیهیچ موضوع دیگری چون قصایدی که در مدح ملوك غسانسی سروده و دیگر مدایحی که حاوی سپاس از نعمتی است چون قصیده ای که برای ابن الجلاح گفته و سه دیگر مدح همراه با اعتذار چون مدیحهٔ نعمان بن منذر.

معتوی مدایع نابغه را بیشتر ذکر علو منزلت ممدوح و بیان بسطت قدرت و سخاوت و شجاعت و کثرت سپاه و دینداری و خردمندی او و آنچه بدان ماند، تشکیل میدهد. در قصیدهای که در مدح عمروبن الحارث غسانی سروده در توصیف سپاه او که دسته ای از کرکسان و دیگر حیوانات لاشخور تعقیبش میکنند چنین گوید:

اذا ما غزوا بالجيش حلق فوقمهم عصائب طير تمتدى بعصائب...

«چون بهجنگ برخیزند برفراز سرشان دستههای پرندگان از پییکدیگر در پروازند.»

و در بیان اخلاق و سجایای حسنهٔ آنها چنین گوید:

لم م شيمة لم يعطمها الله غيرهم من الجود، والاحلام غير عوازب مجلتمهم ذات الالسه، ودينمهم قويم، فما يرجون غير العواقب...

«آنان را طبیعتی است در بخشندگی که خداوند همانند آن را به کس عطا نکرده است، و خردشان هیچگاه از آنها غایب نیست. کتابشان کتاب خدائی است و دینشان دین قویم است و جز به پاداش روز رستاخیز امید نمی بندند.»

نابغه در مدایح خود می کوشد خاطر ممدوح را هرچه بیشتر خشنود سازد تا او نیز صلات و نعم خود را هر چه بیشتر بدو ارزانی دارد. در مدایح او آنچه بیش از همه جلب نظر می کند صبغهٔ جلال و فخامتی است که در خور پادشاهان است. بنابراین مدایح او از حیث اسلوب و بعور و کلمات و موسیقی حتی طول قصیده از شکوه وجلال خاصی برخوردارند، قصیده با تغزلی آغاز می شود آنگاه وصف ناقه ای است که شاعر را به ممدوح می رساند. این وصف، زیبا و پر از تشبهات و استعارات است. آنگاه شاعر در مقابل ممدوح می ایستد و یک سلسله مفات و سجایا را برحسب مقتضای حال لبریز از مبالغه و غلو – که پادشاهان نیز فریفته آن سخنانند – ایرادمی کند و این مبالغه و غلو را با آوردن ضرب المثلها بر می آید ستارگان ناپدید می شوند:

فانك شمس والملوك كواكب اذا طلعت لم يبد منهن كوكب «تو آفتابي و پادشاهان ستاره كهچون آفتاب برآيد ستارهاي برآسمان نماند.»

پادشاه مانند شب است که همه را در برمیگیسرد و کس را از قسدرت و سلطهٔ او رهائی نیست:

فانك كالليل الذى هو مدركيى و ان خلت أن المنتاى عنك واسع

«تو چون شب هستی که مرا فرا میگیری هر چند پندارم که میان من و تو فاصلهای بزرگ است.»

غسانیان را خصالی است که از سوی خداوند تنها به آنها عطا شده. مثل آنها مثل دریای پهناوری است که در عین آنکه خوف انگیز است بخشندگی و عطایش را پایانی نیست. از جمله ایرادهائی که در مدایح نابغه براو گرفته اند این است که او گاه به هنگام مدح ممدوح به رثای او می پردازد و بر فقسدان او پیش از مرگش می گرید و این شیوه ای است که به مذاق ما خوش نمی آید و برخلاف مردم بدوی جاهلی مردم دوران تمدن با آن مأنوس نیستند.

نایغه و اعتذار

اما قصائد اعتداری نابغه را سبب آن بود که بهخاطر سعایت ساعیان، نعمان پادشاه حیره با او دل بد کرد و نابغه مجبور شد از نعمت دربار حیره چشم بپوشد

105

و نزد غسانیان به جلق برود و به ستایش دشمنان ممدوحان پیشین خود پردازد. پس از آن دیگر بار خواست که عطوفت ابوقابوس نعمان را جلب کند تا مال و مقام از دست رفته را به دست آورد. این بود که زبان به اعتذار گشود و در این باب چند قصیده سرود که مشهورترین آنها سه قصیده است: بائیه با مطلع:

أتاني، ابيت اللعن، انك لمتنى و تلك التى أهتم منها وأنصب و داليه با مطلع:

يا دار مية بالعلياء فالسنه أقوت وطال عليها سالف الابد وعينيه با اين مطلع:

عفاذو حسى من فرتنا فالفوارع فشطا أريك فالتلاع الدوافع

در مورد اسلوب اعتذار نابغه می گوئیم که: وقتی میخواهد از مدح غسانیان پوزش خواهد سخن از آن می گوید که غسانیان او را چون برادری حاکم در اموال خود نموده بودند. آنگاه عمل خود را چنین توجیه می کند که این کار همانند معاملهای است که نعمان با برکشیدگان خود می کند و آنان نیز زبان به ستایش او می گشایند:

ملوك و اخوان اذا مــا أتيتمهم احكم فـــى أموالمهــم و أقــرب كفعلك فى قوم أراك اصطنعتمهم ولم ترهم فى شكر ذلك أذنبوا

«پادشاهان و برادران، که چون نزد ایشان روم مرا به خود نزدیک کنند و من حاکم بر اموالشان باشم.

همانند عمل تو دربارهٔ قومی که آنسان را بسرگزیسدهای، پس آنسان را در سپاسگزاری در برابر خدمت، گناهکار نمی بینی.»

و در مورد استرضاء و جلب خشنودی او نخست می کوشد تا از خویش رفع تهمت کند پس ساعیان را دروغگو می شمارد و سوگندهای سخت می خورد و از خدا می خواهد که اگر گناهکار است عذابش کند. سپس عظمت نعمان و بسطت ملک و قدرت او را تصویر می کند و حلم و عدالتش را وصف می نماید. همچنین جود و سخا و جوانمردی اش را می ستاید، آن جود و سخائی که همانند فرات است به هنگام فیضان. ولی آنچه همواره نابغه در این اعتذارات بدان می پردازد اصر ار اوست در طلب عطا و بخشایش ممدوح. آنگاه از وضع روحی خود سخن می گوید که چون ملك از او ناخشنود شد او را از بیم غضب و تهدید ملوك اضطرابی و اندوهی عظیم دست داد. چنانکه نه در شب آرام داشت و نه در روز. گوئی بر اشتهار دارد، چنانکه شبهای وحشتناك را شبهای نابغهای (لیلة نابغیه) میخوانند. او این شبها را به درازی و همراه با اندوه وصف میکند آنسان که اندوه شب به اندوه روز می پیوندد. این شبها پر از خیالات و وساوس است گاه آن علتهایی که چنین وضعی را پیش آورده اند در ذهن او زنده می شوند و چون می نگرد، چیزی جز افتراء دشمنان و سعایت ساعیان هیچ نیست. این ساعیان سبب شدند که او از دایرهٔ نعمت بیرون بیفتد، اما بدان و بدکار ان در قصر ملك معزز و گرامی باشند، او بیگناه است و بار گناه دیگری ا بردوش می کشد ولی اینها همه از بخت واژگون اوست، پس خود را تسلیم یأس می کند:

وعيد أبسى قابسوس، فى غير كنبه، أتانسى و دونسى راكس فسالضواجع فبت كسبانى سساورتنسى ضئيسلسة من السرقش فسى أنيابها السم ناقع أتانى، أبيت السلعن، أنسك لمتنسسى و تلك التسسى تستسك منها المسامع

«تمهدید ابوقابوس در عین بیگناهی من بهمن رسید و من در آن سوی راکس وضواجع بودم.

شب را بهسر آوردم در حالی که گوئی افعی نازك ندام خالخالی با دندانهای پر از زهر قاتل مرا نیش میزد. ای مرد بیگناه، بهمن گفتند که تو مرا ملامت کردهای و این چیزی است

که هیچ گوشی را یارای شنیدنش نیست.»

نابغه به هنگام جلب رضایت ممدوح گاه به اندرزگوئی می پردازد و با لعنی آرام نعمان را به تفکر در این امر و اقامهٔ دلیل پس از نگریستن در قضیه فرا میخواند تا حکمی که می دهد با ستم آمیخته نباشد و داستان رزقاءیمامه را برایش نقل می کند که در داوری از آن رو به خطا نرفت که در کبواتر نیکو نظر کرد. ولی در پایان مقال به تضرع و تذلل و خضوع که هرگز در میان آزادگان عرب معمول نبوده است، میل می کند. خود را بندهٔ نعمان می خواند و با طیب خاطر قصاص را می پذیر د یا همچنان چشم براه بخشایش آن سرور بخشایشگر می نشیند.

اتوعه عبدا له يخنك امانة و يترك عبد ظالم و هو ظالع فه الع الم و هو ظالع فه ال الك مظلوماً فعبه ظلهمته و ان تك ذا عتبى فمثلك يعتب

«آیا بندهای را که در امانت خیانت نکرده است بهعذاب تهدید میکنی یا بنده ستمکاری را که از حق عدول کرده است می بخشائی؟»

اگر من مظلوم باشم پس به بندهای ستم روا داشتهای و اگر درخور خشنودی باشم تو باید از من خشنود شوی.»

از خصوصیات قصاید اعتذاری نابغه استدلال نیرومند و زیرکی اوست در

تر تیب براهین، برای دستیافتن به عفو و بخشایش. در این هنگام منطق یك وكیل مدافع دانا و ظریف را كه حوادت روزگار به او آموخته است كه چسان سخن را رنگین كند و موقعیتها و احوال را نیك بشناسد ارائه میدهد. و در عین اینكه دركنف عشیره خود قراردارد و سایهٔ حمایت شمشیر شان برسر اوست یا در پناه بنی غسان است و یك سپاه به مدافعت از او آماده است قیافه مردی خائف به خود گیرد و تا عواطف دیگران را برانگیزد و در بیان هول و هراسی كه بدان گرفتار آمده مبالغه كند و خویشتن را به غایت مضطرب نشان دهد و در بزرگداشت سطوت و شوكت و قدرت نعمان تا حد اغراق پیش رود.

شعر سياسى نابغه

برتری عقلی و زیرکی و دهائی که در نابغه به ودیعت گذاشته شده بود از او یک رجل سیاسی مجرب ساخته بود که میتوانست با نفوذ کلمهٔ خود مشکلات را فیصل دهد. این موقعیت سیاسی، او را در میان قومش و دیگر اقوام عرب منزلتی رفیع بخشیده بود، منزلتی که نظر همگان را به خود جلب کرده بود. سخنش مسموع بود و شفاعتش مقبول. پادشاهان حیره و غسان از این منزلتی که میتوانست آنها را در بسط نفوذشان مساعدت کند غافل نبودند. میکوشیدند تا او را به انعام و عطای خود جذب دربارهای خود تعصب به خصر میداد. و از رقابتی که میان ملوك حیره و غسان برسر او در گرفته بود به حد وفور سود میبرد و هر چندگاه از درباری به دربار دیگر میرفت. چونان بعضی روزنامه نگاران امروزی گوش به زنگ حوادث مینشست، اذهان را آماده میکرد و احساسات را برمیانگیخت آنگاه با دقت و مهارت از آنها بهره میگرفت.

اشعار سیاسی نابغه بر دوگونه است یکی آنچه مربوط به امور قبیله می شود و دیگری اشعاری که رابطهٔ او را با دربارهای ملوك حیره و ملوك غسانی در پر دارد.

در مورد اول: نابغه به شئون قبیله اهتمامی شدید دارد. مسائل سیاسی قبیله و جنگهای آن در شعر و اندیشه شاعر جائی وسیع دارد. او را در این باب قصائدی است و مهمترین آنها رائیهای است که بعد از آنکه زرعة بن عمرو بن خویلد او را در عکاظ ملاقات کرد و با تهدید از او خواست تا از سوگند بنی اسد خارج شود، سروده است. با این مطلع:

طال الثواء على رسوم ديار 👘 قفر أسائلها ومااستغبارى!

و میمیه ای است در مورد سوگندها و پیمانها و پایداری برنگهداری آنها با این مطلع:

قسالت بنو عسامر خسالوا بنىاسد الميسا بسؤس للجهل ضرارأ لاقسوام

و نونیهای در جواب عیینه که میخواست بنیاسد را از پیمان با ذبیان خارج کند. با این مطلع:

غشيت منازلا بعسريتنات فأعلى الجزع للعى المبن

ورائیهای است در سرزنش بنیمره، بهخاطر همپیمان شدنشان علیه او و قومش. با این مطلع:

ألا أبسلغا ذبيان عنسى رسالة فقدأصبحت عن منهج الحق جائره

اما هدفی که نابغه در سیاست قبیلگی خود در نظر دارد این است کــه در تقویت قبیلهٔ خود بکوشد و از آن رفع زیان و آزار کند.

اما وسائلی که برای وصول بهاین هدف بهکار میدارد چند چیز است:

یکی ارشاد است. نابغه قوم خود را رهبری میکند. گاه آنها را از جنگ نهی میکند و گاه بهجنگ ترغیب مینماید. مثلا پیش از خلاف میان عبس و ذبیان میکوشید تا علل نزاع را جبران کند و عامل صلح و آرامش باشد.

دیگر دعوت به اتحاد است، مخصوصاً در جریان نبرد داحس و غبراء. نابغه در این جنگ همواره مواظب قوم خود و همپیمانانش بود و سعی در آن داشت که آنان را علیه دشمنانشان یاری رساند و هم پیمانان قوم خود مخصوصاً بنی اسد را برایشان نگهدارد. چنانکه اسیرانشان را از بند ملوك غسان رهایی بخشید. نابغه از نفوذی که در دربارها داشت برای قوم خود و همپیمانانش بهره می جست. در ستایش آنها قصائد می پرداخت دلیری مردان و برندگی و کوبندگی سلاحها و حدت و سورتشان را در جنگها می ستود و دشمنانشان یا کسانی را که می خواستند میان آنها افساد کنند هجو می گفت. ولی هرگز ندیده ایم که عبس را هجو گفته باشد چه طایفهٔ عبس را با آنکه با ذبیان در جنگ بود قوم خود به حساب می آورد.

سه دیگی شفاعت است. نابغه میکوشید تا میان قوم خود و غسانیان رشته مودت را استوار سازد و غسانیان را از آنان خشنود گرداند. در این مضمار گاه به اندرزگوئی می پردازد و قوم خود را از هجوم و غارت پی در پی بر سرحدات کشور غسانی منع میکند و گوشزدشان می سازد که شیر گاه چنگالهای خود را در پنجه پنهان میکند. آنگاه وضع آزاد زنانی را وصف میکند که به اسارت برده می شوند و بدین طریق احساسات قوم را بر می انگیزد. از دیگر سو غسانیان را از اقدامات سخت علیه قوم خود منع میکند و آنها را از روبرو شدن با آن مردان پیروز جنگ برحدر می دارد. و گاهی نیز به قوم خود اخطار میکند که اگر پای از حد خسود بیرون نهند و مغلوب غسانیان شوند و اموال و اشخاص و احشامشان به دست دشمن

اما در مورد دوم نابغه می کوشید تا منزلت خود را در هردو دربار ملوك حیره و غسانی حفظ کند و از رقابت آن دو به نفع خود متمتع شود و چنانکه آنها نین می کوشیدند تا شعر نابغه را منحص به خود سازند. روشی که نابغه در مقابل این دو دربار اتخاذ کرده بود چنین بود که خود را میان آن دو تقسیم کرد و راهی در پیش گرفت که هردو دربار در تقویت و ترفیع او بریکدیگر سبقت گرفتند و از اینکه گاه به این رقیب یا آن رقیب میل می کند چشم پوشی می کردند. و این روشی سخت ظریف و ماهرانه بود. نابغه با این سیاستی که در پیش گرفته بود توانست مال فراوان اندوزد و مقام و منزلتی درخور یابد و برای قوم خود و همپیمانانش به خصوص از جانب دربار غسانیان تسم یلاتی فراهم سازد تا بارها از خطاه ایشان چشم پوشی کنند.

بدینسان نابغه در سیاست قدرتی عظیم و در مناظرات و مناقشات اسلوبی نرم و ملایم ارائه داد.

### نابغه، شاعر وصف و قصه

1

نیروی خیال و دقت نظری که به نابغه ارزانی شده بود از او توصیفگری ماهر و مصوری چیرهدست ساخته بود. زندگی در بادیه و شهر برصفا و غنای خیال و دقت و عمق نظر او افزوده بود. و آنقدر در کثرت وصف مبالغت ورزید که وصف رنگ خاص شعر او شد. چه در مدح چه در رثاء یا تغزل یا اعتذار.

موضوعات وصف نابغه بسیار است گاه انسانی است چون متجرده یا حیوانی چون گاو وحشی و یا اشیاء است چون رود فرات یا دیگر مناظر طبیعی.

وصف او بیش از هر چیز بروااقعیت که از امتیازات مکتب اوسی است مبتنی است. یعنی وصف او وصفی حسی است مصدر آن حواس است و مغاطب آن حواس. شاعر با تفصیل و ذکر جزئیات به این واقعیت \_ چنانکه شیو، قدمای عرب است \_ میرسد. کلماتی را برمی گزیند که به پایمردی آنها تصویر های گوناگونی از موصوف ارائه کند و عباراتی به کار می برد که آن تصویر را هرچه روشنتر و گویاتر با اشکال و رنگهای مختلفش بیان دارد. گاه جانب ایجاز را رها می کند و به اطناب می پردازد تا تصویرهای گونه گونی از یك مفهوم واحد نشان دهد، بدان امید که آن صورتی را که در ذهن دارد در شعر خود مجسم سازد. تصویری که درست عین واقعیت باشد. چنانکه در وصف افعی گوید:

| طويلية الاطراق مين غيس خفسر     | صل صفا لا تنطوى من القصر   |
|---------------------------------|----------------------------|
| كأنما قـــد ذهبت بها الفكـر     | داهية قــد صغرت من الكبر   |
| تفتن عن عوج حداد <b>کالاب</b> س | مهروتة الشدقين حولاء النظس |

«باریک اندام و زرد و نرم از کوتاهی پیچیدن نتواند با نگاهی دور پرواز و بیآزرم.

سهمناکی که از بزرگی بهخردی گرائیده گوئی دیدارش اندیشه از سر میرباید با چشمانی احول فکهایش را گشوده است و دندانهای کج و تیز چون

سوزنش را نمایان ساخته.»

و در توصيف كيسوى متجرده با تشبيهي زيبا چنين كويد:

و بفاحم رجل أثيث نبته كالكرم مال على الدعام المسند

«گیسوانی سیاه نه صاف و نه مجعد، انبوه هماننسد شاخههای رز که بر روی داربست برهم خفته باشند.»

توجه نابغه به بسط و تفصیل و آوردن تشبیهات فراوان چه بسا برای جولان خیال میدان وسیعی می کشاید و او برای آنکه از تشبیهات بیشتری شعر خود را برخوردار سازد سخن در سخن می آورد. مثلا در معلقهٔ خود قصد اصلی اش اعتذار است پس شعر را با وصف اطلال دیار محبوب آغاز می کند سپس به وصف ناقه ای که او را به نعمان ممدوح خود رسانیده است می پردازد و آن را به گاو وحشی در آشفته ترین حالاتش وصف می کند، سپس به وصف در گیری آن گاو وحشی با سگان می پردازد آنگاه از نعمان می خواهد که در کار خود نظر کند و برای او مثل زرقام یمامه را می آورد و سخن را به وصف کبوتر می کشد. آنگاه نعمان را به فرات تشبیه می کند و در وصیف فرات داد سخن می دهد. بدین طریق نیمی از قصیده او خارج از موضوع می شود.

علاوه بر این خیال نابغه را در وصف پرشهای بلندی است که همراه آنها تصویر نیز امتداد مییابد. چنانکه در وصفش از سپاه غسانیان که به سوی نبرد روان است گوید:

اذا ما غزوا بالجيش حلق فوقهم عصائب طير تهتدى بعصائب

وصف نابغه همواره مطابق با متتضای حال است مثلا به هنگامی که وصف شکار را می سرایه در سخنش غرابت جاهلی آشکار می شود و چون به وصف ملوك می پردازد فخامت شهر نشینی و چون به توصیف طبیعت می پردازد سخنش را آب و رنگی دیگر می دهد و چون از زن سخن می کوید بیانش نرم و در کسوت لطف و جمال عرضه می گردد.

گفتن این نکته نیز ضروری است که وصف نابغه گاه از جمود و خشکی خالی نیست. کمتر اتفاق میافتد که با آنچه وصف میکند در آمیختگی یابد و کمتر در طبیعت چیزی مییابد که انفعالات عمیق او را برانگیزد. چنانکه به نوعی خاص در مقابل مناظری که وصف میکند خود عاری از احساس باقی میماند. یعنی همهچیز را بهچشم می بیند و صداها را با گوش می شنود و هرچه را می بیند و می شنود ضبط میکند و خود از آن جوشش روحی و عاطفی که در امرؤالقیس یافتیم به دور است. ولی بهجای آنکه خود با موصوفاتش درآمیزد آنها را با لحنی داستانی بیان میکند

ازین رو قصبه در شعن تابغه فراوان است.

شعر جاهلی از اساطیر و خرافاتی که مردم نقل می کردند و شاعران به شعر می آوردند همچنین از داستانهایی که از تورات گرفته شده خالی نیست. مثلا عدی بن زید در شعر خود داستان ماری را که آدم را فریفت می آورد و امیة بن ابی الصلت از داستان لوط و ویران شدن شهر سدوم و داستان ابراهیم و قربانی کردن اسعق سخن می گوید. اما نابغه قصه را یکی از عناصر اصلی شعر خود قرار داده و در مدح و اعتدار و نصیحت و ارشاد از آن استفاده می کند. او داستان زرقام یماه را می آورد که در کارها به خوبی می نگریست و از داستان گاو وحشی که با سگان می جنگید حکایت می کند و حکایت ماری که هم پیمانش با او غدر کسرد با آنکه می جنگید حکایت می کند و حکایت ماری که هم پیمانش با او غدر کسرد با آنکه دیگر با او پیمان دوستی نبندد، نقل می کند. شاعر این حکایت را در مورد عهدی که بنی مره با او و با قومش بسته بودند می آورد و این حکایت می تواند برای حکایاتی که از زبان حیوانات نقل می شد می آورد و این حکایت می تواند برای کلیله و دمنه به عربی نقل شده سابقه ای باشد کایات در عصر جاهلی میان اعراب رواج داشته است. چنانکه نابغه گوید:

کما لقیت ذات الصفا من حلیفها وما انفکت الامثال فی الناس سائر... «همانگونه که آن مارسنگت نشین از هم پیمانش دید و پیوسته حکایات در میان مردم رایج بوده است.»

# جنبههای فنی

نابغه وابسته به مکتب اوسی است. شاعران این مکتب شعر را از روی کمال دقت می سرودند و در انتخاب کلمات زیبا سعی می کردند. بنابراین نابغه هیچگاه ارتجالا و بداهة شعری عرضه نمی داشت. بر شعر آن قدر درنگ می کرد، تا آنچنانکه شایان، آن بود از کار در می آمد. الفاظش برگزیده و زیبا و دور از غرابت و کراهت سمع است و ترکیبات چنانکه دیدیم استوار و دور از رکاکت و سخافت است.

از ترکیبها و الفاظ او یک موسیقی واقعی که مولود حسن تألیف میان حروف و کلمات و حسن اختیار در بحور و قوافی است، برمیخیزد. و این موسیقی بسیار اتفاق میافتد که با معنی هماهنگ وهمنوا است به هنگام سختی خشن وسخت است:

تقد السلوقى المضاعف نسجسه و توقد بالصفاح نار العباحب

«شمشینها از درعهای مضاعف سلوقی (منسوب بهشهر سلوقیه) میگذشتند و چون بهزمین میرسیدند از سنگ آتش میجهانیدند.»

و همم زحفوا لغسان بمترحف ورحيب السرب أرعن مسرجعهن

«و لشکری بهسوی غسان روانه ساختند از مردانی همه ستبن سینه، رعنا و از بزرگی جثه بهیکسو متمایل.»

و به هنگام آرامش و نرمی آرام و نرم می شود: المحــة من سنا برق رأی بصری آم وجه نعم بدا لی أم سنا نار «آیا پرتو برقی بود که چشمان من دید یا روی نعمان بود یا درخشش اتش؟»

ولی این موسیقی همواره خوش آهنگ نیست گاه صداهای ناخوش و خشن با آن می آمیزد چنانکه از تنابع قافها در مصراع اول این بیت مشهود است:

مقالة أن قسد قلت سوف أناله و ذلك مسن تلقاء مثلك رائسع

تشبیه یکی از ارکان اساسی شعر نابغه است. میکوشد در این فن بهراه امرؤالقیس رود ــ که فراوان بهکار میداشت ــ و نیز از انواع آن بهتشبیه محسوس میپرداخت ولی بهطور اجمال میتوان گفت: که در این مسابقت بهپایهٔ ملكالضلیل نرسیده است.

نابغهٔ بهطرق دیگریاز اسالیببیان، چون مجاز، گرایش داشت. چنانکه پارهای از نقادان درشعر او استعارات وکنایات بسیار یافتهاند. یکیاز بیتهای زیبایاو که از برخی صنایع بدیعی برخوردار است این بیت است که مدحی است شبیه بهذم:

ولا عيب فيهم غير أن سيوفهم بهن فلول من قراع الكتائب

تأثير نابغه

نابغه ذبیانی را در ادب عربی منزلتی رفیع است شعر او علاوه بر بلاغت و قوت بیان و جمال تعبیر دارای فوایدی تاریخی است. از جمله ما را از رقابتهای میان حیره و غسان و در پشت سر اینها ایران و روم آگاه میکند. همچنانکه درباره عادات و رسوم دربارهای حیره و غسان و زندگی قبایل بدوی و نبردها و میزان نیروها و هم پیمانان و سازوبرگ جنگی آنها و امثال آن، اطلاعات خوبی به دست میدهد. شعر نابغه در شیوههای شعری بعداز او تأثیری وسیعداشت، مخصوصاً در اخطل شاعر بنی امیه این تأثیر نمودار است.

نابغه کسی است که برای نخستین بار باب تکسب را در شعر گشود و شعر را در بند و زبون ساخت. زیرا پیش از نابغه شاعران عرب مدیحهسرایی نمی۔ کردند مگر آنکه دربرابر خدمتی سپاسی گویند. اما او شعر را بهعنوان حرفهای جهت تملقگوئی و خواهندگی اختیار کرد. دراین باره باید افزود که اولا آفاق شعر عربی در بسیاری از اقسام آن تنگ و محصور گردید و از قدر و منزلت آن فروکاست و رنگ مادی بهخود گرفت و دیگر از صورت هدف بهصورت وسیله درآمد. بسیاری از شاعران راه نابغه را در پیش گرفتند و شعر وسیلهای شد برای کسب مال آنهم به صورت خواهندگی. دیگر آنکه شعر جنبهٔ اشرافیت گرفت و از مردم و زندگی مردم دور شد. همچنانکه از روح انسانی در بسیاری از جنیههایش خالی گشت. و در خدمت ملوك و خدمت مصالح شخصی درآمد. شیوههای تملق گوئی و رنگتآمیزی در بیان و آوردن صنایع بدیعی در آن رواج یافت. دیگر آنکه شاعران صاحب مال و منال بسیار شدند و به راحت رسیدند زیرا برآستان ملوك و امرام آنقدر مییافتند که دیگر نیازی به کار و کسب نداشته باشند. و تا بریکدیگر پیشی گیرند در کشف معانی و تصویرهای نوین سعی فراوان می کردند و در این راه گاه نمونههای دلپسند و شگفتانگیز ارائه می دادند.

# برخي مراجع:

عمرالدسوقی: النابغة الذبیانی \_ القاهر، ۱۹۴۹. سلیم الجندی: النابغة الذبیانی \_ دمشق ۱۹۴۵. فواد افرام البستانی: النابغة الذبیانی \_ الروائع ۳۰ \_ بیروت ۱۹۳۱. نسیم نصر: الشعر العربی فی بلاطات الملوك \_ بیروت ۱۹۵۰ ص ۴۰ ـ ۴۶. طه حسین: فی الادب الجاهلی \_ الطبعة الثالثه ۱۹۳۳ ص ۲۸۴ \_ ۳۲۵. سید نوفل: شعرالطبیعه فی الادب العربی \_ القاهر، ۱۹۴۵ ص ۴۰ \_ ۸۷۲. الاب لویس شیخو: شعراء النصرانیه. الجزءالاول \_ بیروت ۱۸۹۰ ص ۴۶. رست.

۱۹۳۹ عدد ۱۸۲. بطريس البستاني: القوية وزير الزارية من خواجي او إدرافي الماليكون

يطرس البستاني: القصه عند النابغ، خصائصها و اهدافها \_ المكشوف . ١٩٣٩، عدد ١٩۶ ص ٢.

عبد العظيم على قناوى: الوصف في الشعر العربي ـ مصر ١٩۴٩. احمد الشايب: تاريخ الشعر السياسي ـ القاهره ١٩۴٥ ص ٢٨ـ٥٥.

فصل ينجم

زهیربن ابیسلمی (۵۳۰-۶۲۷ میلادی)

زندكى

زهیر بن ابی سلمی ربیعه از قبیلهٔ مزینه و مزینه از مضر است. زهیر در نجد متولد شده پدرش ربیعه قوم خود را ترک گفت و به قبیلهٔ غطفان پیوست و با دختری از آن قبیله به نام ام عمرو از دواج کرد و در همانجا بماند. ربیعه از آن دختر صاحب زهیر شد و زهیر در میان قبیلهٔ غطفان رشد یافت. در میان غطفانیان مردی زمینگیر بود، خردمند و توانگر، اوبشامهٔ شاعر دایی ربیعه پدر زهیر بود. زهیر ملازم او شد. از او شعر آموخت و نیز آموخت که چسان در اصلاح امور قبیلهٔ خودگام بردارد. آنگاه به شاگردی نزد شوهر مادرش اوس بن حجر زعیم مکتب مضری رفت

زهیں درمیان غطفانیان زیست و حداقل دوبار در آنجا ازدواج کرد. بار اول با اماوفی که چون صاحب فرزند نمی شد طلاقش گفت. سپس با زنی به نام کبشه و از او صاحب دو پسر شد: یکی کعب \_ که قصیده «بانت سعاد» از اوست، ودیگری بجیر.

زهین به یکی از بزرگان قوم به نام هرم بن سنان پیوست. او به کرم و بزرگواری اشتهار داشت و مردی نیکخواه و صلحدوست بود. زهیر بهترین قصائدحتی معلقه خود را در ستایش او سرود. زهیر در معلقهٔ خود هرم بن سنان و حارث بن عوف را که وسیلهٔ صلح میان عبس و ذبیان در جنگ «السباق» شده بودند مدح گفته است. هرم شعر زهیر را دوست میداشت و به او مال فراوان می بخشید از این رو زهیر چنانکه درباره اش گفته اند در جاهلیت «سروری توانگر و بردبار و معروف به پرهیزکاری بود.»

زهیر در حدود سال ۶۲۷ در سنی قریب به ۹۰ سالگی وفات یافت و زهیر

این سالمها را در وقار وبردباری به س آورد. همواره از منادیان صلح و نیکی و دوستدار حقیقت بود. بعضی از مورخان به سبب گرایشمهای صادقانهٔ دینی و ایمان او به رستاخین و روز حساب گفتهاند که نصرانی بوده است.

#### آثار

زهیر را دیوانی است که بارها آن را شرح کردهاند. شرح اعام الشنتمری (متوفی بهسال ۱۰۸۳ م) در سال ۱۸۸۸م در لیدن ودر سال ۱۰۸۵م در مصر چاپ شده است. و ویلیام بن آلورد در سال ۱۸۷۰م نخستین بار دیوان زهیر را به طبع رسانید. دیوان زهیر پراز مدایح اشراف غطفان و مدایح هرم بن سنان و قوم او و حارث بن عوف است. غزل و فخر و هجا در آن اندك است. در مطاوی اشعار او و صف وحكمت فراوان است. مشهورترین قصائد او معلقه اوست با این مطلع:

> أمن أم أوفى دمنة لم تكلم بحو مانة الدراج فالمتثلم و نيز ميميه ديگرى با اين مطلع:

قف بالديار التى لم يعفها القدم بلى وغيرها الا رواح والديم

- و نیز قصیدهای با این مطلع:
- ان الخليط أجد البين فسانفرقا و علق القلب من اسماء ما علقا

## و قصيدهاى با اين مطلع:

بان الخليط ولم يأووا لمن تركوا و زودوك اشتيساقما اية سلكوا

اما معلقه، میمیهای است در بحر طویل در ۶۴ بیت. زوزنی و تبریـزی و دیگران آن را شرح کردهاند و جدا از معلقات دیگر بارها بهچاپ رسیده و نیز به زبانهای لاتینی و فرانسوی وانگلیسی ترجمه شده.

معلقهٔ زهیر پس از پایان جنگ بین عبس و ذبیان سروده شده و شاعر را قصد آن بوده که کسانی را که موجب این آشتی شده بودند بستاید. زهیر در قسمت اعظم این معلقه اندرزگوئی است که قوم خود را از کینه توزی و خونریزی منع میکند. معلقهٔ زهیر بردو بخش بزرگت است: یکی بخش غزلی که شاعر به وصف اطلال و کوچ کردن قبیله میپردازد (۱ – ۱۵) و دیگر بخشی که در آن به صلح و مدارا دعوت میکند، و این بخش خود حاوی چند قسمت است: مدح بانیان طرح آشتی و کیفیت عقد صلح (۱۶ – ۲۵)، نصایحی به طرفین مصالحه و وصف نبرد و تحذیر عبس از آن (۲۶–۳۵)، اعتذار، از ذبیان و ذکر قصهٔ حصین بن ضمضم (۲۶ – ۲۷)، کلیاتی در حکم وامثال (۸۸ – ۶۴).

اکنون به بررسی این آثار با تکیه بر معلقه او که حاوی بسیاری از اغراض

و خصوصیات شعر اوست میپردازیم:

## شغصيت شعرى زهير

زهیر بن ابی سلمی در کنف تربیت بشامه دائی پدرش که مردی حکیم و دور. اندیش و خردمند بود پرورش یافت و متخلق به اخلاق او شد. زهیر پایداری در گفتار و کردار را چه در خود و چه در دیگران دوست می داشت. همچنین ستایشگر بردباری و مسالمت و حق بود. حکیمانه اندرز می گفت و عادلانه قضاوت می کسرد و با هرعمل ناپسندی که درخور حیات اجتماعی نبود مبارزه می کرد. او همواره جانب عقل و عفت و تهذیب اخلاق را که شیوه فاضلان قوم عرب بود می گسرفت، همچنانکه امرؤالقیس و طرفه جانب لذتجوئی ها و ملاهی را گرفته بودند پس به حق باید او را شاعر خردمند نامید زیرا او مرد عقل بود عقل را در زند کی و شعر خود مقامی بس رفیع قرار داده بود.

وقتی سخن از زهیر و عقل میگوئیم مرادمان این نیست که زهیر به دنبال معانی عمیق و افکار دقیق می رود یا آنچنان فرهنگ وسیعی دارد که می تواند در آفاق گستردهٔ معارف بشری بال بگشاید یا چنان مردی منطقی است که در سلسله افکارش نظم قیاسی برقرار است و می تواند به طریق علمی عمیق از مقدمات استنتاج نتایج منطقی کند، بلکه مراد از اینکه زهیر در افکار و اقوال و اعمال خود بر عقل متکی است همان عقل سادهٔ نزدیك به فطرت وماده است بنابراین زهیر چیزی جز آنچه مردم دیگر آن را می شناسند و می دانند نمی گوید. این عقل باعث آن شده که هواهای نفسانی براو نتازند تا به فسادش کشند. او دستخوش امیال سرکش خود نمی شود تا از طریق مستقیم پای بیرون نهد. این عقل راهنمای و به هدفی که در پیش دارد رهنمایش می گردد. بر همه قوای او سیطره دارد و خواه و به هدفی دار بر می می در او می داند به می داوری می کند خواه در این دارد رو به می دارد در با می می دارد. بر همه قوای او سیطره دارد و

زهیر می کوشد که شعرش سودمند افتد. او خواهان هنر صرفا به خاطر هنر نیست. و نیز نمی خواهد فقط برای آنکه شعری گفته باشد شعری بگوید. از این رو مته به خشخاش می نهد و هر بیت را همواره دستکاری می نماید و صیقلش می دهد. و پیش از سرودن موادش را در ذهن آماده می کند و برای این کار رنج فراوان به خود می دهد. بعضی از «حولیات» را به او نسبت داده اند یعنی قصائدی که یک سال (حول = سال) در نظم آن وقت گذرانیده، آنگاه به ته نیبش کوشیده و سپس به خبر گانش عرضه داشته است.

زهیر میکوشد حقایق را به افهام نزدیك کند و بهبیان خود، شیوهٔ خطابی دهد. او وقتی بهبیان حقایق میپردازد، پیش از خیال بهعقل خود متکی است. آنگاه، تا برآن حقایق لباسی بپوشد که محسوستر شوند و مادی و ملموس گردند از خیال خود مدد میجوید هرچند آنها حقایقی معنوی باشند. البته این کار نهچنان است که در آن عاطفه را شدت و خیال را وسعت باشد. زهیر در تعبیر خود بیشتر براسلوب خطابی اقناعی متکی است. از این رو کلامش را با دلایل و حجج می۔ آراید و گاه شیوهای جدلی برمیگزیند. در معلقهٔ خود آنجا که میخواهد زشتی جنگ را بیان دارد، از صحنههای وحشتانگیز آن و تأثیرات آن بر نسل وزرع سخن میگوید:

فتعرككم عرك الرحى بثقالها و تلقم كشاف، ثم تنتج فتتئم

«وقتی آسیاب جنگ بهچرخش آید آدمیان بهمثابهٔ دانههایی هستند که میان سنگ زیرین و زبرین خرد میشوند.جنگ اهریمنی است که هرسال دوبار آبستن شود و توأمان زاید.»

سخنزهیر واضح و روشناست و این وضوح و روشنی به خاطر آناست که منشأ افکارش همان چیزهایی است که در دسترس اوست و برآن لباس جسمانی ماده می پوشه و از تعقید و غموض دوری می جوید و از آوردن مجازات بعید الاشاره که با واقع و حقیقت قرابتی ندارند اجتناب می ورزد. مثلا در همان بیت مذکور هرچند که سخن از آسیاب و دانه است ولی عقل به سادگی منظور شاعر را در می یابد. از چیزهائی که به سخن زهیر وضوح بخشیده تنسیق و ترتیب نیکوئی است که به کلام خود می دهد. معلقه او از هر شعر دیگر جاهلی به این نظم فکری و تنسیق معانی نزدیکتر است. مثلا پس از مدح هرم بن سنان و حارث بن عوف به نصیحت طرفین مصالحه می پردازد، سپس سخن را به وصف جنگ و اعتذار از سوی خاندان قاتل می کشاند.

حاکمیت تعقل در زهیر موجب آن شده که از سخن بیهوده بپرهیزد و اطاله و اطناب بیفایده را ترک گوید. از اینرو شعرش به ایجاز و متانت ترکیب و بعد از سخافت از دیگر شاعران عصر خود ممتاز است. الفاظ پاکیزه و مفهوم و در عین جزالت بیهیچ دستپاچگی و اضطراب ازپی هم میآیند، البته مگر وقتی که شاعر به وصف جنگ می پردازد که در آن حال سرعت و حرکت شدید در کلام او احساس می شود.

شعر زهیر با همه حسنی که دارد به عللی که ذکر کردیم از اندکی جمود عاری نیست. گوئی آب و رنگ آن اندك است، تا آنجا که می توان گفت انعکاس گرایش های نفس و طپشهای دل در آن یافته نمی شود. حتی آن غموض و پیچیدگی که خواننده نخست آن را در نمی یابد اما اشارتی آن را می گشاید و از کشف آن احساس لذت می کند، نیز در شعر زهیر اندك است.

**شعر زهیر در اصلاح جامعه** زهیر به اصلاح جامعه قبیلگی سخت مشتاق است. هرکس را که عملی خیر کند و در استواری رشته های صلح در میان مردم کوشش روا دارد دوست میدارد گمراهان را اندرز میدهسد تا از گمراهی بازآیند. از اینرو شعرش رنگ اصلاح دارد. مثلا در ابیات زیر نصایح خود را به طرفین خصومت متوجه میسازد تا مباد که دیگر آتش فتنه را برافروزند:

| و ذبیان: «هل <b>أق</b> سمتم کل مقسم؟ | ألا أبلغ الا حلاف عنى رسالــة |
|--------------------------------------|-------------------------------|
| لیخفی، و مهما یکتم اللہ یعلما        | فلا تکتمن اللہ ما فی صدورکم   |
| ليوم الحساب، أو يعجل فينقم!»         | يؤخر، فيوضع في كتاب فيدخر     |

«پیام مرا به ذبیان و همپیمانانش برسان که آیا نه شما بودید که سوگند خوردید در صلح پایدار بمانید سپس از پیمان سربرتافتید.

اندیشهٔ ناپاک خود را از خدای در دل پنهان مسازید که هرچه را در دل پنهان دارید خدا به آن آگاهست-اعمال گناهکاران در نامهای ثبت میکنند و برای روز رستاخیز میگذارند یا در همین دنیا از آنان انتقام میگیرند.»

زهیر حتی در مدح و هجا نیز از اندرزگوئی بازنمی ایستد. اما غزل او به همان شیوهٔ معمول است، هرچند در آن نیز هدفی اصلاحی را تعقیب میکند. برای آنکه حق مطلب را در این باب اداکنیم نخست به بحث دربارهٔ مدح و هجا و غزل او می پردازیم آنگاه در نصایح و حکم او بسط مقال می دهیم.

#### مدح

زهیر اعمال کریمه را دوست دارد به خصوص اعمالی که موجب نشر خیر و استحکام صلح می شوند. چون از کسی عمل صالحی بیند که منجر به خیر اجتماع شود او را می ستاید و سپاس می گوید و در آن کار دلیرش می کند. او هرم بن سنان و حارث بن عوف را که میان عبس و ذبیان آشتی افکندند و از مال خود خونبهای کشتگان را دادند و از خونریزی مانع شدند می ستاید. همچنین حصن بن حذیفه بن بدر مرد کرم و عزم و حلم و عدل و دیگر مردان صاحب فضل و نیکی را مدح می گوید. مدایح زهیر از برخی تکسب معقول خالی نیست. او زبان به ستایش نیکو کاران بخشنده می کشاید و بسا در برابر مدایت از جود و صلات آنها نیز بهرهمند می شود. آنگاه زبان به سپاس می کشاید و به بخشندگی ترغیبشان می کند حال این

آخى ثقة لا تتلف الغمر مالـه و لكنه قد يهلك المال نائلـه تـراه، اذا مـا جئته، متمـللا كأنك تعطيه الذى أنت سائلـه

«مردی که به بخشایش او اعتماد توان کرد و هرگز شراب دارائی اش را تلف نمی کند. بلکه بخشش اوست که دارائی اش را بر باد می دهد.

زهيربن ابىسلمى

چون از او چیزی خواهی چنان شادمان میشود که گوئی آنچه را از او طلب کردهای توبه او بخشیدهای.»

اما معانی مدح او عبارتند از صفاتی که باید یك بدوی شریف داشته باشد، یا محبوب اعرابیان آزاده است. چون شجاعت، اقدام، رای، شرف خانوادگی، تقوی، خلق جمیل و نیز حسن تصرف در مال و ایثار در برابر قبیله.

خصوصیت مدایح زهی صداقت او در برشمردن این فضایل است.زهی خود مرد عقل و وقار است بنابراین با کسانی که از این صفات عاری باشند نمی پیوندد و در مدح به سخافت و غلو میل نمیکند. اگر مبالغه کند در حد معقول است. چنانکه در مدح هرم بن سنان گوید:

اثنى عليك بما علمت، و ما سلفت في النجدات و الـذكر

«ترا بدانچه از تو میدانم ثنا میگویم و بهخاطر دلاوریهای تو و فضائل تو که بر سر زبانهاست.»

اسلوب زهیر در مدایح او همان اسلوب سنتی قدیم است که از نوعی داستان پردازی خالی نیست. شاعر قصیدهٔ خود را به ذکر دیار یار آغاز میکند، سپس گاه به اسبش میپردازد و رهواری و هوشیاری آن را وصف میکند یا از قدرت و مهارت غلامش در نیزهگذاری سخن میگوید و از یك روز شکار حکایت میکند. آنگاه به مدح ممدوح تخلص میجوید. غزل زهیر چه آنها که در آغاز مدایح خود آورده چه به طور انفراد از هیجانات عاطفی عاری است. زیرا غزل او مولود عقل است نه احساسات.بنابراین خواننده میپندارد که او به اکراه و برای رعایت سنت شعری به سرودن آن دست یازیده است ابیات غزل غالباً اندك است چنانکه گوئی شاعر نمیخواهد کوشش و دقت خود را زیاد صرف آن کند و عشق او در آن غزلها

حتی هجای او چنانکه عادت اوست از سخافت عاری است. در آنجا نیز عقل حکمرواست و مقصد شاعر اصلاح اخلاق و تربیت روحی کسی است که به هجایش پرداخته. با مغالفان خود به نحوی منطقی به مجادله می پردازد آنان نیز برای برائت ساحت خویش اقامهٔ دلیل می کنند. چنانکه در هجای آل حصن این بیت او شهرت یافته:

و ان الحــق مــقطــعــه ثــلاث 🔹 يميــن او نــفــــار او جــــلاء

«حق به سه چیز ثابت می شود: قسم یا حکمیت نزد شیوخ قبیله یا انکشاف امر.»

و ازین روست که زهیر را «قاضی الشعراء» کویند. اما کاه لعن او در هجا

گزنده می شود وزننده و این در موردی است که آن کس به نصایح و ارشادات او وقعی ننهد واز روی عناد به اصلاح معایب خود نپردازد.

# زهير شاعر حكيم

زهیر قاضی و حکیم است. اصلاح امور جامعهٔ خود را به گردن گرفته است. همواره ناصح و رهنماست زبانش به حکمت گویاست شعرش حاوی عقیده و مسلك او دربارهٔ زندگی است و این حکمت او حاوی دستورهای مفصل اوست در تهذیب نفس و حسنسلوك و سیاست جامعه بدوی.

زهین بیش از هشتاد سال زیست. زندگی را با همه تلخ و شیرینش شناخت. این عمردراز و این تجارب وسیع و اهتمامی که به اصلاح امور قبیلکی داشت آن آراء حکمت آمیز را به او ارزانی داشته بود. اگر حکمت طرفه مولود فتوت و تجارب شخصی وهیجانات عاطفی او بود، حکمت زهیر از عمر دراز و تجارب شخصی و جهانی دور از هیجانات عواطف و اهواء مایه می گرفت و بر پایهٔ عقل استوار بود. همواره چشم بر احوال مردم دوخته بود و از آنچه بر آنها می گذشت برای و صول به سعادت زندگی جاهلی در سهای نیکو می گرفت.

نظر زهیر به زندگی نظر کسی است که از درازی عمرو تاریکی راه آتیه **ملول شد**ه باشد. میگوید که مرگئ چشم بسته فـرود میآید و میان نیکـوکار و زشتکار هیچ تفاوتی نمینهد و خرد و کلان را از یکدیگر باز نمیشناسد. زهیر زندگی را هر چنه بدان در آویخته است ناخوش میدارد. طرفه نیز بیش از او زندگی را ازآن روی که ناپایدار است ناخوش میداشت. کراهت زهیر از زندگی از آه وافسوس تجاوز نمیکند اما طرفه میخواهد بر مرگئ هجوم برد شاید بتواند زندگی کوتاه خود را نجات بخشد. طرفه گروهی اهل ملاهی را تصویر میکند که همهچین را بهمسخره گرفتهاند و در هر چیزی که مادی و موجود نیاشد تردید. میکنند، با این همه سجایا و صفات عربیت را حفظ میکنند. اما زهیر گروهی را تصویر میکند که بهزندگی اخروی اعتقاد دارند و گرایششان گرایش روحی است ... هرچند روح در نزد آنها غرقه در ماده است \_ و به فضیلت عفیفانهٔ بدوی چنگ زدهاند. پس سعادت در نظر او پیروی از هواها و بهرهوری از زندگی مادی نیست، بلکه در صلح وفضائل اخلاقی است. فضیلت را دو شاخه است. شاخه ای متعلق به زندگی شخصی است وشاخهای متعلق بهزندگی اجتماعی است. او میخواهد کـه آدمی به وفا و قناعت متعلی باشد،عهدشکنی نکندو درسئوال اصرار نورزد. چون اقدام و تهور، امری ضروری باشند آرایش نفس اند و چون با وقاحت توام باشند و مورث بدنامی و بدگوئی شوند، ناپسندند. آدمی را از ریا وارتکاب معاصی در خفا برحذر میدارد زیرا هیچ پنهانی نیست که روزی آشکار نشود. و از جهت اجتماعی بهمدارا و سیاست و بذل معروف تحریض میکند. میخواهد با دلی بخشنده و دستی سخاوتمند افراد قبیله را مورد نوازش قرار دهد. و همواره در پی آشتی

است نه جنگ. صلح در نظر او گرانبهاترین و برترین اعمال است. جامعهٔ جاهلی جامعهای فطری بود و ظلم در آن فراوان. صاحب حق جز با کشیدت شمشیر نمیتوانست به حق خود برسد. و در این اقدام نه به یك نیروی سپاهی اتكاء داشت و نه بهمركز عدالت. ازین روست كه زهیر در این بیت:

و من لا يذد عـن حوضه بسلاحه يهدم؛ ومن لا يظلم الناس يظلم

«و آنکس که حریم خود را به نیروی شمشیر صیانت نکند، خاندانشی بر باد رود و آنکس که بهمردم ستم نکند دستخوش ستم گردد.»

عقیدهای، ابراز میدارد که از چنو مرد حکیمی بعید مینماید.

اما در ارزیابی حکمت او باید گفت که حکمت زهیر از حکمت طرفه دامنه وسیعتری دارد ولی از حیث تحرك و تأثیر از آن فروتر است، حکمت زهیر حکمتی است در بیشتر موارد ساده و از هر اندیشهٔ عمیق و فرهنگ و علمی دور. شاعر آن را از گنجینه ذهن خویش برون میفرستد در حالی که ارتباطی میان اجزاء گوناگون آن نیست بلکه تعلیماتی خشك و پراکندهاند. میکوشد تا هر رأیی از آراء خود را به برهانی کهنتیجهٔ مخالفت و عقوبت عصیان است استحکام بخشد بدین طریق قوانین بدوی او شامل دو چیز است. نظام عمل و نظام عقوبات.

## زهير شاعر وصف

زهیر در وصف از چیره دست ترین شاعران جاهلی به شمار است. البته نه از آن جمهت که وصف او از لعاظ فنی مقامی رفیع دارد بلکه از آن رو که او از هر شاعر دیگر جاهلی بیشتر به وصف پرداخته و شعر خود را از آن انباشته است و برای آن موضوعهای مغتلفی را اختیار کرده است: گاه مادی چون اطلال. و اسب و ناقه و گورخر وغیر آن و گاه معنوی چون حالات نفسانی و رنجها وغمهای خویش. و نیز از آنرو که در وصفهای خود صورت غنی وکامل موصوف را آنچنانکه با فطرت بدوی سازگار است و مورد پسند او است تصویر میکند. هر چند گاهگاهی هم پرتوی از تمدن شهریگری در آن نمودار است. بنابراین و صف زهیر، نمودن زیبائیهای بدوی است مغصوصاً به شیوء مکتب اوسی در دلپذیرترین و پر شکوهترین

گفتیم آنچه زهیر در توصیفات خود بدان توجه دارد جنبهٔ اوسی (کلاسیکی) آن است. او دقیقاً تابع استاد خود اوس بن حجر است، ولی در اموری چند بر استاد خود برتری جسته است. او با تمام نیروی خویش میکوشد تا جانب دقت را مراعات کند. به مکانها وحرکات توجه خاص دارد و در توصیف آنها سخت بر ماده وحس متکی است و دراین روند بیش از همه از تشبیه محسوس بهره میجوید. و دراین مضمار عقل را بهکار میگیرد تا هر چیز را به دقت وارسی کند و آن را با چاشنی خیال می آمیزد ولی بی آنکه آن را مجال بلند پروازی دهد و همه اینها را در عیسن آرامشی واطمینان بکار می دارد تا آنجا که این آرامش و اطمینان را به شمنوندهٔ خود نیز سریان می دهد.

دقت نخستین نقطهٔ توجه زهیر است. او میکوشد تا تصویری را که در طبیعت وجود دارد با تمام جزئیات بدون هیچ زیادت و نقصانی چنانکه گوئی چشم آن را می بیند و گوش آن را میشنود و دست لمس میکند به درون شعر کشد. بنگرید چهسان نخست مکان و زمان را با دقت تصویر میکند:

| بعومانة المدراج فالمتثلم   | امــن ام اوفى دمنة لــم تكلــم   |
|----------------------------|----------------------------------|
| مراجيع وشم فسي نواشن معصم  | و دار لها بالرقمتيــن، كــانهــا |
| فلايا عرفت الدار بعد توهم. | وقفت بها من بعــد عشرين حجة      |

«آیا در سرزمینهای «حومانة الدراج» و «متثلم» هیچ خرابهای از «ام اوفی» سخن نمیگوید؟ آیا از خانهٔ او در «رقمتین» که چون خالهائی کبود بی ساعد زنی نمودار بود، دیگر ندائی برنمیآید؟ پس از بیست سال که بر آن دیار میگذرم باید دیدگانم را برهم نهم وبهفکر فرو روم تا مکان خرگاهش را بیاد پیاورم.»

سپس دنبالهٔ سخن را میگیرد و با کاروانی که بهراهافتاده همسقی میشود و چون محقق جغرافیائی ااز مکانی به مکانی دیگی نقل مکان میکند و آنچه را می بیند باذکر جزئیات و دقایق احوال بی آنکه دقیقه ای را فرو گذارد وصف میکند. مثلا چون به وصف اطلال می پردازد از سنگهای دود گرفته ای که دیگهاشان را بی آن نصب میکرده اند و دیوار کوتاهی که گرد خیمه کشیده اند و حوض کو چکی که در آن آب می بسته اند غفلت نمی ورزد یا چون گورخی ان را وصف میکند سبزی علف را بر پوزه هاشان فراموش نمیکند:

ثــلاث كاقواس السراء، و مسحل قد اخضر من لس الغمير جحافله

«سه گورخر همانند کمانهای خدنگ که از جویدن علقهای سبز پوزههایشان سبز شده است.»

و چون میخواهد مردی که اسب بلند بالائی را لگام میزند، و صف کند از اینکه آن مرد مجبور میشود، تا به کاکل اسب دست رساند، روی انگشتان پایش بایستد،غفلت نمیورزد.

و ملجمنا ما ان ينال قرن السبه و لا قدماه الارض، الا ا نامله

«و غلام ما که اسب را لجام می زد، به کاکل آن نمی رسید مگرآنکه تنبها انگشتان پایش روی زمین باشند.» و چون خواهد تکه های پشم رنگینی را که مسافران برکجاوه های خود آویخته اند واکنون پس از رفتنشان بردامنه صحرا مانده به دانه های عنب الثعلب تشبیه کند، تاکید میکند که آن عنب الثعلب ناشکسته بوده زیرا چون شکسته شود رنگش از سرخی بگردد.

كان فتسات العمهن، في كل سنزل نسزلن به، حب الفنا لسم يحطم

«تکههای پشم رنگینی که بن کجاوههای خود آویخته بودهاند و در هن منزل بن جای ماندهای همانند دانههای نشکستهٔ عنبالثعلب است.»

در مورد تجسم بخشیدن به مفاهیم باید گفت که زهیر می خواهد هر پدیده ای را چنان بیان کند که فهمش برای بدوی آسان باشد. زیرا همواره در شعر خود نقش خطیب را بازی می کند و می کوشد شعرش جنبهٔ اقناعی داشته باشد و این گروه نه تنها امور مادی را بلکه می کوشند امور معنوی را نیز مجسم و ملموس سازند. زهیر چون می خواهد از جنگ و صحنه های هولناك و نتایج ناپسند آن سخن گوید آن را به شکل حیوان زاینده ای تصویر می کند که در هر سال دوبار آن هم توامان می زاید و مردم چنانکه آسیاب دانه را خرد می کند زیر ضربات آن خرد و نابود می شوند یعنی شرور جنگ را به فرزندان و شدت این شرور را به دوبار زائیدن آن حیوان در سال تعبیر می کند؟

وما الحرب الا ما علمتم و ذقتم و ما هو عنها بالحديث المرجم! متى تبعثوها، تبعثوها ذميمة و تضر اذا ضريتموها فتضرم فتعرككم عسرك الرحى بثفالها و تلقح كشافاً ثم تنتج فتتئسم

«جنگ چیزی جز آنچه دیدید، نیست،یاران، آنچه می گویم از روی گمان نیست. هرگاه جنگ را برانگیزید زشتی ای را برانگیخته اید زیرا وقتی آتش جنگ افروخته گردد آزمندی آن نیز افزوده گردد.

آسیاب جنگ شما را چون دانه هایی خرد میکند آری جنگ اهریمنی است که هر سال دوبار آبستن میشود.»

و چون خواهد از عاقبت اعمال کسانی که با مردم بهراه مدارا نمیروند، سخن گوید، آن را بهوحشی درندهای تشبیه میکند که با چنگ و دندان آدمی را بردرد:

و من لا یصانع فی امور کثیرة یفترس بانیاب و یوطل بمنسم

«آنکس که با مردم مدارا نکند در زیر دندانهای سوانح روزگار دریده شود و در زیر پای حوادث خرد گردد.» گفتیم که زهین به هنگام مجسم ساختن پدیده ها از تشبیه مدد می گیرد و این تشبیه در همهٔ موارد در نزد او مادی و محسوس است، و از خصوصیات آن این است که چون شاعر چنگ در آن زند رهایش نمی کند تا همهٔ دقایقش را آشکار سازد و مثلا هنگامی که نتایج جنگ را به غلهای که از زمین می روید تشبیه می کند به یاد مرزمین حاصلخیز عراق و دیه های آن می افتد و از اوزان و مقادیری که با آنها غلات را می سنجند سخن به میان می آورد:

فتغلل لكم ما لا تغل لاهلها قسرى بالعراق من قفيز و درهم

«پس از جنگ سرزمینهای شما برمیدهد، اما آنچه بهشما میدهد برخلاف دیههای عراق نه نقدینه است و نه کالا.»

و چون حصین بن ضمضم را به شیر تشبیه میکند شیری واقعی را با چنگال و یالش تصویر مینماید:

لدى اسد شاكى السلاح، مقــنف لــه لبـد، اظفاره لــم تقلـم

«آن مرد واقعه دیدهٔ تمام سلاح به هنگام حمله بردن چون شیری یال فرو خفته و تیز چنگال بود.»

گاه در شعر زهیر این تشبیه صورت تسلسل بهخود میگیرد مثلا در قصیدهای که هرم بن سنان را میستاید با این مطلع:

ان الخليط اجد البين فانفرقاً و علق القلب من اسماء ما علقا

از اشك خود سخن مىگويد. آنگاه چشمان اشكبار خود را به دو دلو تشبيه مىكند سپس به وصف ناقهاى مىپردازد كه اين دو دلو را مىكشد و سخن را به وصف ساربانى مىكشاند كه ناقه ر! مىراند و سپس جويى كه آن مرد آب را در آن مىريزد و وزغهايى كه از بيم غرق از جوى مىگريزند.

وصفهای زهیس از حیات و تعرك خسالی نیست و این حیات و تعسرك به هنگامی كه شاعر به ذكر دقایق صحنه ها می پردازد تجلی می كند. چنانكه گوئی خوانندهٔ شعر او در آن تعركات و دكرگونیها حضور دارد. و نیز در داستانهائی كه بوصفهای خود می افزاید. از جمله زیباترین این اوصاف زنده و پر از دكرگونیها و حركات صحنه شكاری است كه شاعر سخت ماهرانه به شعرش آورده است. می بینیم كه غلامش می دود و خود را جمع می كند و به جائی پنهان می سازد و كله گورخران رمل برمی انگیزند و صیادان دسته گورخران را دنبال می كنند و او از همه سواران پیشتر می تازد و بر آنها پیشی می گیرد. شاعر این حركت را با مایه گرفتن از فعل مخصوصاً فعل مضارع تعبیر می كند. زهیر با استعمال فعل مضارع

زهيربن ابىسلمى

حوادث گذشته را در برابر ما مجسم میکند چنانکه گوئی اکنون آنها را می بینیم: فبینا نبغی الصیب جاء غلامنا یتب و یخفی شخصه و یضائله فقیال: شیباه راتعیات بقفیرة بمستأسد القیریان حو مسایله فتباع آثرار الشیباه ولیدنا کشؤ بوب غیث یعفش الاکم وابله «در همانحال که به طلب شکار رفته بودیم غلام ما در حالی که آهسته می دوید

«در همانحان که بهطلب شکار رفته بودیم غلام ما در حالی که اهسته می دوید و خود را جمع کرده بود تا پنهان شود، آمد.

و گفت گورخرانی در آن صحرا علفهایی را که درکنار جوی رسته اند می چرند، پس غلام، از پی آنها به راه افتاد همانند باران تندی که سیلآسا بر کوهساران بارد.»

این است وصف در نزد زهیر؛ پدید،ای مجسم و متحرك، رنگین و گونه گون با تفصیل آنقدر كه موصوف با تمام چهره نمایان شود و شاعر با آنكه در سخن شیوهٔ ایجاز برگزیده است در اینجا جز تفصیل و اطاله نمی گزیند و و از غموض و تلمیح اجتناب می كند.

وصف زهیر، الوان فطـرت و سادگی جاهلی را با پارهای از تفننــما در تشبیه و تعبیر در یکجا گرد آورده است.

در پایان باید افزود که زهیر چنانکه بطرس البستانی می گوید «قاضی اصلاح طلبی است که احکام دادگاه خون را به شعر صادر میکند. در احکام او نه کنایت است نه غموض و چیزی جز آنچه مردم میدانند نمی گوید» منتهی عقبل را در هرچه میگوید حکم قرار میدهه و روحش وقتی که شعر میگوید روح حکیه مطمئنی است که نه شادمانی از راهش میبرد و نه احساسات و عواطف به سخافتش میکشاند. او همواره درپی بهصلاح آوردن کار قبیله است و بیانش همه تعلیم است. و شیوهاش که شیوهٔ خطابی است به ایضاح گرایش دارد و معانی را بهمدد تشبيهات مادى بهذهن شنونده نزديك مىكنداز اينرو وصف را راه وصول به هدف خود شناخته و خود وصافی چیرهدست شده است. قصیده به سبک کهن شکل واقعی خود را در آثار زهير يافته است. و ازين پس قصيده صاحب مقدمه و موضوع و خاتمه گشته است. دیگر میان ابیاتش دست اندازها و پرتگاههایی که در شعب شاعران پیش از او بود دیده نمی شود. زهیر در یک قصیده برخلاف امرؤ القیس و طرفه در معلقاتشان از شاخی به شاخی نمی پرد بلکه تنسیق و ارتباط میان اجزاء را بهخوبی مراعات میکند. حقیقت این است که زهیر در اعصار کهن توانست آنچه را که شعر امکان داشت از انسجام وجودت نصیبش شود به آن ارزانی دارد. شعر برای زهیر یک حرفه بود، به معنی دقیق این کلمه.

124

برخي مراجع:

F. Krenkow: Zuhair b. Abi Sulma, in Encycl. de l'Islam. t. IV.

فصل ششم

عنترة بنشدادالعبسى (٢٥هـ٥٢٥ ميلادى)

زندكى

عنترة بن شداد العبسی المضری در حوالی سال ۵۲۵ در بلاد نجد متولد شد. پدرش از اشراف عبس بود و مادرش کنیزی حبشی به نام زبیبه که شداد در یکی از حملات و غارات خود اسیرش کرده بود. در زمان جاهلیت رسم برآن بود که فرزندان کنیزان نیز در وضع بردگان باشند و تا زمانی که کاری خطیر نکرده باشند پدران آنها را بفرزندی نخوانند. عنتره در خانهٔ پدر چون بردگان میزیست و شتران و اسبان را میچرانید. در این ایام در سوارکاری و دلیری که روحیه اش برای پذیرفتن آن از هر خصلت دیگری آماده تر بود، اشتهار یافت. در واقع کسی تمهاجم ددان و درندگان و اسبان ارزندهٔ خود را در سرزمینی که از هرسو در معرض ندی باشد. عنتره در این ایام در سوارکاری و دلیری که روحیه اش برای پذیرفتن آن از هر خصلت دیگری آماده تر بود، اشتهار یافت. در واقع کسی برای پذیرفتن آن از هر خصلت دیگری آماده تر بود، اشتهار یافت. در واقع کسی برای به دران و درندگان و متعاوزان بود، بچراند می بایست سوارکاری می دلیر باشد. عنتره دراین ایام تا آنجا که میتوانست با افسانه های قهرمانان آشنا شد و از فصاحت بیان برخوردار گردید. داستان قهرمانان روح او را سرکشی و بزرگواری آموخت تا آنجا که نه چون بردگان در استخفاف قبیله بلکه همانند یکی از افرادآزاد قبیله در بلند آوازه ساختن و تجلیل از آن کوشید.

عنترهٔ چوپان آنچنان زورمند شد که کس را یارای آن نبود که به حریم او تجاوز کند یا بیهوده سر به سرش بگذارد. ولی همچنان زنجیر بردگی را به گردن داشت. از زندگی خود خرسند نبود، از این رو همواره منتظر فرصت بود تا پدر را وادارد به فرزندیش بپذیرد، تا در میان قومش بلند آوازه گردد.

در این روزها اتفاقی آفتاد و آنچنان بود که جماعتی از قبیلهٔ طییء برقبیلهٔ عبس هجوم آوردند و خواستند چند شتر را با خود ببرند. شداد، عنتره را به حمله برخصم فراخواند ولی عنتره سر باز زد که «بردگان جز دوشیدن و بستن پستان شتران چه کاری را نیکو میدانند؟» پدر بار دیگر او را به حمله فراخواند و وعدهٔ آزادیاش داد. پسر در خروش آمد. گوئی برقدرت و جسارتش بیفزود. بردشمن تاخت و شتران را باز پس گرفت و به آنچه در آرزویش بود، رسید. خبر آزادی او همراه با صیت قهرمانی و شمشیرزنیاش در قبیله پیچید.

چون به دلاوری شناخته آمد کار فرماندهی و سپاهکشی به او معول شد. در چند نبرد شرکت جست و دشمنان عبس را چون طییء و غطفان وحنیفه ودیگران، گوشمالی به واجب داد. او در جنگ داحس و غبراء فرماندهی کینه توز و نیرومند بود. از آن پس روزهای دراز زره از تن نمی کند و شمشیر از خود دور نمی ساخت و همواره برپشت اسب خویش جای داشت تا ذکر دلاوری آمیخته به حکمت و دور از تهور او جهان را پر کرد. ولی این اقدامات خطیر نه تنها از تحقیر قوم درباره او نکاست بلکه آتش حسد را در دلهای شان برانگیخت و حاسدان زبان به مذمت او گشودند و این بیدادگری سراس زندگی قهرمان دلین را دراندوه و الم فرو برد.

دردی که بردیگر دردهای عنتره افزوده شده بود، عشق او بهدختر عمش عبله بود. او از عنتره گریزان بود و خویشاوندانش سیاهی چهره وستبری لبهای شاعر را مستمسك قرار داده در نفرت و گریز او می کوشیدند. علاوه بر این چهره نامعمود، عنتره از سوی مادر حبشی بود و بنابراین نمی توانست یك عرب اصیل باشد. عنتره زندگی خود را در راه خشنود ساختن دختر عمش عبله به سر آورد و همواره با ذكر شجاعت و فصاحت و كرم اخلاق و دیگر اعمال جسیم خویش كه پردهای بر سیاهی رنگ و نقصان نسبش می کشیدند در جلب محبت عبله تلاش كرد.

عنتره در حدود سال ۶۱۵ در حدود ۹۰ سالگی وفات کرد. مورخان در کیفیت مرگش اختلاف دارند. اغلب بن این عقیدهاند که او در یکی از هجومهایش بن قبیلهٔ طییء کشته شد.

چون عنتره بمرد افسانه پردازان در پیرامون زندگی او افسانه ها پرداختند و عنترهٔ واقعی آنقدر بزرگت شد تا مثل اعلای سوارکاران دلیر و شاعران مفلق گردید و کتاب داستان عنتره در چند جلد پدید آمد کتابی که محققان فرنگت آن را «ایلیاد عرب» گفته اند.

این عنترهٔ داستان سیاهی است در نهایت سیاهی و به قول عیبجویانش سخت ناخراشیده، اما قهرمانی است پیروز جنگ، عصای ناتوانان است و شمشیر مظلومان. جاهطلبی است که برای نیل به مجد و عظمت جاوید همه چیز خود را بذل میکند.

از سوی دیگر عنتره، قهرمان یک عشق پاک و عاری از آلودگی هواست. او برای رسیدن به عبله دخترعمش به کارهای عظیم و خطیر دست یازید و در طلبش تلاش فراوان کرد ولی همواره میان او و معشوق موانع صعب بود زیرا عمویش مالک و پسرعمش عمرو و رقبیش عمارة بن زیاد همگی سخت اهل تعصب و غیرت بودند و رقیبانی کینه توز و بی ترحم. داستان پردازان برای آنکه به رنگ و رونق داستان خود بیفزایند نبردها و درگیریهای بسیار ساختهاند. هر بار نیاز قبیلهٔ عبس به پهلوان خود بیشتر می شود و او نیز در این مضمار هر روز هنرنمائی تازه ای میکند و بر دشمن ضربات کوبنده تری فرود می آورد و تن های بیشتری را بی جان می سازد.

پس از اینهمه دلاوری و اعمال قهرمانی بر پشت اسبش «انجر» که رفیق و همراه زندگی پرتلاش او بود میمیرد و آن در اثر تیری است که زربن جابس النبهانی ملقب به الاسد الرهیص بهجانب او رها میکند.

آلار

عنتره را دیوانی است حاوی ۵۵۵۰ بیت که نخستینبار در بیروت بهسال ۱۸۶۴ چاپ شده و از آن پس بارها در این شهر بهچاپ رسیده. بیشتر اشعار عنتره فخر و حماسه و ذکر وقایع و غزل است و در این غزلهای عفیفانه عشق خود را به عبله بیان داشته و نیز اندکی مدح و رثاء. مشهورترین قصائد او معلقهٔ اوست با این مطلع:

> هل غادر الشعراء من متردم أم هل عرفت الدار بعد توهم! و پارهای از راویان معتقدند که مطلع قصیده این بیت است:

يا دار عبلة بالجواء تكلمي وعمى صباحاً دار عبلة واسلمي

معلقه میمیه ای است در حدود ۲۹ بیت. البته راویان را در تعداد ابیات آن اختلاف است. عده ای از جمله زوزنی و تبریزی و ابن انباری بر آن شرح نوشته اند وچند بار جداگانه هم به طبع رسیده و به زبانه ای لاتینی وفرانسوی ترجمه شده است.

معلقه عنتره از ارزشهای خاصی برخوردار است شاعر در سرودن آن شیوهای جز شیوهٔ شاعران پیشین را برگزیده، هرچند مانند آنها بهذکر دیار وصف ناقه و فخر به کرم وجود و شجاعت پرداخته است. شیوهٔ عنتره سهرل و ممتنع است از سستی و ابتذال به دور است و شاعر در الفاظ دشوار و معانی غریب نمی پیچد ولی غالباً به یک سلسله معانی دست می یابد که کمتر شاعری بدان

عنتره معلقهٔ خود را در اثناء «حربالسباق» که بهسال ۶۰۹ بهپایان آمده سروده است. انگیزهٔ او در سرودن آن چنان بود که چون پدر بهخاطر رشادتش او را بهفرزندی پذیرفت مردی از بنیعبس دشنامش داد و سیاهی او و مادر و برادرانش را بر او عیب گرفت. عنتره در پاسخ او گفت که: «من بیش از تو در ورطهٔ کارزار افتم و بیش از تو غنیمت بهچنگ آرم و به هنگام خواهش یا آرزم ترم و در بذل مال دستی گشاده تر دارم. و...» او گفت: «من از تو شاعرترم» عنتره گفت: «این را اکنون خواهی دانست» سپس معلقهٔ خود را که به تفصیل حاوی مفاخر

اوست، بخواند.

معلقهٔ عنتره بر دو بخش است: غزل و فخر. بخش غزل از ایستادن براطلال و ذکر یاران (۱–۱۲) و وصف عبله و تشبیه آن به باغی شکفته (۱۳–۲۱) و وصف ناقه (۲۲–۳۴) سخن رفته است. و در بخش فخر که مدار قصیده بر آن است، ذکر کرم اخلاق و حریت طبع و شرف و سخاوت (۳۵–۴۱) و جنگ آزمائی او (۲۲–۲۹) آمده است در این بخش اخیر عنتره کارزاری را وصف میکند که خود نقطهٔ مدار و شمشیر آبدار آن بوده و نیز از اسبش و دلسوزی به حال او سخن میگوید.

معلقه با وصف اطلال دیار معشوق و ذکر درد جانکاه فراق و امثال این مسائل آغاز می شود، آنگاه به وصف عبله می پردازد در همهٔ اینها سخنش سهل و لطیف است. سپس ناقه اش را وصف می کند، ناقه ای که او را به عبله خواهد رسانید و دراین وصف، دوش به دوش همهٔ شاعرانی که وصف ناقه کرده اند پیش می رود و کلامش رنگ شدت و صلابت به خود می گیرد تا جائی که شعر طرفه را به یاد می آورد. چون وصف ناقه پایان می گیرد بار دیگر به عبله باز می گردد و به ذکر محامد خود می پردازد تا مگر دوستی او را جلب کند در اینجا نیز در عین انسجام سخن رقیق و سمل می گردد. به قول طه حسین «قصیدهٔ معلقهٔ عنتره مجموعه ای است از نغمه های است که همچنان محسوس است، گاه آشکار و گاه چنان پنهان که گوش قادر به شنیدنش نیست و این نغمه که ارکان قصیده بر آن استوار است سخن شاعر است با معبوب و یاد و خاطرهٔ او که همواره در قلبش حاضر است».

شعی عنتره از دستکاری و زیادت و نقصان در امان نمانده است. غالباً شعر عنترهٔ داستانی با شعر عنترهٔ تاریخی درآمیخت است. مخصوصاً پس از پیدایش داستان عنتره، این انتحال بیشتی شده. افسانهٔ عنتره در اواخر قرن دهم میلادی جمعآوری شد واز آن پس قصائدی از اول تا آخر در وصف جنگ و فخر به اعمال حمیده در کوشش برای زدودن سیاهی از پوست و آمیختگی در نسب جعل شد و به دیوان شاعر افزوده گردید. از جمله این قصائد باید از لامیهای مجعول با این مطلع:

حکم سیوفک فمی رقاب العذل و اذا نماز ت بدار ذل فارحل

و بائیهای با این مطلع:

- لا يحمل الحقد من تعلو به الرتب ولا ينال الملى من طبعه الغضب

نامبرد. همچنین قصائدی هم که ازآن عنتره است و درآنها آشفتگی یا غلو و یا سستی مشاهده می شود از آسیب جاعلان در امان نمانده اند. از جمله قصائدی که یا همه اش یا بیشتر ابیاتش از اوست یکی معلقهٔ اوست و دیگر لامیه ای با این مطلع:

طـال الثوا على رسوم المنزل بين اللكيك و بين ذات الحرمل

و هائیهای با این مطلع:

و كـتيبـة لبستهـا بـكتيبـة شهبـاء باسلـة يخـاف رداها

اگر اشعار عنتره دستخوش اینهمه جعلیات شده شگفتی نیست زیرا راویان و قصه پردازانی که به اخبار این قهرمان عبسی دلبستگی یافته بودند و به شخصیت عالی او عشق می ورزیدند و دلیریها و قهرمانیهایش را در میان ملتی که تشنه این داستانها بود منشر می دادند، بس فراوان بودند.

عنتره شاعرى يكانه

عنتره از شخصیتهای بزرگی است که در عصری چون عصر جاهلی کمتر دیده شده است. او را یک سلسله صفات و سجایای پسندیده بود که در شعرش که بیشتر به صورت یک اعترافنامهٔ ساده است تجلی میکند و گوئی میکوشد تا سیاهی پوست خود را ... که باعث تحقیرش شده بود ... با این صفات و سجایای درخشان بپوشاند و عبله را که همه آرزوی حیات اوست خشنود سازد. هرکس معلقه او را مطالعه کند به آ شکار با این خصال روبه رو خواهد شد:

عفت یکی از خصال برجستهٔ اوست یعنی هیچ شاعری را نمییابیم که تا این حد پای بند این خصلت باشد، چنانکه به دیدار هیچ زنی نمی رود مگر آنکه شوهرش نیز حضور داشته باشد:

أغشى فتساة الحي عند حليلها و إذا غيزا في الجيش لا أغشها

یانوی عشیره را نزد شوهرش دیدار میکنم و چون شوهرش همراه سپاه به جنگ رود با او دیدار نکنم.

و چون زن همسایهٔ خود را بیند چشم فرو می بندد: واغض طرفی ما بدت لی جارتی محتی یواری جارتی میآواهیا

چون زن همسایه در مقابلم آشکار می شود چشم برهم می نهم تا زن همسایه را خیمه اش پنهان سازد.

و اینها از آن روست که عنتره زمام نفس خود را به دست دارد و از پی هوا نمیرود:

انی امرؤ سمح الخلیقة ماجد لا اتبع النفس اللجوج هواهیا من مردی نرمخوی و خوش خلقم و پیروی از هواهای نفس لجوج نمیکنم. این عفت چنان در عنتره رسوخ یافته که او را از ارتکاب هر عمل پست و فرومایه ای باز میدارد تاآنجاکه برای گرفتن سهم خود از غنایم تلاش نمیکند:

هلا سألت الخيل يا ابنة مــالك ان كنت جاهلة بما لــم تعلمى يخبرك من شهد الوقيعة أننى أغشى ألوغى وأعف عند المغنم

ای دختر مالک اگر از دلیری من آگاه نیستی چرا از سوارکاران قبیلهات نمی پرسی؟

آنان که در کارزارهای من حاضر بودهاند بتو خواهند گفت که من در جنگ چنان بلند همتم که بهغنایم نمیپردازم.

او خود را برتر از آن میداند کهاز کسی چیزی بخواهد یا برسفره لئیمی بنشیند.

و لقد أبيت على الطوى وأظله حتى أنــال به كريــم المأكــل

شب هنگام گرسنه میخوابم و بر گرسنگی صبر میکنم تا برخوراکی کریمانه دست یابم.

و نیز برتر از آن است که به کس بدی کند و حال آنکه دیگران به آسانی با او به مخالفت بر می خیزند و این بدان سبب است که بردبار است اما تا هنگامی که بر او ستمی نرفته باشد:

أثنى على بما عملمت فاننى سمهل مخالقتى اذا لم أظلم

تو مرا بستای که به خلق و خوی من آگاهی و میدانی، تا هنگامی که به من ستمی نشده و حقم را تباه نساختهاند مردی خوش محضر و خوشخویم.

فاذا ظلمت فان ظلمى باسل مر مذاقته كطعم العلقم

ولى اگر به من ستمى شود ستمكارى من نيز شديد و تلخ چون حنظل است.

آری او حقوق دیگران را می شناسد و چون به جنگ رود به اسارت زنان بدون مهر دست نمی یازد و مال کسی را نمی رباید، مگر اینکه دو برابر آنچه از آنها ربوده به آنها باز پس دهد.

عنتره کریمالنفس است و کرم از سجایای اوست. او میداند چه وقت باید مال خود را در عشرت و لهو صرف کند. در بزم شراب، در مستی مال خویش فدا میکند تا آبروی خویش نگهدارد و به گاه هوشیاری چون کسی از او مالی طلب کند با دل و دستی گشاده بهیاریاش برخیزد:

| مالی، وعرضی وافر لـم یکلم | فاذا شربت فاننى مستهلك     |
|---------------------------|----------------------------|
| و کما علمت شمائلی و تکرمی | واذا منحوت فما اقصر عن ندى |

چون به باده گساری نشینم مالم را فدا میکنم و آبرویم برجاست و از عیب مصون. و تو به خصال و بزرگواری من آگاهی که چون از مستی به هوش آیم از بخشش

ار نايستم. باز نايستم.

عنتره علاوه بر شرف و کرامت، سوارکاری دلیر است. دلیـری ذاتــی و سوارکاری حالت طبیعی او است و آنچه خوشدلش میسازد ـ چنانکه گوئی شفای روح اوست ـ قدم نهادن در مخاطرات است:

ولقد شفى نفسى، وأبرأ سقمها قيل الفوارس: «ويكعنتر أقدم».

نعرهٔ سواران که فریاد میزدند عنتره حمله کن جان مرا شفا میبخشید و رنج و درد را از من دورمیکرد.

و بر پشت اسبش همواره آمادهٔ هر حادثهای است:

اذ لا أزال على رحالية سابيح نهيد تعياوره الكمياة مكليم

پیوسته بر پشت یکران تیزتک خود نشستهام آنگاه که پهلوانان از هر سو بر آن زخم میزنند.

و بی هیچ بیمی به پیشباز مرگ می رود: ... فعلیه أقتحم المیاج تقحما فیما و أنقض أنقضاض الاجدل برآن می نشینم و به ورطهٔ جنگ فرو می روم وچون مرغی شکاری دلیران را شکار می کنم.

شجاعت عنتره تهور و بی باکی نیست به قول فؤاد البستانی «در شجاعت راه میانه برگزیده ومی داند که آن را چگونه و در کجا به کار برد. همواره به اندازه ای که ضرور است آن را به کار می دارد. و می کوشد تا ازین اند ک به منافع کثیر دست یابد» و صاحب اغانی می گوید که «عنتره را پرسیدند آیا تو شجاعترین و پاید ارترین اعراب هستی؟ گفت: نه، گفتند پس از چه روی به شجاعت و پاید اری شهرت یافته ای؟ گفت: ازین روی که زمانی قدم در مید ان کارزار می نهم که زمان حمله باشد و زمانی از جنگ رخ بر می تابم که حزم و احتیا طم فر مان می دهد و به جائی که راه بیرون شدنش را ندانم قدم نمی نهم. نخست بر ناتوان ترسو می تازم و بر او ضربتی هولناک فرود می آورم آنچنانکه وحشت بر دل هماورد شجاع چیره شود آنگاه بدو روی می آورم و به زندگی اش پایان می دهم». عنتره با آنکه مرد رزم است هرگز به سختدلی مبتلی نگشته است. احساساتی رقیق و عاطفهای نیرومند دارد. زیرا ، پس از آنممه خواری به عزت رسیده و بعد از بردگی آزادی یافته. آلری رنج و خواری سبب صفای عواطف و تلطیف مزاج می شوند و ازین رو عنتره از چنین رقتی برخوردار بود، در همه جا و همه وقت حتی نسبت به دشمنش که به دست او کشته شده بود واسب خودکه دردل معرکه پیش می تاخت:

فازور من وقــع القنا بلبانــه و شكــا الى بعبــرة و تحمحـم لو كانيدرى ما المحاورة اشتكى و لكان، لو علم الكلام، مكلمى.

اسبم از شدت ضربات نیزه که به سینه اش وارد آسد رم کرد و با اشك و شیبهه به من شکایت کرد.

اگر میدانست که سخن گفتن چیست شکایت میکرد و اگر سخن گفتن می۔ توانست سخن میگفت.

طهحسین صفات و سجایای عنتره را چنین خلاصه میکند: «در عنتره معنی کامل مردانگی یك عرب نهفته بود. نرمخو و رقیق القلب بود اما نه آن قدر که این رقت به ضعف کشد. پایدار و استوار بود اما نه آن قدر که به عنف منتهی شود. باده گساری می کرد اما نه آن سان که مستی اش به فساد افکند و چون از مستی به خود می آمد کاری که نه درخور کریمان باشد از او سر نمی زد و همچنان سخاو تمند و بخشنده بود. چون جنگی پیش می آمد پیشتاز بود و به هنگام تقسیم غنیمت عفیف. می خواست از چنان صفات و سجایائی برخوردار باشد که یك عرب کریم النفس بدان آراسته است. عنتره چون صفات خود را بر سی می کند که از همه آن صفات برخوردار است، آنگاه خود را در معرض قضاوت می گذارد که: و کماعلمت شمائلی و تکرمی.»

این است عنتره آنچنانکه در شعرش تجلی میکند. و اینها است صفات عالیه او و عنتره این صفات را باقدرت اراده و روح مشتاق به مجد و بزرگی گرد آورده بود و باهمین نیروی اراده بود که توانست برای خود کاخی عظیم از افتخارات برآورد. اما این افتخاراتی که بهقوت بازو و تیزی شمشیر نصیبش شد در برابر افتخاراتی که قلمش به او ارزانی داشت ناچیز می نماید. شعر او از زیباترین اشعار جاهلی است. نفسی است که آن روح شریف در آمال وآلام وحماسه و فخر خویش کشیده است از این رو شعر او به دو بخش می شود: غنائی و حماسی

### عنتره و شعر غنائی

عنتره همواره قرین تألم بود زیرا برده نبود و بردهاش می پنداشتند و باآنکه سریرت و سیرتی تابناک داشت. سیاهی پوستش را براو عیب می گرفتند و در عین اینکه بر او رشک می بردند، مسخرهاش می کردند. سخاوتمند و بخشنده بود ولی تهی دست. در عشق او هیچ شائبهٔ نفسانی نبود و عفت از خصوصیات مهرورزی اش بود. این الم و رنج در تمام طول زندگانیش همراه او بود بر عفتش تأثیر می گذاشت و به اندیشه اش شکل می بخشید و برابتکارش می افزود، حیاتش را صفا می بخشید و قلبش را به عواطف لطیف می آراست و در سخنش مؤثر می افتاد و زبانش را نرمی عطا می کرد و الفاظش را از خشونت می پیراست و به کلام او موسیقی خوش آهنگی ارزانی می داشت.

عنتره در اندیشهاش، در خیالش در عاطفهاش و در احساسش صدق می ورزد و این صدق رنگی فطری و ساده دارد. حالات درونی خود را بی هیچ ریا و ظاهر-سازی و نیرنگ بیان میکند. با عبله آنچنان سخن می گوید که گوئی در برابرش ایستاده. با هرکس که میخواهد او را از حال درون خویش آگاه کند تا دردش را احساس کند، سخن می گوید حتی با عیبجویان و حاسدانش. او درهمه حال می خواهد از بار اندوه و آلام خود بکاهد همچنانکه می کوشد با معشوق که اکنون از او دور شده و میانشان قله ها و گردنه ها پدید آمده راز گوید. روح عنتره با نغمه های بساطت با شور و حرارت خاص خود در سراس شعرش متجلی است. شعب را نغمه ای است که تألم و اندوه نوع بش را در هر زمان و هرمکانی دربر دارد شعر بساطت با شور و حرارت خاص خود در سراس شعرش متجلی است. شعب را زورد و در هر زمان و هرمکانی دربر دارد شعر آورد و در هر قلبی را می گشاید.

از انواع شعر غنائی صادقانه و آمیخته به صفا که در نزد این شاعر عبسی می ابیم غزل است. غزل عنتره از قلب مشتاق و سرگشته ای که به عبله عشق می ورزد و به جز او به هیچ کس دیگر نمی پردازد می تراود. عبله نیز به این عشق یاک آگاه است:

ولئن سألت بذاك عبلة خبرت أن لا أريد من النساء سواها

اگر در اینباره از عبله بپرسی به تو خواهد گفت، که من زنی جز او را نمیخواهم.

عنتره میخواهد در این راه هرچه دارد بدهد، جان نثار جانان کند و این عشق به یاریاش برخیزد تا از هرچه معشوق را ناخوش میآید دوری جوید.

و احببها اما دعت لعظیمة و أعینها و أكف عماساهسا

دوستش دارم، هرگاه از من کاری بزرگ خواهد به یاریاش برمیخیزم و از آنچه فراموش کند چشمپوشی کنم.

عشق عنتره عشقی دردناك است، زیرا چهرهٔ محبوب هرچند همواره در آئینهٔ دل او متجلی است، او خود فرسنگمها ازو دور است. و این درد و الم آمیخته بسا یأس و حرمان رنگی است که سرتاسر غزل عنتره را در خود فرو پوشیده است و شعر او که نمیخواهد ذرهای از جادهٔ عفاف قدم بیرون نهد، یکباره آه سرد و اشك گرم میشود. اندوه به زبان شوق سخن میگوید و این شوق همواره آشکار است حتی در الفاظ و تراکیب و اسالیب استفهام، تلهف، تعجب و نداء:

قالوا: «اللقاء غداً بمنعرجاللوي» و اطول شوق المستهام الى غد!

گفتند: روز دیدار فرداست در آن پیچیدگی ریگستان، دریغا که اشتیاق عاشق تافردا چه دراز خواهد کشید.

و گاه شوق بهآتشی سوزان بدل می شود:

و تخــال أنفــاسي اذا رددتها بين الطلول محت نقوش المبرد

چون در میان اطلال خانهٔ او آه سوزان برآورم از گرمی آن آژدههای سوهان محو شود.

و اندوهگاه بهزبان شکوی و تظلم گویاست:

وقد أبعدوني عن حبيب أحبه فأصبحت في قفر عن الانس ناز م

مرا از معبوبی که دوستش میدارم دور کردند و من به بیابانی دور از آدمی افتادم.

و بسا که عشق به اشکی ریز آن بدل می شود و پردهٔ راز عاشق را برمی درد: أعاتب دهراً لا یلین لناصح وأخفی الجوی فی القلب والدمع فاضحی روزگار را که با سخن هیچ ناصحی نرم نمی شود سرزنش می کنم. عشق را در دل پنهان می دارم ولی اشکم مرا رسوا می کند.

غزل عنتره از تحلیلات عمیق روانی یا اوج گرفتن در عالم ارواح به دور است. غزل او نگاهی است که عبله را در میان اطلال و آثار باقی مانده از قبیله جستجو میکند، اشکی است در برابر خیمه هایی که به زودی سرنگون می شوند تا در جای دیگر افراشته شوند. محبوب غالباً بره آهو یا چیزی شبیه به آن است که بدویان می پسندند. و به جای سرمه جادو در چشمانش مکان گزیده است. غزل عنتره در هر حال زبان روحی است که میگدازد و نمی داند که این گداختن را با چه زبانی تعبیر کند از این رو چون کودکان فریاد سر می دهد و ناله میکند و آه میکشد.

عنتره شاعر حماسه

عنتر، در عین آنکه به آلام خود تغنی میکند و سوز عشقخویش را به صور تهای گونه گون بیان می دارد ولی از سوی دیگر میکوشد تا زبان عیبجویان و حاسدان را بربندد و در چشم عبله جلوه کند، تا شاید به سخن بدخواهان گوش فرانده ورنگ سیاهش را بر او نگیرد. ازین رو از رشادتهای خود در صحنه های جنگ به خصوص مردانگیهایش در نبرد داحس و غبراء داد سخن می دهد تا شاید مباهات به این هنرها جای مباهات به خویشاوندان را پر سازد:

| فوق الثريا و السماك الاعزل      | ان کنت فی عدد العبید فهمتی |
|---------------------------------|----------------------------|
| لا بالقرابــة و العديــد الاجزل | و بذابلی و مهندی نلت العلی |

هرچند در شمار بردگانم ولی همت من فراز ستارهٔ ثریا و سماک اعزل است. به نیروی نیزهام و تیغ هندی ام به این مقام بلند رسیده ام نه به خویشاوندی و عطای بسیار.

او همواره از عبله میخواهد که در گیرودار جنگهایش حاضر آید و او را بنگرد و صدایش را بشنود؛ اگرچه عبله در برابر او حاضر است و با او سخت میگویند و بهکارهای بزرگش ترغیب میکند. در این حال یقین میکند که او از حاسدان و عیبجویانش برتر است او مرد مردان و گرد گردان است.

آری هدف اصلی عنتره در حماسه هایش چنین است. سبک شعر او نزدیک به سبکهای حماسی است و شاعر هرچند در این موضوعات جز به قطعه های کوتاهی نپرداخته و از تفصیل و اطاله خودداری ورزیده است، و اگر چهدرتمام اینگونه اشعار خود را از یاد نبرده و مرکز و قطب دایرهٔ جنگها و معور کلام قرار داده تا در چشم معبوب جلوه و جلای بیشتری یابد، ولی او را در حماسه ها وفغریاتش روحی حماسی است که در وصفها و قصه های او و در جوی که خیال شاعر میآفریند تجلی میکند، همچنانکه در موسیقی شعری وکلمات پرطنین او تأثیرش متجلی است.

عنتره در این نوع از شعرش ـ که در ضمن قصائدش پراکنده است، از وصف و داستان پردازی یاری میجوید. اسبش را وصف میکند، مردی را که به او حمله می برد وصف میکند، سلاح نبردش را وصف میکند. و میدانهای جنگ را در صورت داستانی وصف میکند. غالباً وقتیکه اسبش را وصف میکند، نهایت دقت را به کار می برد زیرا چنان اسبی، باید که چون سوارش از جرئت و اقدام بهرهمند باشد.

عنتره از اینکه هماورد او پهلوانی کینه توز و جبار است بر خود می بالد زیرا اوست که او را با همه کینه توزی و جباری با تیغ یا نیزه میزند و بر خاك هلاکش می افکند:

و محجج كحره الكماة نهزاله لا مصعن هربا ولا مستسلم

جادت يــداى له بعاجل طعنــة بمثــقف صدق الكعــوب مقــوم فتــركته جزر السبــاع ينشنــه يقضمن حسن بنانــه والمعصم

چه بسا مردانی بودند در جنگ پایدار، مردانی که نه میگریختند و نه امان میخواستند. غرق در سلاح. مردانی که دلیران روزگار از مبارزه با آنان بیم داشتند.

و چون با نیزهٔ استوارم بر آنان پیشدستی کردم بر جای سرد شدند. آنگاه آنان را چون گوسفندان که طعمهٔ خلقاند طعمه درندگان صحرا میساختم و درندگان انگشتان زیبا و ساعدهاشان را میخوردند.

عنتره به هنگام وصف سلاحها و صحنه های آوردگاه نیك بر طبل می كوبد و به كرنای می دمد، حتی صدای چكاچاك شمشیر ها و برخورد نیزه ها را منعكس می كند ولی در همهٔ این احوال به ایجاز می گراید و از آنهمه تنها به اندكی از ذكر ضرب و طعن و كر و فر بسنده می كند.

عنتره در وصف و داستان پردازی خود بر وقایع تاریخی تکیه دارد و بند از بال خیال برمیدارد تا حوادث جنگی را هر چه بیشتر پربار سازد و بـدان رنگ حماسی زند. دیوان شاعر عبسی پر از مبالغات ساده و بی پیرایه ای است که در آن فضای حماسی که او می سازد چندان ناخوشایند نیست:

اذا ما مشوا في السابغات حسبتهم سيولا وقهد جاشت بهن الا باطح

چون با زرمهای بلند خویش تاخت آورند پنداریسیلهائیبیامان هستند در سیلگاهها جاری.

خیال عنتره در وصفهایش متکی به تشبیه حسی است و این شیوهٔ همه شاعران عصر جاهلی است که شعرشان الهام فطرت است. از ویژگیهای عنتره در وصفها و داستان پردازیهایش حرکت و روحی است که در سرتاس اثر خود میدمد و گاه به موصوفهای خود شخصیت انسانی می بخشد چنانکه در این بیت دربارهٔ اسبش وقتی که در معاصره نیزه ها و شمشیرها قرار می گیرد:

فأزور من وقـع القنا بلبانـه و شكا الى بعبرة و تحمحم!...

اسبم از شدت ضربات نیزهکه بهسینهاش وارد میآمد رم کرد و با اشک و شیبهه بهمن شکایت کرد.

زبان عنتره در حماسه هایش زبانی جوشان و پرتعرک است. انتخاب کلمات حماسی به شعر او روح حماسی میدمد و هماهنگ یك موسیقی حماسی صدای کوبیدن نیزه ها وفریاد دلیران جنگاور و پیش تاختن و پس نشستن اسبان، خواننده را به سلحشوری و اقدام میکشاند: والخیل تعلم والفوارس آننی فرقت جمعهم بضربة فیصل!... سپاهیان و سواران میدانند که من جمعشان را با ضربه شمشیر بران پی اکنده ساختم.

شعر حماسی عنتره با عواطف او آمیخته است عاطفهای که گاه درد میکشد کاه زبان به شکایت میکشاید و گاه برای جلب محبت و خشنودی دیگران یه هیجان میآید. و همین عاطفه است که بسا بر شعر حماسی او رنگ غنائی میزند و اورا بدانجا میکشاند که در یك قطعه حماسی چیزی از حدیث نفس بیاورد که حدیث جنگ و حماسه نباشد:

آنگاه که نیزهها از خونم سیراب می شدند و شمشیرهای هندی خونم را می۔ ریختند تو را بهیاد آوردم.

دلم میخواست شمشینهای سپید را میبوسیدم زیرا چون دندانهای درخشان تو به هنگام لبخند زدنت بودند.

در این دو بیت علاوه بر جنبه های عاطفی آن یك سلسله معلومات تاریخی نیز آمده است. چون شیوهٔ جنگهای آن روزگار و سازوبرگی كه در نبرد بهكار می بردند و اخلاق و عادات اعراب.

این است عنترة بن شداد با روح شریف و قلب بزرگش. با آلام و آمال او، با شجاعت و اقدام او، با شعرش که مظهر نیروی جاهلی است، با جزالت و رقت اسلوب و سهولتش. شعری پر از ابتکارات از توصیف و تصویر و دیگر هنرهای بدیعی و بیانی. شعری که در موضع لطافت چنان لطیف می شود که گوئی آب می شود و در موضع شدت چنان به شدت می گراید که گوئی از آن وحشت می زاید. و در هر حال صورتی است از روح سراینده اش با همه حرکت و حیات و حرارت آن.

برخي مراجع:

فؤاد افرام البستاني: عنترةبن شداد - الروائع ٢٧ - بيروت ١٩٣٠. الابلويس شيخو: شعراء النصرانيه - بيروت ١٩٨٠ - ٧٩٤. جرجیزیدان: عنترةالعبسی شاعر عبس و فارسهم \_ الهلال ۵: ۷۲۳. میشال سلیم کمید: عنتره کما هوفی شعره: الکلیه ۱۵: ۱۱ \_ ۱۷ و ۹۲\_۹۹.

Brockelmann: Antar (a) — In Encycl. de l'Islam, I, 366. De Slane: Antara: in J. As., Mai 1838, P. 445.

فصل هفتم اعشى الاكبر - لبيدين ربيعه

اعشی الاکبر (۵۳۰ م ــ ۶۲<sup>،</sup>۹ م) زندگی

ابوبصین میمون بن قیس البکری معروف به اعشی الاکبر در حدود سال ۵۰۵۰ م در قریه منفوحه دریمامه متولد شد. نخست راوی دایی خود مسیب بن علس بود. اعشی مردی لاابالی و عشرت طلب بود. همواره سرگرم باده گساری و قمار. این دو او را به اسراف و اتلاف گرفتار کردند و از آن پس برای به دست آوردن مال سخت به کوشش برخاست و به هرجا که می توانست سرکشید چنانکه گویند از یمامه به یمن و بادیه و حجاز و حیره و عمان و فلسطین و عراق و ایران سفر کرد و هیچ پادشاه یاامیری نبود جز آنکه برای کسب مال، رخت به آستانش کشید.

اعشی در عصر خود نفوذی فراوان داشت، تا آنجا که دربارهٔ او گفته اند «در جاهلیت هرکس را مدح گفت سبب رفعتش شد و هرکس را هجا گفت سبب تنزل مقامش» و هرکس میخواست از او در شعرش یاد کند مالی به و می بخشید شاید مدحش گوید و بر رفعتش بیفزاید. از این گونه است داستان محلق الکلابی که دخترانی شوی ناکرده داشت. روزی اعشی بر او بگذشت، محلق شتری به افتخارش نحر کرد چون اعشی از نزد او برخاست به بازار عکاظ آمد و قصیده ای در ستایش او انشاد کرد. گویند از آن پس مردم برای همسری دخترانش به یکدیگر پیشی میگرفتند و زمانی نگذشت که همه را به خانهٔ شوی فرستاد و خود مال فراوانی به چنگ آورد.

اعشی بهسال ۶۲۹ م وفات کرد. و ابوالفرج اصفهانی از یکی از معاصرانش روایت میکند که قبر او را دیدهاست که جوانان باده گسار بر سر آن باده می۔ نوشیدهاند و جرعهای هم برآن خاك میافشاندهاند تا استخوانهایش را از چیزی که در زمان حیات، همدرد او بود و هم درمانش سیراب سازند.

آثار

اعشی را دیوان بزرگی است. در همهٔ ابواب شعن طبعآزمائی کرده است. ولی بیشتن اشعار او در مدح است. در غــزل و وصف و خمن هم قویدست بـود. مشهورترین قصائد او یکی معلقه اوست با این مطلع:

ودع هريرة أن الركب مرتعل و هل تطيق وداعاً أيها الرجل؟ و ديگر قصيده اى است در غزل و وصف و مدح با اين مطلع: ما بكاء الكبيس بالاطلال و سؤالى و ما ترد سؤالسى؟!

اما معلقهٔ او قصیدهای است در حدود ۶۵ بیت در بعر بسیط که بار اول بهسال ۱۸۲۶ بهچاپ رسیده و به آلمانی و فرانسوی و فارسی ترجمه شده است.

این معلقه بر چند بخش است، یکی وصف مجلسهای نوشخواری اوست که حاوی وصف هریره و ماجراهای عشقی شاعر با او و نیز وصف باده و باده نوشی (۱–۳۲)، دیگر وصف سفر وآنچه شاعر در راه دیده است از بیابان و ابر وبرق (۲۹–۳۲) سه دیگر تهدید یزیدبن مسهر الشیبانی ابن عم شاعر و این تهدید حاوی ابیات فخریه است (۴۵–۴۵)

## اعشى شاعر مدح

اعشی در تکسب به شعر پای بهجای پای نابغه گذاشت و در ستایشگری فرق میان پادشاهان و مردم عادی نگذاشت، زیرا هرکس را که از بیش و کمی بهرهمندش میساخت مدح میگفت، تا آنجا که نحوهٔ عمل او بهگدائی نزدیکتر از تکسب به شعر بود. میگویند «او نغستین کسی است که با شعر گدائی کرد.»

اما اسلوب او در مداحی همان اسلوب معروف قدیم است که شاعر قصیده را با غزل یا وصف خمر و مجالس لمهو آغاز میکند پس بهذکر سفر و وصف ناقه و رفتن به نزد ممدوحمی پردازد و گریز به مدح میزند. اما معانی مدح او همان صفاتی است که بدوی به آن افتخار میکند: چون شجاعت و شرافت نسب و کرم و فریادرسی و نفاذ رای و امثال آن.

## اعشى شاعر وصف

وصف در شعر اعشی فراوان است ولی وصف او کلا وسیله ای است برای مدح. در وصف او تکیه بر تشبیه مادی که موصوف را مجاز أمجسم کند و توضیح دهد اندك است. شاعر طریق قدما را در وصف اطلال پیش گرفته جزئیات را نیکو بیان میکند و دقایق حرکات را نیکو وصف میکند و در وصف خود با آوردن

اعشى الأكبر - لبيدين ربيعه

قصه هایی از روزهایی که با رفیقان به مجالس لهو و باده گساری مینشسته ، جانی دیگر دمیده است. همچنین به چیزهایی که وصف میکندگاه شخصیت انسانی می دهد، مثلا ناقه او چون انسانی از طول راه به عقب می افتد و شاعر برایش غصخواری میکند و تسلی اش می دهد، تا به نشاطش آورد.

آنچه در دیوان اعشی چشمگین است وصف شراب است که در اکثر قصائد او دیده می شود، او شراب را به خاطر خود شراب نه به خاطر تفاخر چنانکه عادت شاعران پیش از او بود – می ستاید و در وصف آن بسط مقال می دهد و از ندیم و ساقی و مطرب یاد می کند و در لطیفترین شیوه حالت مستان را تصویر می نماید. گاه گفتگوی میان باده گسار و می فروش و ساقی را در درون وصف خویشی می – گنجاند که خود پیش درآمدی نیکو برای خمریات اخطل وابو نواس بوده است:

| بأدماء في حبسل مقتادهما».  | فقلنا له: «هذه هاتها       |
|----------------------------|----------------------------|
| و ليست بعــدل لاندادهــا». | فقــال: «تــزيدوننى تسعــة |
| تسکننا بعبه ارعادها.       | فسقسام فصب لنسا قسهسوة     |

او را گفتیم: این مشك شراب را بهما ده، در برابر آن شتر سفید كـه مهارش را آن غلام در دست دارد.

گفت: اگر نهتای دیگر بر آن بیفزائید بهای چونین شرابی نخواهید شد. آنگاه برخاست و برای ما شرابی ریخت که پس از لرزشش ما را آرامش بخشید.

ما در وصفهای اعشی صدق عاطفه و احساس وعشق وشیفتگی رابهخو بیلمس میکنیم. و این امور است که تأثیر شعرش را شدت بخشیده است. همچنین تأثیر سفرهای فراوان او که پر از خاطرههای خوش و ناخوش و نام شهرها و اشارات بهحوادث تاریخی است، در شعر او بسیار است.

## قدرت شاعری و هنر

اعشی شاعر نیرومندی است که هم از فرهنگ عربی بهره گرفته و هم از شیوهٔ زندگی ایرانیان. نیز سفرهای متعدد او موجب غنای خیال و تفکر او شده است. میکوشد در تعبیر از احساس و عاطفهٔ خود صادق باشد یا لااقل خود را صادق جلوه دهد. اگر دیدن اطلال معشوق او را برنمیانگیزد در وصف آن متکلفانه چیزی نمیگوید. و چون عشق بر او چیره شود غزل می سراید. و چون به آستانهٔ پیری رسد هوا را به یکسو میکند و به زهد و طامات و پند زبان می گشاید. هنر او قبل از هر چیز برپایه موسیقی شعری او استوار است و این موسیقی

در سرتاس بحور و به خصوص قافیه هایی که برمی گزیند موج میزند. معاصرانش با موسیقی شعرش به طرب می آمدند و او را «صناجة العرب» (چنگی عرب) نامیده بودند و این موسیقی به سهولت و انسجام و وضوح شعر اعشی هرچند قصائد طولانی و اغراض متعدد باشد کمك میکند. سادگی و سهولت، شعر اعشی را به سخافت نمیکشاند، شعر او در عین این خصلت از متانت خاصی برخوردار است. الفاظ شعری او باآنکه لغات غیر عربی مخصوصاً فارسی در آن فراوان است عذب و خوشآهنگ است و به همین دلائل شعر اعشی رواج فراوان دارد و تأثیرش در دل و جان خوانندگانش بسیار است.

#### لبيدبن ربيعه (٥٦٠ م - ٢٩١)

زندگی

ابوعقیل لبیدین ربیعة العامری المضری از اشراف و شجعان قوم خود بود. مردی بود بخشنده، دلین و جسور. مددکار ناتوانان بود و سفرهاش برای پذیرا شدن مهمانان همواره گسترده. تا سال ۶۲۹ م که بهاسلام درآمد، شعر میگفت: بعدها در کوفه سکونت گزید و سالهای آخر عمر را در آنجا گذرانید. بهسال ۶۶۱ م در حالی که بیش از صد سال از عمرش گذشته بود وفات کرد.

آثار

لبید را دیوانی است که بار اول بهسال ۱۸۸۰م در وین بهچاپ رسیده است. و بهزبان آلمانی ترجمه شده و در سال ۱۸۹۱ م هم در لیدن طمبع شده است. مشهورترین شعر دیوان او معلقهٔ اوست. این قصیده در ۸۸ بیت در بعر کامل سروده شده. موضوعات قصیده ذکر دیار و وصف ناقه و ذکر ایام لهو و نوشخواری و ذکر افتخارات شاعر بهخود و به قوم خود است. با این مطلع:

عفت الديار معلما فمقامها بمني، تأبيد غولها فرجامها

#### سيك شعر

لبید شاعری است بدوی دور از شهرها و تأثیر آنها. هنرش در صداقت ر صمیمیت و سادگی آمیخته با خشونت اوست که در تمام شعرش متجلی است. لبید شاعری پرتوان است و توانائی او از صداقت و صمیمیتش مایه میگیرد. زیرا او همواره به خوبی و زیبائی آنچه بدان عشق میورزد سخت ایمان دارد، از اینرو می بینیم که چون از خود حکایت میکند تصویری که از خود ارائه میدهد درست با واقع مطابق است. مثلا به هنگام صلح مرد لهو و لذت و مرد کرم و سخاوت است. و به هنگام جنگ سختکوش و دلیر است و چون سال عمرش بالا میگیرد به حکمت و موعظه و وقار میگراید. البید در وصف دقیق است و از ذکر محال گریزان. او در وصف حالات ناقه استاد است، ناقه را گاه بهپارهابری که باد در فضا میرا ندش یا به گورخری که بهشتاب میتازد و یارش از پی او میدود یا به گاوی وحشی که سگان شکاری تعقیبش میکنند آنگاه او بازمیگردد و با آنها به مقابله میایستد و پیروز میشود تشبیه میکند. مرثیههای لبید نیز سخت پرسوز و گداز است و به خاطر آنکه آمیخته به حکمت هستند در دل خواننده اثری عمیق میگذارند.

شعر لبید از سادگی و صلابت برخوردار است و این دو خصلت در متانت لفظ و فخامت سبك او آشكارند تا آنجا كه می توانیم بگوئیم لبید زندگی ساده یدوی را در صادق ترین صورتش در عین سادگی و اصالت در شعر خود تصویر می كند.

برخي مراجع:

#### اعشى:

ابراهيم الابيارى، محمدحسن الرصفى، عبدالحفيظ شلى: دراسة الشعرام \_ القاهره ١٩٢۴ ص ٢٨۶.

فؤاد افرام البستاني: الاعشى الاكبر \_ الروائع ٣١ \_ بيروت ١٩٣٢. محمد عبدالمنعم خفاجي، عبدالسلام ابوالنجا سرحان: اعلام الشعر الجاهلي \_ القاهره ١٩٣٩.

- الاب لويس شيخو: شعراء النصرانيه ٢ ـ بيروت ١٨٩٠ ص ٣٧٥. سيدنوفل: شعر الطبيعه في الادب العربي ـ القاهره ١٩٣٥ ص ٧٣\_٧٤.
- Rudolf Geyer: Gedichte von Abû Basîr Maïmûn ibn Qaïs al-A'šâ. London, 1928.

كتاب الصبح المنين في شعر أبي بصير.

¢

1

- A. P. Caussin de Perceval: Essai sur l'Histoire des Arabes, Paris, 1847, t. II.
- C. Brockelmann: Gesch. d. Arab. Litter. I, 37....

لبيد: فؤاد افرام البستانی: طرفة و لبيد ــ الروائع ٢۴ ــ بيروت ١٩٢٩ الشيخ احمد الشنقيطی: المعلقاتالعشر و اخبارشعرائمها ــ القاهر. ١٣٥٣ ه.

C. Brockelmann: Labîd, in Encycl. de l'Islam, t. III, 1-2. Nicholson: A Literary History of the Arabs, 119-121.

## شکوفائی نهضت جاهلی (۵۳۲ م. - ۶۲۲ م.)

## فصل اول

#### خنساء شاعر سوگوار (۵۷۵ م – ۶۶۴ م / ۴۴ ۹)

مقدمه

علاوه بن شاعرانی که ذکرشان را آوردیم در عصر جاهلی شاعران بسیار دیگری اشتهار یافتند. اینان اغلب از بنی ربیعه و قیس و تمیم بودند. از این شاعران است تابط شرا (۵۳۰ م). او از قیس بود و از صعالیك عرب. همزمان با او علقمه الفحل است از بنی تمیم. دیوان علقمه به سال ۱۸۶۷ در لایبزیك و سپس در بیروت چاپ شده است. دیگر مرقش الاكبر (۵۵۲) است و مرقش الاصغر (۵۶۰) و سموال بن عادیاء (۵۶۰). سموال از قبیلهٔ اوس و از مردم حجاز است. دیوان او در بیروت به سال ۱۹۰۹ چاپ شده و مشهور ترین قصیدهٔ او قصیده ای است با این مطلع:

اذالمرأ لم يدنس من اللوم عرضه فكل رداء يرتديه جميل

و نیز متلمس (۵۸۰ م) و او از مردم بحرین و دائی طرفة بن العبد بود. بیشتر شعرش در فخر و هجاست.همچنین مثقب العبدی (۵۸۷م) او شاعری از بنی ربیعه بود و از مداحان عمروبن هند. نیز عروة بن الورد (۵۹۶م) عروه از قبیلهٔ عبس بود و از صعالیك عرب. دیوانش به سال ۱۸۶۴ در گونتنكن با ترجمهٔ آلمانی آن به چاپ رسیده سپس در بیروت چاپ شده. و از این زمره اند عدی بن زید (۳۰۶ م) شاعر دربار حیره و امیة بن ابی الصلت (۶۲۴ م) از قبیلهٔ قیس و از مردم طائف او مردی دربار ا در این این استه می پوشید و به زهد و پرهیز اشته ار داشت. و مندار و زاهد بود و جامهٔ خشن می پوشید و به زهد و پرهیز اشته ار داشت. و خرب المثل شد و می گفتند (سخاو تمندتی از حاتم طائی) او علاوه بر شاعری مردی دلین بود. بیشتر شعرش در فخر و سخاوت است. دیوانش در سال ۱۸۷۲ در لندن سیس در بیروت به چاپ رسیده است.

اما از مشهورترین این شاعران یکی خنساء است و دیگر حطیئه.

### زندكى

امعمر و تماضر، دختر عمروبن الشرید از بنی سلیم، ملقب به خنسام شاعره ای است مضری که حدود سال ۵۷۵ م متولد شد و در خاندانی پرنفوذ و توانگر پرورش یافت. او دوبار ازدودج کرد. نخستین شویش مردی به نام عبد العزی بود و از او صاحب پسری شد به نام عمرو، معروف به ابو شجره. شوی دومش مرداس السلمی نام داشت از و صاحب چند فرزند شد که همگی در دلیری و شاعری اشتهار یافتند. چون دو برادرش معاویه و صغر که از بزرگان بنی سلیم بودند کشته شدند

چون دو برادرش معاویه و عصو که باریان به برای برای به برای به برای به برای می برای می برای می برای می برای می ب خنساء برای شان سخت بگریست تا آنجا که نابینا شد و ازین دو همهٔ سرشک خود را بر فقدان صخر فرو باریده است. زیرا صخر به صفات عالیه یک عرب بدوی چون شجاعت و کرم و وفا و علوهمت آراسته بود و در ایام حیات بارها محبت و نیکی و دارائی خود را در راه او بذل کرده بود.

خنساء عمر دراز کرد تا اسلام را دریافت و بدان گردن نهاد و چون آتش جنگ میان مسلمانان و ایرانیان شعلهور شد او فرزندان خود را بهجنگ فرستاد و آنها در قادسیه بهسال ۶۳۸م کشته شدند. چون خبر قتل پسران را بهاو دادند گفت: «سپاس خدائی که شرف شهادت آنها را بهمن ارزانی داشت. آرزویم این است که پروردگار من مرا با آنان در یکجا در قرارگاه رحمت خویش گرد آورد». خنساء به سال ۶۶۴ م در سن ۸۹ سالگی وفات یافت.

آثار

4

Í

1

(

ł

Í

خنساء را ديوانى است همه در مرثية برادرانش بخصوص صخر. اين ديوان بهسال ۱۸۸۸ در بيروت چاپ شده و ترجمة فرانسوى آن بهسال ۱۸۸۹ بهطبع رسيده است. الاب لويس شيخو اليسوعى بهديوان خنساء توجه خاص داشت و چون يكبار همة آن را بهچاپ رسانيد،بار ديگر خلاصة آن را بهعنوان كتاب درسى درسال ۱۸۹۵ تحت عنوان «انيس الجلساء فى شرح ديوان الخنساء» طبع كرد.

#### خنساء و هنر شاعری

خنساء زنی است که درد را با تمام قلبش احساس کرده است. بلائی که به آن گرفتار آمد بلائی بزرگ بود به بزرگی علاقه ای که به برادر داشت برادری که در زندگی بهترین تکیه گاهش بود. و نیز به خاطر صفات یگانه ای که داشت و خنساء با تمام وجود دلبسته آن خصائل و سجایا بود. مرگ برادران به ویژه صخر از چشمانش چشمهٔ خون جاری ساخت و از قلبش شعری سوزناک که باید آن را شعر عاطفه و محبت نامید.

عاطفهٔ دردآلود قوام شعر خنساء و مصدر آن است و شعر او با معانی و خیالها و الفاظش تعبیری از آن عاطفه است. در این عاطفهای که با زبان شعر سخن میگوید حرارت و فورانی است که گریه را حدی نمیشنساسد و ناله و مسویه را نهایتی نمیداند. از منبع خاطرات نیرو میگیرد و خاطرات زندگی خنساء را پر کرده است، زیرا همهچیز برادرش را به یادش میآورد. آفتاب چون طالع شود یادآور حملات و هجومهای اوست و چون غروب کند بزم مهمانی او را بهخاطر میآورد.

يذكرنى طلوع الشمس صغرا و أذكره لكل غروب شمس

برآمدن آفتاب صخر را بهیاد من میآورد و به هنگام غروب خورشید او را یاد میکنم.

این اندوه تا بدانجا رسیده است که نزدیک است شاعر را هلاک کند و اگر جمعی از مویهگران به گردش نباشند که بر برادران خود بگریند به حیاتش پایان خواهد داد.

و لولا كثرة الباكيــن حولــى علــى اخوانهــم لقتــلت نفسى

این اندوهگاه بهصورت خشم و خروشی است علیه دشمن که در آن نرمی و ملایمت زنانه با شدت ودرشتی مردان میآمیزد. واین آمیختگی حتی به هنگامی هم که شاعر به بیان خصوصیات رزمی برادر و پایداری او در میدانهای نبرد می۔ پردازد ظهور میکند. او اعرابی زنی است که میدانهای جنگ را دیده و می شناسد و از حماسه های آن بحق آگاه است.

آری عاطفهٔ او در هر حال تأثیری شگرف دارد زیرا از دل برمیآید و بس دل مینشیند:

| أنسارق مهجتسی و یشق رمسی    | فــلا والله مـــا أنســاك حتــــى |
|-----------------------------|-----------------------------------|
| أبى حسان، لــذاتــى وأنســى | فقــد ودعت، يوم فــراق صغر        |
| أيصبح فىالضريح وفيه يمسى!   | فيــا لمهفــى عليه و لمهف أمــى   |

بهخدا سوگند فراموشت نمیکنم تا میان من و دل جدائی افتد وبهرستاخین گورم از هم بشکافد

روزی که با ابو حسان صغر وداع کردم باخوشیها وآشنائیهایم وداع کردم وا اندوها، مرا و مادرم را، آیا او در گور خود روز را به شب میآورد و شبرا به روزمیرساند؟

در شعر خنساء عاطفه است که اندیشه را به هرجای که خواهد میکشاند و از روح ملتهب شاعر حرکتش میبخشد و فعالش میکند. او همهٔ قدرت شاعری خود را به سرودن مرثیه ـ بدون آنکه به دیگر موضوعات شعری پردازد ـ متوجه ساخت. گهگاه هم که قوم خود را به گرفتن انتقام تحریض کرده و برانگیخته، این تحریض و انگیزش چیزی جز فریاد و فغان نیست یعنی آنچه میگوید از محدودهٔ مراثی بیرون نیست. ازینروست که افکار او را ترتیب خاصینیست بلکه تصویری است از احوال نفس متالم و فریاد دل پر طپش او که گاه به غم میگراید و گاه به شورش و هیجان، وگاه خاطره ای است از خصائل انسانی بی همتای صغر و تأسف بر آنها. و چون فکر و فلسفه ای را تعقیب نمی کند و این ناله ها و فریاد ها را پایانی نیست در شعر او تکرار مکررات فراوان است تا آنجا که موجب ملالت خاطر می گردد.

اگر در شعر خنساء، عاطفه، تا حدودی پای خیال را بسته است ولی شاعر تصویرهای خود را به نیروی مبالغه رنگ و روئی بخشیده است. مبالغه در شعر خنساء هر چند گاه از حد خود تجاوز میکند چیزی است توجیه شدنی، زیرا از محبت بیپایان و صادقانهٔ او به برادرانش میتراود. و مسلماً چنین محبوبی موجود بی همانندی است عاری از هر عیب و نقص. این غلو در الفاظی هم که به کار می برد آشکار است چنانکه از صیغه مبالغه و استعارها و کنایه های قوی، فراوان بهره می جوید. و صفات و خصائل بلند انسانی را از پی هم میآورد و آهنگی پدید میآورد که باید موسیقی اعجاب و محبتش نامید:

المجد حلته و الجود علته والصدق حوزته ان قرنه هابا خطاب محفلة فراج مظلمة ان هاب معضلة اتر لها بابا

مجد و بزرگی جامهای است بر اندام او و چون از او چیزی خواهند عذر نیاورد و راستی ناحیه اقتدار اوست اگر قرینش بیمناك باشد.

در مجالس، همه خطابها از اوست. بهفریاد دادخواهان رسد، واگر از مشکلی بهراسد برایش دری میجوید.

اسلوب خنساء نیز اسلوبی عاطفی است خطاب بهچشمها و تحریض آنها به اشك ریختن و گفتگو با برادر از دست رفته كه اینك شبحی از او را در پیش رو دارد و برشمردن صفات او در زمان صلح و در زمان جنگت در سرتاسر شعر او فراوان است. سخن او سهل و ساده است زیرا سخن عاطفهٔ پرهیجانی است كه تصنع و تكلف را تحمل نتواندكرد.

بعضى مراجع:

قدريه حسين: شميرات النساء في العالم الاسلامي ٢ ص ٣٣-٩٥. فؤاد افرام البستاني: الخنساء – الروائع ٢٨ – بيروت ١٩٣٠. فلك طرزى – الخنساء شاعرة البكاء والاسى – مجلة دمشق ١ (١٩٣٠) عدد ٢ ص ٢٣. محمد عبدالمنعم خفاجى \_ الحيات الادبيه بعد ظهور الاسلام \_ القاهــره من ٢٢٠ \_ ٢٣٢.

F. Krenkow: Al-Khansā, in Encycl. de l'Islam. T. II, 954-955.

Gabrieli: I tempi, la vita e il conzoniere della poetessa al-Hansā'. Florence 1899.

## فصل دوم حطینه (۶ - ۵۹/۶۷۹ م)

زندگی

ŧ.

l

شاعن مدح و هجاء، جرول بن اوس ملقب به حطیئة العبسی المضری از مادری به نام ضراء متولد شد. نسبش آشفته بود و انتسابش تاریك. از برادران پدری ش خواست كه او را برادر خود بخوانند ولی آنها نپذیرفتند. از خاندان زن پدرش كه از بنی ذهل بودند درخواست كرد كه او را به خود ملحق كنند این بار نیز توفیق نیافت. از این رو هجوشان كرد و بازگشت. از آن پس زندگی حطیئه رنگ بی سامانی گرفت و از قبیله ای به قبیله ای می رفت و از عشیره ای به عشیره ای. كم كم خصائل شرف و پرهیز در وجود او ناچین شد و شرم و آزرم را به یكسو نهاد و از پی ثروت دنیوی به تكاپو افتاد و شعر را وسیله ای برای طلب مال قرار داد، كه اگر می دادند ش مدح می گفت و اگر نمی دادند ش هجا می گفت.

سختی زندگی و شکست در تلاشهایش موجب آن شد دوستی نوع بشر در داش سستی گیرد وشعرش یکسره در خدمت دشنام و هجو درآید. تا در اواخر عصرجاهلی به مرحله ای رسیده بود که همه از او بیمناك و متنفر بودند. و این بیم و تنفر مردم از او دیگر شگفت آور نبود زیرا حطیئه پدیده ای بود حریص و انتقامجو که از همهٔ خصوصیات یك انسان چیزی جز نیروی شاعری اش برایش باقی نمانده بود که آن نیز هرچه زمان می گذشت آزاردهنده تر می شد، تا آنجا که نزدیکترین دوستان خود را آزرد و خانواده و ولی نعمت حتی خودش را هم هجو کرد.

حطیئه با زنی به نام ام ملیکه از دواج کرد. می گویند برعکس معاملتش با مردم یا زن و فرزند خود خوشخو و نیکرفتار بود. چیزی که از مردی همانند او انتظارش نمی رفت. از این امر، به خوبی آشکار می شود که آنچه آن را در حطیئه خبائت نفس می گوئیم جز عکس العمل او دربرابر زندگی سخت و پرتلاش و بی ثمرش چیز دیگری نبوده است.

حطیئه در اواخر زندگی پیامبر اسلام به اسلام گروید ولی اسلامش چندان

استوار نبود و از زبان بهقلبش راه نیافت. او تا پایان عمر مردی سست ایمان بود که هرروز به رنگی درمی آمد و همچنان زبانش برای به دست آوردن قوت به هجو گویا بود و از آزار و طعن دیگران باز نمی ایستاد. و تا از او در امان مانند گاه مالی به او می دادند و گاه به زندانش می افکندند.

حطیئه در حدود سال ۶۷۹ وفات کرد. گویند چون مرکش فرارسید گفت تا او را بر ماده خری سوار کنند و بگردانند تا بمیرد زیرا مردان بزرگوار نباید در رختخواب بمیرند و چنین کردند، او را بر ماده خری نشاندند و میبردند و می۔ آوردند تا مرگش دررسید. و او میگفت:

> لا أحد الام من حطيئه هجها بنيه و همجا المريه من لومه مهات على فهريه

هیچکس فرومایه تن از حطیئه نیست فرزندان و زن خود را هجو کرد و از فرومایگیاش بر پشت ماده خری مرد.

آثار

حطیئه را دیوانی است که مورد دخل و تصوف راویان فراوان قرار گرفته است. بار اول در سال ۱۸۹۰ در قسطنطنیه، سپس در سال ۱۸۹۳ در لایپزیک و به سال ۱۹۰۵ در مصر چاپ شده است. دیوان او حاوی مدح و هجو و فخر تغزل است.

#### حطيئه مداح و هجو كو

شعر تنها دارائی حطیئه بود و تنها وسیلهای برای گذران زندگیاش، با کالای شعر در بلاد میگردید هرکس را که به او صلهای می داد می ستود و هرکس را که محرومش می ساخت هجو میکرد. چون عمر بن الخطاب به خاطر هجویه هایش به زندانش انداخت و عقوبتش کرد، صریحاً گفت که برای گذران زندگی خود هیچ راهی جز این هجای گزنده ندارد:

ماذا تقول لا فراخ بــذى مرخ زغب الحواصل، لا ماء و لا شجر ألقيت كاسبهم فى قعـر مظلمة فأغفر، عليك سلام الله، يا عمر

جواب جوجههایی را که با چینهدانهای خالی و تشنهکام بدون درختی که بر آن آشیان گیرند در ذومرخ افتادهاند چه میگوئی؟

تو نانآورشان را در قعر تاریک زندان افکندهای. ای عمر، سلام خدا بر تو باد،بر من ببخشای.

ملح، حطینه در مدح استاد است و آن را چنان ادا میکند که بتواند دست ممدوح را به بخشندگی بگشاید. در مدایح خود مقام ممدوح را سخت برمی افرازد و

حطیته ... شاعر مدح و هجاء

کاه مدایح خود را با استعطافی لطیف و مؤثر میآمیزد و چون با صلهای کرامند روبهرو شود مدیحهاش با جوشش و حرکت خاصی همعنان میگردد چنانکه در مدح آل شماس گفته است:

اولئك قسوم ان بنوا أحسنوا البنى، وان عاهدوا أوفوا، وان عقدوا شدوا و ان كانت النعمى عليم، جنوابها وان أنعسموا لا كدروها ولا كدوا

اینان قومی هستند که چون بنائی برآورند نیکو برآورند و چون عمدی بندند وفا کنند و چون پیمانی بندند استوار بندند و چون خدمتی کنی بدان پاداش دهند و چون خدمتی کنند بهمنت تیرهاش نکنند و رنجی از پی آن نیفزایند.

اما هجای او، حطیئه خود دوستدار هجاست، همچنانکه دوست دارد با همه مردم در هرچه می بینند مخالفت ورزد یا هرچه را نیک می پندارد زشت انگارد نه به خاطر آنکه واقعاً آن چیز زشت باشد بلکه بدان سبب که دیگران نیکش پنداشته اند یا آنچه را که مردم زشت دانسته اند او نیک انگارد، باز هم نه به سبب جنبه های نیکوی آن بلکه صرفاً به خاطر آنکه با دیگران به مخالفت برخیزد. ازین رو حطیئه کاه با خود هم به مخالفت برمی خیزد و چیزی را که پیش از این می ستود اینک نکو هش کند یا چیزی را که نکوهش می کرد اینک بستاید. و در همه این احوال تنها یک چیز حاکم است ابن الوقت بودن او.

نیاز شدید او به مالی که با آن روزگار بگذراند، زبانش را به هجو گشود. مردم نیز از زبانش بیم داشتند و میکوشیدند تا با مالی که به دامنش می ریزند زبانش را ببندند. تا آنجا که عمربن الخطاب با پرداخت سه هزار درهم آبروی مسلمانان را از او بازخرید و گفت: «نبینم که ازین پس زبان به هجو مردم گشائی ا حطیئه گفت: «چکنم، اگر هجو نگویم بچه هایم از گرسنگی می میرند این کسب من و راه معاش من است».

هجوهای حطیئه بر دو گونهاند: یکی آنها که برای کسب مال و تشفی خاطر خود گفته چون هجو زبرقان و بعضی تنها بهجهت انتقامجوئی است یا برای ارضاء نفسش، چون هجوهای او از خود یا خویشاوندان و یا مهمانانش.

حطیئه در هجوهای خود فحش نمی دهد و بدزبانی نمی کند. زبانی عفیف دارد هرچند از مردی چون او بعید می نماید. غالباً از حربهٔ ریشخند و طنز استفاده می کند با این حربه حیثیت اجتماعی مردم را فرومی کوبد. مثلا خست و بخل یا ترس و بددلی یا ضعف همت و ناتوانی شان را در طلب معالی می نکوهد و دیگ رقبایشان را که از این صفات نکوهیده مبری هستند به رخشان می کشد. حتی در هجوهای او چیزی از شکایت و وعظ و عتاب نهفته است. گاه نکوه شهای او آنقدر گزنده نیست که لطیف و در عین حال درد آلود، چنانکه تا اعماق روح نفوذ می کند. حطیئه نقطه های ضعف را کاملا برملا می سازد. مثلا در هجو زبرقان می گوید:

| ولم يكــن لجراحى فيــكم آسى   | لما بدالى منحكم غيب أنفسكم   |
|-------------------------------|------------------------------|
| ولن ترى طاردا للحو كاليـاس    | زمعت ياسا مبينا مسن نسوالكسم |
| واقعد، فانك أنت الطاعم الكاسي | اع المكارم لا ترحل لبغيتها   |

چون باطن نفس شما برای من آشکار شد و دیدم که درد مرا در اینجا درمانی نیست از عطایای شما مأیوس شدم و برای آزاده هیچچیزی را چون نومیدی طرد ــ کنندهتی نبینی. مکارم را واگذار و برای یافتن آنها سفی مکن بنشین که تو خود خورنده و پوشنده هستی.

و در هجو شوهر مادرش گفته است: لحاك الله ثم لحاك حقا آبا، ولحاك من عم و خال فنعم الشيخ آنت لدى المغازى و بئس الشيخ آنت لدى المعالى جمعت اللور، لا حياك ربى و آبواب الشفاهة و الضلال خدا ترا و پدر و عمو و دائىات را زشت روى گرداند. به هنگام پستى چه پيرمرد نيكوئى هستى و به هنگام علو و رفعت چه پيرمرد بدى. خداى من ترا زنده نگذارد هرچه فرومايكى و انواع سفاهت و گمراهى است

خدای من ترا زنده نگذارد هرچه فرومایکی و آنواع سفاهت و کمراهی است یکجا گرد آوردهای.

سبك شعر

حطیئه پیرو مکتب اوس است بنابراین اگر تمام خصوصیات این مکتب در شعر او پدیدار است، شگفت نیست.

حطیئه به شعر خود توجه خاص داشت. سخت در منقح ساختن آن می کوشید و تا آنگاه که از هر حیث آن را استوار و برخوردار از جزالت و انسجام نمی یافت به دست کس نمی داد. با آنکه شعر را وسیلهٔ گذران زندگی ساخته بود، از هنس شاعری غافل نبود، و در این حال پیرو زهیر بن ابی سلمی بود و درست شیوهٔ او را تقلید می کرد. همچنین معانی شعری او اگرچه در آن ابتکار اندك است، سبك عالی و گزینش و صیقل کلمات، او را از صبغه ابتذال دور داشته است.

برخي مراجع:

طه حسين: حديث الاربعاء \_ الجزء الاول \_ القاهر، ١٩٢٥ \_ ص ١٥٣\_١٧٧. فؤاد افرام البستاني: الحطيئة \_ الروائع ٢٩ \_ بيروت \_ ١٩٣٠. خطبای جاهلی روایت شده از جهت فاصلهٔ درازی که میان روایت و کتابت آن وجود دارد از نظر تاریخی قابل اعتماد نیستند.

از مشهورترین خطیبان جاهلی قسربن ساعدة الایادی و عمروبن معدی کرب الزبیدی و عمروبن کلثوم التغلبی هستند و از میان قبایل هیچ قبیلهای چون تمیم به خطابه مشهور نبود. از خطبای این قبیلهاند اکثمبن صیفی و عمروبن الاهتم المنقری.

اعراب جاهلی را به هنگام ایراد خطبه سنن خاصی بود. از جمله بیشتر در اعیاد یا مجامع بزرگ برپشت مرکوب خود سخن میگفتند و نیز بر زمینی مرتفع می ایستادند و به هنگام سخن گفتن، نیزه و عصا یا تیر وکمان خود را حسرکت می دادند. در خطابه بلندی آواز، حاکمیت خرد، روشن بودن دلایل و جرأت و جسارت معدوح بود و نفس نفس زدن و لرزش صدا و لکنت زبان مذموم.

از امتیازات خطابهٔ جاهلی کوتاهی عبارت و کثرت حکم و امثال و آوردن سجع در فواصل کم بود. اعراب جاهلی در همین سجع برخی تصویرآفرینیها داشتند و تا سخنشان تأثیر بیشتری در اذهان داشته باشد، از سجع در آرایش کلام خود استفاده میکردند.

از ملحقات خطابه وصیت بود یعنی نصایحی که صاحب مقام یا حیثیتی در موقع معینی ایراد میکرد و مقصودش آن بود که مخاطب را به چیزهای سودمند ترغیب کند و از چیزهای زیانمند بازدارد. مثل سخنانی که پدر به هنگام احتضار به فرزندانش می گوید یا رؤسای قبیله در مسائل مهم با افراد قبیله در میان می نهند.

دیگر از ملحقات خطابه باید سجع کاهنان را ذکر کرد. کاهنان مدعی علم غیب بودند و میگفتند که جنی را در تسخیر دارند که برای شان استراق سمع میکند و آنها را از آنچه باید در آینده اتفاق بیفتد آگاه می سازد، از کاهنان معروف عصر جاهلی یکی سطیح الذئبی و شق بن مصعب الانماری و عزی سلمه بودند. سخنان اینان غالباً سجعهائی است پر از الفاظ غریب و مبهم و لغز، حاوی سوگندهایی به زمین و آسمان و امثال آن.

#### قصه

قصه را در ادب قدیم عربی باب وسیعی است. قصه ها غالباً افسانه هایی است که بر گرد جنگهای اعراب دور میزند، یعنی جنگهائی که در عصر جاهلی میان قبایل واقع شده چون جنگ داحس و غبراء یا میان اعراب و اقوام دیگر چون جنگ دوقار میان بنی شیبان و ایران که پیروزی با اعراب بود. علاوه براینها داستانهای دیگری چون داستانهای عاشقانه داشتند و نیز قصه هایی را که از اقوام همجوار بخصوص ایرانیان فراگرفته بودند. اعراب نثر را برای اغراض گوناگون به کار می بردند. گاه وسیلهٔ تفرج خاطر بود وگاه وسیلهٔ تعلیم. همچنانکه اغلب برای امور سیاسی واجتماعی از آن بهره۔ برداری می شد. نثر عربی را به مثل و خطابه و قصص تقسیم کردهاند.

#### مثل

مثل عبارتی است که از یک حادثه که اتفاق افتاده، گرفته شده و به هنگامی که حوادثی اتفاق افتد که شبیه آن حوادث اصلی باشند بر زبان آورده شود. چنانکه گویند «ام الجبان لا تفرح و لا تحزن» (مادر شخص ترسو نه شاد می شود نه غمگین) معانی بیشتر مثلها روشن و آشکار است ولی برخی از آنها غامض و پیچیده است و باید برای دریافتن آن به شارحان و مفسران مراجعه کرد مثل این عبارت: «بعین ما ارینک» یعنی «اسرع» و این معنییی سماعی است زیرا الفاظ عبارت بدان دلالت نمی کنند.

مثلها در میان اعراب رواج بسیار داشتند. از جمله کسانی که به این هنر اشتهار دارند عبارتند از لقمان عاد و اکثم بن صیفی. تعدادی از مثلهای اینان دهان به دهان به ما رسیده است. در اعصار بعد مخصوصاً در عصر عباسی گروهی از علما چون مفضل الضبی (۷۸۶ م/ ۱۷۰ ه) و ابوهلال العسکری (۴ ۱۰۰ م/ ۳۹۵ ه) در کتاب «جمهرة الامثال» و میدانی (۱۱۲۴ م / ۵۱۸ ه) در کتاب مجمع الامثال به جمع آوری آنها همت گماشتند.

اعراب جاهلی در این رشته از ادب آثار زیبا پدید آوردهاند و برای مسا چیزهایی که بیش از شعر و قصه دال بر روحیات و اخلاق آنهاست باقی گذاشتهاند. زیرا مثل سخن مردم است در تمام طبقات آن و بیانگر احوال و عادات و اخلاق آنها است. و چون ضرب المثلها سخن عامهٔ مردم است، از این رو گاه عباراتی هستندبی فصاحت و بلاغت و از جهت صرفی و نحوی نادرست. چون این عبارت: «اول ما اطلع ضب ذنبه».

#### خطابه

در عص جاهلی خطابه بدان سبب که همواره علل ایراد آن موجود بود، رواج فراوان داشت. قبایل عرب که به طور بدوی زندگی می کردند، از قوانین مدون سازمانهای حکومتی که حافظ منافعشان باشند بی نصیب بودند، ازین رو هر کس برای دفاع از خود و قومش، یا برای فخر و یا منافرت یا دفاع از شرف و حیثیت برای دفاع از خود و تومش، یا برای فخر و یا منافرت یا دفاع از شرف و حیثیت و یا اصلاح میان دو تن یا دو گروه یا دوقبیله یادعوت به تفاهم و صلح یا تحریض به جنگ و انتقام یا سفارت نزد سران قبایل و بزرگان یا نزد ملوك و عمالشان به ایراد خطابه نیاز داشت. اعراب بدوی خطابهٔ خود را به نوع خاصی در اعیاد و معافل بزرگ و بازارهای متعدد ایراد می کردند. و خطیبان مقام شامخی داشتند ولی ازین

باب ينجم نثر جاهل<u>ی</u>

بهنتر عربی کمتر از شعر عربی، در زمان جاهلیت، دسترسی یافته ایم و این مقدار هم که یافته ایم به قدری ناچیز است که به سختی میتوان به اتکام آن نظری داد. این امر بدان سبب نیست که اعراب از نثر روی گردان بودند، زیرا چنانکه خواهیم دید این قوم به خطابه و ضرب المثل و روایت قصه های تاریخی و خیالی سخت مشتاق بود، و چنانش به خاطر می سپرد که در نقل آن از قوهٔ حافظه استفاده می کرد، نه نیروی کتابت و باز هم مراد این نیست که اعراب نوشتن نمی دانسته اند، نجط و کتابت در بعضی از بلاد عرب به خصوص در شهرها شایع بود ولی آنچنان ابتدایی و ساده که توان تدوین کتب و قصص و رسائل ادبی را نداشت فقط می۔ توانست برخی نیازهای تجاری یا سیاسی را بر آورد. اعراب – چنانکه جاحظ می گوید، پیمان نامه های سیاسی را بر آورد. اعراب – چنانکه جاحظ دوری از هر هنر لفظی و معنوی تنظیم می گشتند و آنها در نه ایت سادگی و

اندکی از نثر عربی که بهدست ما رسیده به همان اندازه که از ارزشهای فنی عاری است از ارزشهای تاریخی نیز بینصیب است. راویانی هم که آنها را نقل کردهاند تا میتوانستهاند در تحریفشان کوشیدهاند و این تحریف، هم در الفاظ است و هم در معانی. چنانکه کمتر میتوان بهصورت اولیهٔ آنها پیبرد.

نثر عربی جاهلی به کلی از صنایع و آراستگیها و مبالغات به دور است، اگرچه گاه سجع و موازنه ای در آن مشهود می افتد. نثر جاهلی کلامی است زنده، زیرا زبان مردم است در طبقات مختلفش، و با اخلاق و وضع اجتماعی بدوی سیر می کند. بنابراین از حیث لفظ و ترکیب محکم و متین است به ایجاز گرایش دارد و اندکی آهنگین است. مرکب است از جملات و عباراتی پراکنده که غالباً از جهت فکری با هم ارتباطی ندارند. منين البعليكي: العطيئة \_ الاديب ٢ (١٩٢٥) العدد ٩ ص ٢٠ \_ ٣١. شخصيته العطيئة على ضوء علم النفس \_ الثقافة ٥ ص ٥٧٢.

Goldziher: Al-Hotai'a, in Encycl. de l'Islam, II, 369-370.

#### قس بن ساعدة - اكثم بن صيفى

قسبن ساعده (حدود ٥٥٠ م)

او اسقف نجران و خطیب و حکیم و قاضی عرب در زمان خود بود. قس بن ساعده به سوق عکاظ بسیار می رفت و برای مردم سخن می گفت و آنها را از بت پر ستی نهی می کرد و از خشم و غضب خداوند می تر سانید. او خود از دنیا و حطام آن بیزار بود و به قدر حاجت اکتفا می کرد و مردم را موعظه می کرد تا خدای یکتا را پر ستند.در حدود سال ۵۰۰ میلادی پس از عمری دراز وفات یافت. سخن او از صنایع لفظی به دور بود و تنها به سجعهائی در جمله هایی کوتاه بسنده می کرد. به هنگام سخن به آوردن امثال و حکم توجه خاص داشت. از خطبه هایی که او در سوق عکاظ خوانده و راویان روایت کرده اند یکی این است:

«ایها الناس اسمعوا وعوا. واذا وعیتم فانتفعوا. انه من عاش مات. و من مات فات. و کل ما هو آت آت. مطر و نبات. و ارزاق و اقوات. و آباء وامهات. واحیاء واموات. و جمع و شتات. و آیات بعد آیات. لیل موضوع. وسقف مرفوع... ان فی السماء خبرا. و ان فی الارض لعبرا...»

«ای مردم بشنوید و در گوش گیرید و چون در گوش گرفتید از آن سود برید. هر آینه هر که زندگی کرد بمرد و هرکه مرد از دست بشد. آنچه آمدنی است میآید. باران و نبات و رزقها و قوتها. پدران و مادران و زندگان و مردگان، مجموع و پراکنده. نشانههایی از پس نشانهها. شبی فروهشته و سقفی افراشته. در آسمان خبرهاست و در زمین عبرتهاست».

اکثم بن صيفي (۶۳۰ م/۹ ه)

او اكثم بن صيفى بن رباح بن العارث التميمى مشهورترين حكما وخطبا و حكام عرب است در جاهليت. مرد نيكى و پارسائى بود. اعراب به قضاوتهاى او راغب بودند و چون حكمى مىداد خلاف نمىكردند. چنان در سخنان حكمت آميز اشتهار يافت كه بدو مثل مىزدند. گويند كه نعمان منذر از كسرى انوشيروان سخنى درباره اعراب شنيد كه بر او گران آمد، خواست كه ميزان هوشيارى وقضلشان را بهكسرى بنماياند. گروهى از وجوه عرب و حكماى آنان را به دربار كسرى فرستاد. اكثم بن صيفى هم در ميان آنان بود. اكثم خطبه مشهور خود را كه سراسر آن حكمت و موعظت بود در پيشگاه خسرو ايراد كرد. از جمله گفت:

«ان افضل الاشياء اعاليها، واعلى الرجال ملوكهم، وافضل الملوك اعمها نفعاً ... اصلاح فساد الرعية خير من اصلاح فساد الراعى ... شر البلاد بلاد لا امير بها. شر الملوك من خافه البرىء...» «برترین چیزها بالاترین آنهاست و بالاترین مردان پادشاهانشان هستند و برترین پادشاهان آنهایند که نفعشان همگانی تر باشد... اصلاح کردن فساد رعیت بهتر از اصلاح فساد سلطان است... بدترین شهرها شهری است که فرمانروائی نداشته باشد و بدترین پادشاهان پادشاهی است که بی گناه از او ترسان باشد»

چون اکثم بن صیفی را مرگئ در رسید فرزندان خود را گرد آورد و گفت:

«يا بنى الدهر ادبنى و قد احببت ان أؤدبكم، و أزودكم أمرأ يكون لكم بعدى معقلا. يا بنى تباروا فان البر ينسىء فى الاجل و ينمى العدد، و كفوا ألسنتكم فان مقتل الرجل بين فكيه».

«فرزندان من! روزگار مرا ادب کرد و من دوست دارم که شما را ادبکنم و شما را توشهای دهم که پس از من نگهبانی باشد. ای فرزندان من با یکدیگر نیکی کنید، که نیکی کردن مرگئ را بهتأخیر اندازد و نفوس را بارور کند. و زبانتان را نگهدارید که قتلگاه آدمی میان دو فک اوست.»

شیوهٔ اکثمبن صیفی چنان است که عقل را بر سخن خود حاکم میسازد، و از غلو و مبالغه دوری میجوید و سخنان بلند حکیمانه را در کمال ایجاز بیانمیکند و بیآنکه در تألیف وحدتی را رعایت کند در نهایت استواری و استحکام، سخن را ادامه میدهد.

برخي مراجع:

احمد امين: فجن الاسلام \_ القاهر، \_ ١٩٢٥ ص ۶ \_ ۶٨. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى \_ القاهر، ١٩٢۶ ص ٣\_١۶. انيس المقدسى: تطور الاساليب النثريه فى الادب العربى \_ بيروت \_ ص ١٣٢٠.

- محمد الخصر الحسين: الخطابة عند العرب \_ القاهر، ١٣۴۶ ه. الاب لويس شيخو: المشرق ٢١ (١٩٢٩) ٩٩\_١٠. محمد احمد جاد المولى، على محمد البجاوى، محمد ابو الفضل ابراهيم: ايام العرب في الجاهلية \_ القاهر، ١٩۴۶.
- W. Morçais: Les Origines de la prose littéraire arabe, in Revue Africaine, 1927 15-28.

# دورهٔ خلفای راشدین و اموی ۱۳۲-۱/۰-۶۲۲ ه.

# **باب اول** انقلاب دینی و سیاسی

معمد (ص) پیامبر اسلام هنگامیکه محمد (ص) بهسال ۵۷۰ میلادی در مکه تولد یافت جزیرة العرب و احوال قوم عرب \_ چنانکه دیدیم \_ دچار بحران سیاسی و اجتماعی بود. محمدبن عبدالله دوران کودکی را در یتیمی پشت سر نهاد. او در احوال ملت خود می-نگریست و از اینکه در برابر بتان سر تعبد فرود میآورند، در رنج بود. چون به سن کمال رسید، مردم را به توحید و اسلام دعوت کرد. مردم دو گروه شدند. گروهی با او و گروهی علیه او. میان او و اهل مکه اختلاف بالا گرفت پیامبر بهسال ۶۲۲ م با پیروان خود از آنجا مهاجرت کرد و روبه سوی یثرب (مدینه) نهاد. و این واقعه آغاز تاریخ مسلمانان شد. از آن پس میان مسلمانان ودشمنانشان غزواتی رویدادکه در بیشتر آنها پیروزی بااسلام بود. دیری نپائید که پیامبر بیشتر قبایل عرب را در زیر رایت خود متحد کرد و زمام امورشان را به دست گرفت و در وجود آنها اندیشهٔ وحدت را پدید آورد. اعراب در حالی که عصبیتهای قومی را بهیکسو انداخته و بهفرمان پیامبرشان و جانشین او گردن نهاده بودند چنان نیرومند شدند که راهی فتح شهرها و کشورهای دیگر گشتند. و بدینطریق بنیاد یک دولت عربی واساس وحدت عربی که هم از اندیشهٔ دینی و هم از روابط خونی و نژادی نیرو میگرفت نهاده شد.

## خلفای راشدین (۶۳۲–۶۶۱ م/ ۱۰ ۹–۴۱ ه)

(

ĺ

ť

بعد از رحلت پیامبر خلفای راشدین جانشین او شدند. خلفای راشدین چهار تن بودند: ابوبکرالصدیق، عمربن الخطاب، عثمان بن عفان و علیبن ابیطالب (ع). اینان پیرو سیرهٔ پیامبر بودند، و با آن برنامه امور مسلمانان را اداره کردند. خلفای راشدین نمایندگان یک حکومت شورائی بودند زیرا بر طبق فرمان شورا انتخاب شده بودند. در زمان خلفای راشدین دامنهٔ نفوذ دین و دولت جوان بسط یافت. مسلمانان، سوریه، ایران، مصر و افریقای شمالی را گشودند. و از سرداران مشهور در این نبردها ابوعبیده و خالدبن الولید بهشمارند.

چون با علی بن ابیطالب بیعت شد اختلاف سیاسی شدیدی در امر خلافت روی داد، علی به کشتن عثمان متهم شد و زبیر با او به مخاصمت برخاست و عایشه زن پیامبر به یاری زبیر شتافت و معاویة بن ابوسفیان والی شام رودر رویش ایستاد تا انتقام خاندان خویش را از او بستاند وخود به ریاست علیا رسد. علی از مدینه که مرکز خلافت اسلامی بود به کوفه نقل مکان کرد. و آتش جنگ میان علی و معاندانش شعله ور شد. و قوم عرب به چند حزبیا گروه تقسیم گردید. گروهی به یاری علی برخاستند و گروهی به یاری معاویه و چون مسئله حکمیت پیش آمد گروه سومی، هم برضد علی خروج کردند وهم برضد معاویه و به «خوارج» موسوم شدند. چون علی شهید شد، یارانش با فرزند او حسن بیعت کردند.حسن چون وضع را مناسب جنگ با معاویه ندید تا از خونریزی جلوگیرد با معاویه صلح کرد واز خلافت

## خلفای اموی (۶۶۱-۷۵۰ م/۴۰۰ ه)

امویان نخست در شام سپس در اندلس خلافت کردند. خلافتشان در شام ۹۰ سال مدت گرفت. در ایام خلافت خویش به مسئله عرب و عربیت توجه خاص نمودند واز تقالید و سنن اسلامی بیرون آمدند.

خلفای اموی گرایشهای عربی خود را حفظ کردند، مقام اعراب رابرافراشتند و آنان را نفوذ کلمه بخشیدند و کارگزاران دولتی را چون والیان و سرداران سپاه تنها از میان اعراب انتخاب میکردند و ملل غیر عرب را تابع آنان میخواندند. ازینرو موالی ـ یعنی مسلمانان غیر عرب ـ سر بهمخالفت برداشتندو اندایاندای مردم را بهدر هم کوبیدن حکومت اموی فرا خواندند.

امویها در حفظ فرهنگ عربی کوشیدند، فرزندانشان را به بادیه فرستادند تا درآنجا شعر و ادب و لغت بیاموزند و بهخصال و سجایای عربیت پرورش یابند. مجالس ادبی برپا میکردند و رواة و ادباء و شعراء را فرا خواندند و بهآنان جوائن کرامند دادند. در عصر آنها شهرهای بزرگ اسلامی چون کوفه و بصره و فسطاط و مکه و مدینه رشد و وسعت یافتند.

امویان در کنار این گرایش به عربیت از آیینهای اسلام هم فاصله گرفتند. و از آنهنگام که حکومت به آنها رسید روشی پیش گرفتند که باروش خلفای نخستین تفاوت فراوان داشت. آداب ایرانیان و رومیان را در برخی شیوههای حکومت و در اشکال فرمانروائی و ادارهٔ کشور در پیش گرفتند. پایتخت خود را به دمشق که مرکز دولت جدید عربی بود، منتقل ساختند و خلافت را به صورت موروثی در آوردند کاخها برافراشتند و در راه لذتجوئیها و کامرانیهای خود مال فراوان صرف کردند. انحصارطلبی امویان درامر حکومت وبینصیب ساختن دیگر خاندانهای قریش در میان اعراب موجب نارضائیهایی شد و به احزاب و گروههایی تقسیم شدند. و میانشان فتنه ها برخاست. معاویه برای استحکام موقعیت خود از خاندان اموی و قبایل عرب ساکن شام مدد گرفت وقبایل دیگر را نیز به جان یکدیگر انداخت وآن عصبیت کهن را که اسلام باآن مبارزه کرده بود از نو زنده ساخت.

معاویه به مردم کوفه و بصره بدان سبب که بیشترشان به تشیع واصحاب علی متمایل بودند و نیز به مردم مکه و مدینه که سرانشان به اهل بیت دلبسته بودند اعتمادی نداشت از اینرو سران قوم را که رای و نظرشان در میان مسلمین نافذ بود به بخشش های فراوان بفریفت بدین قصد که از سیاست بازشان دارد یا از فعالیتشان در این راه بکاهد. بدین سان برای تحکیم تسلط و تثبیت ملك خویش نیروی اسلحه و قدرت دهاء وقوت مال را به خدمت گرفت.

چون معاویه بمردآتش فتن در بلاداسلامی شعله ورگردید واحزاب ودسته ها، از شیعه که در حجاز وعراق از خاندان علی جانبداری می کرد گرفته تا زبیریان که در حجاز به خاندان زبیر گرایش داشتند تا خوارج که در برابر استبداد مقاومت می کردند روبه فزونی نهاد امویان برای حفظ دستگاه قدرت خود به اعمال زور پناه بردند و کار انقلابیون را به مردان دوراندیش و سخت دل و عاری از ترحمی چون حجاج بن یوسف ثقفی سپردند.

موالی و شعوبیان نیز بدین نیروهای سوگند خورده علیه امویان درپیوستندو دولت اموی را مورد تهدید قرار دادند تا آنجا که با قیام بنیعباس سرنگون گردید.

## وضع جديد و تأثير آن در ادب

این وضع جدید برروی ادب عربی آفاق تازهای گشود زیرا معانی تازهای را که پدید آمده بود بدان ارزانی داشت. علم لغت با واژهای تازهای که مفاهیم تازهای را دربر داشت نیرو گرفت ودر این راه بزرگترین تأثیر از آن قرآن بود.

#### قرآن

قرآن که آن را فرقان و مصحف نیز میگویند کتاب آسمانی مسلمانان است. و آنچه را که باید بدان ایمان آورد و بدان عمل کرد دربر دارد. به ۱۱۴ قسمت که از حیث طول یکسان نیستند تقسیم میشود و هرقسمت را یک سوره میگویند و سورهها یا مکی هستند یا مدنی. شمار سوزههای مکی ۹۲ و سورههای مدنی ۲۲ است. سورههای مکی مسلماً قبل از هجرت نازل شدهاند و سورههای مدنی بعداز هجرت هرسوره اعم از اینکه مکی باشد یا مدنی به اجزائی تقسیم میشود به نام آیه. علاوه براینکه قرآن به اجزاء کوتاه و بلند سوره و آیه بخش میگردد، به اجزاء متساوی هم تقسیم شده به نام جزء و هرجزء به حزبها و هرحزب به ربعها.

موضوع سورههای مکی بیشتر اصول دین است، از ایمان بهخدا و نفی پرستش

بتان. ازینرو آشکارترین موضوعاتشان را تأیید رسالت پیامبر و دعوت بهتوحید و مبارزه با شرك و بتان واثبات رستاخیز تشکیل میدهد. اما سورههای مدنی حاوی اصول احکام است چون عبادات و معاملات. و مشتمل است بر قوانین دینی در روزه و زكات و حج وامثال آن و قوانین اجتماعی در ازدواج و میراثو طلاق و قوانین سیاسی مثلا قتال باكسی كه در برابر دعوت می ایستد، وامثال آن.

قرآن در آغاز برقطعه های چوب و پوست و سنگ یا برگ خرما مکتوب بود یا برخی از اصحاب آن را از بر کرده بودند. در زمان خلافت ابوبکر به سال ۱۱ هجری (۶۳۲ م) قطعه های مکتوب جمع آوری شد و آنچه در حافظه ها بود یادداشت شد تا در عهد عثمان به سال ۲۵ هجری (۶۴۵م) همهٔ آیات قرآنی را در دفتر هائی (مصاحف) نوشتند.

اسلوب قرآن اسلوب خاصی است. نه شعر است و نه نشر مرسل به قول طه حسین «قرآن» است و بس، ابن خلدون و بسیاری دیگر از مورخان چون به قرآن نگریستند سخت در حیرت افتادند. ابن خلدون میگوید: «قرآن اگر چه در شمار آثار منثور است ولی نه می توان گفت نثر مطلق (آزاد از سجع) است و نه مسجع بلکه آیاتی است که به مقطعی پایان می یابند که ذوق در آنجا پایان کلام را می پذیرد. آنگاه در آیهٔ بعد از آن، سخن آغاز می شود و بی آنکه حرفی را به عنوان سجع یا قافیه التزام کرده باشد به پایان می رسد. آخر آیات را فواصل گویند زیرا نه اسجاعند و نه قوافی...»

قرآن مشتمل است برفنون بسیار، از ذکر قصص و مواعظ واحتجاجات وحکم و احکام واعذار وانذار و وعد و وعید و تبشیر و تخویف و اوصاف و تعلیم... در سورههای مکیاش آنگاه که تهدید میکند آیات کوتاه سجعها پی در پی و کلمات کوبنده است و در سورههای مدنی آیات طولانی و بیان آرام است. در هر حال از حیث تشبیه و تمثیل سخت دقیق است جزالت را با سهولت جمع دارد و وضوح و شیوائی و انسجام را در یکجا گرد آورده است. از اینرو از حیث بلاغت در مقامی بسمتعالی جای گرفته. علمای اسلام در مورد چیزی که اعجازش گویند اختلاف دارند بعضی اعجاز را مربوط به هدف شریف و عالی آن دانسته اند و برخی به فصاحت و اسلوبش.

قرآن یکی از عوامل وحدت لغت و رواج لغت قریش و توسعهٔ دائره آن بود. و نیز مهمترین عامل بود برای زنده نگاه داشتن زبان عربی و انتشار آن در بلاد مختلف. همچنانکه سبب تهذیب الفاظ و نرمی و شیوائی اسلوب شد. قرآن اساس علوم دینی اسلامی است چون فقه و تفسیر و نیز اساس علوم لغوی و بیانی و نحوی زبان عربی است.

حدىث

حديث عبارت از سخناني است كه پيامبر اسلام بر زبان آورده يا حكايت

انقلاب دینی و سیاسی

از فعلی است که انجام داده است و بر این باید اخباری که از صحابه نقل شده افزوده گردد. در نزد مسلمانان حدیث در اموری که متعلق به دین است در مرتبهٔ دوم بعد از قرآن واقع شده است. آنچه در قرآن به طور اجمال آمده حدیث تو ضیح و تفصیل می دهد. احادیث از قرن دوم هجری (هشتم میلادی) مدون گردید. احادیث نیز از بلاغتی رفیع و بیانی والا و شیوا برخوردارند و در لغت و ادب الدری عظیم نهاده اند زیرا با آوردن واژه های فقهی و دینی و تعبیرات جدید دامنهٔ لغات را گسترش دادند و قرآن را در حفظ و نشر لغت یاری نمودند.

#### اختلاط عرب با ملل دیگر

4

ł.

در اثر فتوحات اسلام اعراب از سرزمين خود جزيرة العرب قدم بيرون نمهادند و با ملل دیگر ومدنیتهای گوناگون اختلاط یافتند. مللی که اعراب با آنها ار تباط یافته بودند، مرکب از نژادهای سامی و حامی و آریائی، وارث فرهنگ ملتهای قدیم و دارای اندیشه و افکار و گرایشهای متفاوت بودند. از مهمترین این ملتها باید ایرانیان و رومیان را بهشمار آورد. پیش از اسلام میان اعراب و این دو قوم اندك ارتباط و اتصالى برقرار بود اما پس از ظهور اسلام اين ارتباط و اتصال شدت و عمق یافت چنانکه موجب تداخل لغات و افکار و عقاید گردید. این امر سبب گشوده شدن افقهای تازهای در برابر قوم عرب شد. عادات و رسوم ایرانیان و رومیان در میان اعراب نفوذ کرد اعراب از نظامات اجتماعی و سیاسی آنها هرچه را پسندشان افتاد و مطابق با ذوقشان بود، چون تدوین دفاتر دولتی و تنظیم سپاه اخذ کردند. فرهنگ این ملتها بر ثروت و غنای فرهنگی عرب در افزود و چون عرب بدین فرهنگ عظیم دست یافت تعقل او بارور شد. زبان فارسی و رومی، فقه رومی وحکمت یونانی، شیوه کتابت ایرانی و رومی و بسیاری چیزهای دیگر در زبان و قوانین و سبک نگارش و تفکر قوم عرب تأثیری بسزا نهاد. مخصوصاً موالی که از امور دولتی برکنار شده بودند به فرا گرفتن علوم شرعی و فنون ادبی روی آوردند و از میان آنها فقهای نامدار و کاتبان دواوین و شاعران و عالمان پدید آمدند و در فرهنگ عربی سخت مؤثر افتادند.

گسترش دولت اسلامی، اوضاع اقتصادی قوم عرب را بهبود بخشید و از آن پس که اسلام به آنان وحدت کلمه ارزانی داشت و به زندگی نوین اجتماعی راه نمود و از آنها ملتی با یک روحیه و یک زبان پدید آورد که به یک نظام واحد گردن نهادند و از بدویت به حضارت روی آوردند، و سرزمینهای توانگر با اراضی حاصلخیز و خیرات بسیار وصناعت پیشرفته را مورد تاختوتاز قراردادند، بهزندگی راحت و تجملات و نعم دلبستگی یافتند و بهجمع مال و ضیاع و عقار مخصوصاً در عهد اموی که بازار لهر و نوشخواری در حجاز و شام رواج بسیار یافته بود \_ همت گماشتند.

جنگها وفتنه ها را در ادب عربی و جهت دادن به آن تأثیری بزرگ بود.

نخست میان یاران دین جدید و مغالفانش و سپس میان گروهها و احزاب مختلف که دارای گرایشها و اهداف مغتلف بودند نزاعهایی درگرفت. از اینرو بخش بزرگی از ادب عربی در این ایام رنگ ادبیات مبارزهای دارد.

با مقدماتی که آوردیم، انتظار چنان میرفت که در ادب عربی مخصوصا بعد از استقرار دولت عربی ـ تغییری جوهری صورت گیرد ولی می بینیم به ویژه در عصر اموی ـ ادب سخت گرفتار قیود و جمود و تقلید شده است. این بـدان سبب است که خلفای بنی امیه بار دیگر نزاعهای قبیلگی را رونق بخشیدند. خلیفه خود باقبایلی که به یاری اش می شتافتند نیکی و احسان می کرد و بر قبایلی که به خلاف او برخاسته بودند، سخت می گرفت. از دیگر سو آنها را برضد هم تعریك می کرد در نتیجه بار دیگر شیوه های کهن چون خصومات و مفاخرات زنده شد و عصبیتهای جاهلی که اسلام سرکوبشان کرده بود رواج یافت و بار دیگر ادب بـه شیوهٔ عصر جاهلی که اسلام سرکوبشان کرده بود رواج یافت و بار دیگر ادب بـه شیوهٔ عصر جاهلی که اسلام سرکوبشان کرده بود رواج یافت و بار دیگر ادب بـه شیوهٔ عصر جاهلی که اسلام سرکوبشان کرده بود رواج یافت و بار دیگر ادب بـه شیوهٔ عصر جاهلی که اسلام سرکوبشان کرده بود رواج یافت و بار دیگر ادب بـه شیوهٔ عصر جاهلی داد مده مردم را کور کرد و ادب جاهلی مردم را به خود مشغول

به شیوهٔ عصر جاهلی اعراب برای تفاخر و تنافس بازارهایی ترتیب دادند. چون «کناسه» در حوالی کوفه و «مربد» در حومهٔ بصره، یعنی در جانب غربی آن که بهبادیه می پیوندد. اعراب بصره که می خواستند «مربسد» جانشین سوق عکاظ عصر جاهلی گردد، آن را مکانی برای آمد و شد شاعران و عالمان ساختند. از همهٔ اقطار برای تفاخر و تهاجی بدان روی می آوردند. مردم در آنجا هر روز منتظر شاعر یک حزب سیاسی یا شاعر قبیلهٔ خود می نشستند. بدین طریق «مربد» در ادب عصر اموی تأثیری فراوان داشت.

در هرحال امویها بهیاری ادب برخاستنه و آن را در این راهی که افتاده بود تحکیم کردنه، ارباب ادبرا به مال فراوان یادامنزدن به آتش عصبیت ورقابتهای شان به فعالیت میکشیدند. ادب اموی درست است که سخت فعال شده بود ولی به خدمت مصالح حزبی و فردی درآمده بود ودر فضای آزاد هنر بال نمی زد.

برخى مراجع: فليب حتى: تاريخ العرب \_ الجزء الاول و الجزء الثانى \_ بيروت ١٩۴٩. جرجى زيدان: تاريخ التمدن الإسلامى: الجزء الاول \_ القاهره ١٩٠٢. محمد حسين هيكل: حياة محمد \_ القاهره ١٣٥٨. محمد عبد المنعم خفاجى: الحياة الادبيه بعد ظهور الاسلام \_ القاهره ١٣۶٩ ه / ١٩۴٩ م. سيدنوفل: شعرالطبيعه فى الادب العربى – القاهر، ١٩۴٥ ص ١١-١٥٢ -شوقى ضيف: الفن و مداهبه فى الشعر العربى – القاهر، ١٩۴٥ ص ٣۶ – ۴۲. شوقى ضيف: الشعر الغنائى فى الامصار الاسلاميه – القاهره.

- C. Brockelmann: Histoire des Peuples et des Etats islamiques Traduction de M. Tazerour, Paris 1949, 20-97.
- H. Læmmens: Etudes sur le règne du Calife Omaiyade Mo'āwia ler Beyrouth 1907.
- H. Lammens: Etudes sur le siècle des Omaiyades, Beyrouth 1930.
- F. Buhl: Al-Kor'ān, in Encycl. de l'Islam, t. II, 112-1139.

## باب دوم

## شعر در عصر خلفای راشدین و امویان

به برکت فتوحات عرب دامنهٔ شعر وسعت گرفت و هرچند بادیه را به کلی ترک نگفت، به شهرها منتقل شد. در این ایام چند مرکز مهم فرهنگی پدید آمد. در حجاز، مکه، مهد دعوت اسلامی و مدینه موطن انصار ومرکز خلافت خلفای راشدین نام آور شدند و در شام، دمشق پایتخت امویان و مقر سیاست ودر عراق که محل تجمع شیعیان یعنی نیروی مخالف دستگاه حاکمه و جولانگاه ملل گوناگون از ایرانی و غیر ایرانی ومیدان کشمکش و مبارزات مستمر میان آراء سیاسی و دینی بود؛ مربد و شهرهای بصره و کوفه شهرت یافتند.

شعر زمان جاهلی در خدمت قبیله بود. در صدر اسلام شعر در خدمت دعوت اسلامی قرار گرفت و وسیلهٔ تأیید آن شد. اما در عمد اموی وسیلهای شد برای نشر محامد و تأیید احزاب سیاسی و تفرعنات قبیلگی، شاعران شعر را چون سلاحی برای اعتلای شئون حزب خود و فروکوفتن مخالفان به کار می بردند. خلفا و امراء به شعر توجه خاص یافتند و شاعران را مقرب دستگاه خود گردانیدند و مال فراوان به دامنشان ریختند و برای شان مجالس شعرخوانی ترتیب دادند. مردم از قبایل مختلف در این مجالس گرد می آمدند و هسرکس به شاعر خود مفاخرت می کرد و همچنانکه شاعر در اعتلاء مقام قبیله می کوشید قبیله نیز در اعتلاء مقام شاعر خود سعی می کرد. شاعران علاوه بر شئون قبیلگی یك وظیفهٔ سیاسی هم به عمده گرفته بودند بدین معنی که با دستگاه خلافت هم آواز شوند و حزب غالب را تأیید نمایند.

چون جوش سیاست فروکش کرد و مردم بهلهو و غنا روی آوردند شعر نیز بهخدمت لهو و غنا درآمد و در اجتماع منزلتی دیگر یافت. برای مردان و زنان مغنی آهنگهایی ساخته میشد و شعر در قالب این آهنگها جای میگرفت وبهگوشها و دلها مینشست.

این راه جدید در ماهیت اغراض شعر تغییری پدید نیاورد. زیرا شعر همچنان

ķ

ľ,

باز گویندهٔ وقایع روز و ذکر صفات پسندید، و ناپسند و تجلیل یا تقبیح حسب و نسب واز این قبیل امور بود. به عبارت دیگر موضوعات واغراض شعر چیزی جز فخر و حماسه و مدح و رثاء و وصف و هجاء نبود و اینها بودند که رنگ سیاسی به خود می گرفتند و در مخاصمات سیاسی میان احزاب داخل می شدند.

اگی در ماهیت اغراض شعر تغییری پدید نیامد ولی در ظاهر رنگ محیط جدید را یافت چون دعوت به اسلام و مبارزه با دشمنان دین و هجو آنها مثلا مدح پیامبر اسلام و یاران او و ستایش مسلمانان شجاع و قهرمان و وصف سنگی ها و دژها و آلات رزم و برج و بارو که پیش از این در شعر عرب شناخته نبود برایخود جائی گشود. نیز مخالفان اسلام به هجو پیامبر واصحاب او و جانبداری از عادات جاهلی زبان گشودند. همچنین در ستایش جنگ و تحریض به جهاد و فخر بسه پیروزیهای دینی و رثاء کسانی که در غزوات پیامبر یا فتوحات اسلامی به شهادت می رسیدند و جزاینها آثار شعری فراوان پدید آمد. این گونه احساسات و عواطف دینی در شعر جاهلی سابقه نداشت.

نیز پارهای از اغراض شعری نیروی بیشتری یافتند. مثلا غزل استقلال یافت و دیگر نهبرای تشبیب در قصائد بلکه بهعنوان یك قطعه عاشقانه و با صراحت بیشتر رواج گرفت. و به سبب انتقال از بدویت به حضارت و فراوان شدن اسباب لهو و طرب داستانهای باده گساری و عشرت طلبی در شعر افزون شد و نیز هجاء در عین اینکه بی رحمانه تر شده بود شیوع بیشتری یافت.

گفتیم که محیط جدید در شعر اثر گذاشت ولی این تأثیر بدان سبب که عرب هنوز از عصر جاهلیت دور نشده بود و برمعانی و خیال واسلوب جاهلی تکیه می-کرد، محدود بود. مثلا اگر چه به برکت قرآن معانی عمق بیشتری یافته بود و حکم وامثال در آن افزون شده بود، ولی همچنان از حیث تسلسل منطقی ضعیف بود و ترکیب قصیده به همان صورت جاهلی باقی مانده بود. هنوز شاعر برای دست یافتن به خفایای نفس انسانی و کشف مکنونات آن و نفوذ در اعماق اشیاء محسوس و فیر محسوس و بیرون کشیدن راز درون آنها تلاش و کوششی به خرج نمی داد. به خاطر آشنائی عرب بامسائل مدنی و محیط تازه دینی خیالها و سعت گرفته بود ولی همچنان باخیالهای عصر جاهلی سخت پیوسته و ازین و تنگ میدان بود از واقعیات حسی فاصله نمی گرفت و کمتی در فضای باز ابتکار بال می گشود.

فتوحات عرب و سر فرود آوردن بعضی ملتمها در برابر آنمها در آن قوم روح عزت و سیادت دمیده بود ولی این عاطفه مخصوصاً در عمه اموی بیشتر در خدمت مقاصد حزبی و سیاسی درباری و کینههای شخصی قرار گرفت واز شکوه آن کاسته شد و تأثیرش در نفوس نقصان پذیرفت.

اما شیوه های تعبیر همچنان زیبائی و شکوه و قوت و متانت خود را مخصوصاً در موضوعاتی که به تفاخر و دعوتهای سیاسی و حزبی باز میگشت حفظ کرده بود. ولی قرآن و مدنیت جدید از خشکی آن کاسته بودند و به سهولت و عذوبت آنها افزوده بودند همچنانکه موجب تنوع و گسترش آنها شده بودند. علاوه برتاثیر قرآن و مدنیت جدید رواج غناء و وجود راحت و آرامش در شهرها نیز در این امر مؤثر افتاد، مخصوصاً شیوع غنا در موسیقی شعر اثری شگرف داشت و ما ایسن موسیقی نوین را در غزلهای این عصر احساس میکنیم.

شعر این دوره از ارزشتاریخی مهمی برخوردار است. ما را از اخبار انقلاب دینی وپیآمدهایآن واز مقاومتها وفتوحاتآگاه میکند. نیز از پیشرفتهای دولت عربی در زمینههای نظامات اجتماعی و سیاسی همچنین از وضع احزاب و گروهها وفرقههای متخاصم ونیز از رواج ثروت ولهوولعب دربین برخیاز طبقات میآگاهاند ولی باید توجه داشت که بهسبب هیجان عاطفهای که مولود عصبیتها و احقاد است این اخبار تا حدی مبالغهآمیز است.

انواع شعر در عهد خلفای راشدین وامویان

به ادبیات این عصر ادبیات صدر اسلام یعنی ادبیاتی را که در عصر پیامبر اسلام پدید آمده بود نیز افزودیم. بنابراین می توان شعر این دوره را به صورت زیر تقسیم کرد:

شعر مبارزه، و آن شعرهایی استکه در تأیید دعوت پیامبر و دفاع از او و رد او و هجو اصحابش یا در شرح فتوحات او سروده شده است. از مشمورترین شاعران این دوره کعب بن زهیر و حسان بن ثابت و ابوذؤیب المهدلی و نابغهٔ جعدی به شمارند.

شعر لمهو (شعر غنائی)، وآن اشعار عاشقانه (غزل) است خواه آمیخته به عفت یانه، از مشمهورترین اصحاب این گونه شعر جمیل بن معمر و لیلی الاخیلیه وعمر بن ابی ربیعه هستند.

شعر سیاسی موضوع اینگونه شعر، سیاست خلیفه و قبیله است و آنچه بدان پیوندد. از شاعران مشهور آن اخطل و جریر و فرزدق و کمیت بن زیدالاسدی و طرماح بن حکیم و عبیداند بن قیس الرقیات است.

فنون خاصه و آن عبارت از اشعاری است که به اسلوبهای خاص یا در موضوعات خاص سروده شده چون اراجیز و راعویات و از مشهورترین اصحاب آن عجاج و پسرش رؤبه و ذوالرمه اند.

برخى مراجع: محمدعبدالمنعم خفاجى: العياةالادبيه بعد ظهور الاسلام – القاهر، ١٩۴٩. عبدالرزاق حميده: ادب الخلفاء الامويين – القاهره. سيدنوفل: شعرالطبيعه فى الادب العربى – القاهر، ١٩۴۵ ص ١١١–١٥٢. شوقى ضيف: الشعر الغنائى فى الامصار الاسلاميه – القاهره.



چون پیامبر اسلام دعوت خود را آشکار ساخت، میان او و قسریش آتش خصومت زبانه کشید و شاعران قریش، او و دعوتش را مورد هجوم قرار دادند. و از این گروه بودند عبدالله بن الزبعری و عمرو بن العاص وابوسفیان بن الحارث. جمعی از اصحاب از او خواستند که اجازت دهد به معارضه برخیزند و او گفت: «کسانی را که خدا و رسولش را با سلاحهای شان یاری کرده اند، چه چیز باز می دارد که اینک بازبانهای شان به یاری برنمی خیزند؟»

از جمله این صحابه حسان بن ثابت و کعب بن مالک وعبد الله بن رواحه بودند. دو کروه به مبادله شعر پرداختند و شیوهٔ آنها در اینگونه اشعار همان شیوه معروف فخر به انساب و سیادت آباء و اجداد بود اشعاری که قریش برخلاف یا در هجو پیامبر و اصحابش سروده بودند به کلی از میان رفته است زیرا علاوه براینکه جسارت به مقام نبوت بود، موجب برانگیختن آتش فتنه و فساد در میان مسلمانان می شد در حالی که دیگر همه باهم متحد شده بودند و نیز قریش همگی اسلام آورده بودند. در این باب سخن را از کعب بن زهیر آغاز می کنیم زیرا او نخست از شاعرانی

بود که رسول خدا را هجو میکرد و سپس از کـرده پشیمان شد و بهستایش او یرداخت.

زندگی

کعب بن زهیر بن ابی سلمی در میان قبیلهٔ غطفان که قبیلهٔ مادرش امکبشه بود، بهدنیا آمد. و در خاندانی که همه صاحب قریحه بودند پرورش یافت. گویند از نسل ابوسلمي جد كعب يازدەتن شاعر بودند.

کعب بنزهیر از او ان کو دکی به نظم اشعار پرداخت، ولی پدر مانع آن می شد که شعرش را آشکار کند زیرا بیم آن داشت که بیت سخیفی برزبانش جاری شود و آبروی خاندان ببرد، از اینرو او را به خواندن شعر واداشت تا شعرش به نظام آمد.

وقتی پیامبر اسلام دعوت آشکار کرد، کعب در شعر بهشهرت فراوان رسیده بود. و چون برادرش بجیر اسلام آورد، کعب او را ملامت کرد وخواست از دینی که دین هیچیک از اجدادش نبوده است، باز آید. پس زبان به هجو محمد و اسلام گشود. پیامبر او را مهرورالدم ساخت و کعب به هرقبیله ای که پناه برد هیچکس پناهش نداد. برادرش او را به اسلام فرا خواند. کعب چون دیگر پناهگاه ویاری نیافت به اسلام گروید. بدین قصد قصیدهٔ «بانت سعاد» را سرود و به مدینه آمد و چون در برابر پیامبر آن را خواند رسول الله عفوش کرد وامانش داد و برد خود را براو افکند. واین برد همچنان در خاندان او دست به دست میگشت تا آنگاه که معاویه آن را خرید وازین راه به دست خلفای اموی و عباسی رسید تا بالاخره نصیب پادشاهان عثمانی گردید.

آثار

دیوان کعب چندان دلپسند نیست واگی قصیدهٔ «بانتسعاد» را از آن برداریم چیزی جز قطعات کوتاهی در موضوعات معمولی چون مدح و غزل و هجو ورثاء و امثال آنها باقی نمیماند. اما بهترین وگیراترین اشعار آنهمانقصیدهٔ «بانتسعاد» استکه قصیدهٔ «برده» هم خوانده میشود. این قصیده در زمرهٔ «المشوبات» است.

۱\_ اعراب را رسم برآن بود که ۴۹ قصیدهٔ مشهور را هفت هفت تقسیم میکردند و هریك را بهنامی که دال بر موقعیت آن بود می نامیدند. از این قرار: . المعلقات كه دربارة آنها بحث كرديم. ٢- المجمهرات و صاحبان آنها عبارتند أز: نابغة الذبياني (٢٥۴) عبيدبن الابرص (٥٥٥) عدىبن زيد (٤٥٤) بشرين ابى حازم (٥٣٥) امية بن ابى الصلت (٤٢٢) خداش بن زهير (٥٢٠) والنمر بن تولبالعكلي (۶۴۵). ٣- المنقيات و صاحبان آنها عبارتند از: مسيب بن علس (٥٨٥) المرقش الأكبر (٥٥٢) متلمس (۵۸۰) عروة بن الورد (۵۹۶) مهامهل (۵۳۱) درید بن الصمه، المتنخل (۶۰۰). ۴- المذهبات، و صاحبان آنها عبارتند از: حسان بن ثابت الانصاری (۶۷۵)، عبدالله بن رواحة الانصارى (٤٣٠) مالك بن العجدان، قيس الاوسى (٤١٢) اصبحة بن الجلاح (٥٤١)، أبوقيس بن الاسلت (٥٢٠) عمروبن أمرؤالقيس (۶۳۳). ۵- المراثى و صاحبان آن عبارتند از: ابوذؤیب الهذلى (۶۴۸) كعببين سعدالغنوى (۶۱۷) الاعشى البأهلي، علقمه ذرجدن الحميري، ابوزيد الطائي (۶۴۵) متمم اليربوعي (۶۴۶) مألك التميمي .(۶४۶) مح المشوبات يعنى قصائدى كه با كفر آميخته است و صاحبان آن عبارتند از: نابغة الجعدى (۶۳۰) کُعببن زُهیر (۶۶۲) قطامی (۷۱۰) حطینه (۶۷۹)، شماخبن ضرار (۶۴۰) عمروبناحمر (۶۶۳) وتميمبن مقبل (۶۲۵). ٧- الملحمات، و صاحبان أن عبارتند از: اخطل التغلبي (٧١٢) فرزدق التميمي (٧٢٩)، جريس الخطفي (٢٢٨) عبيدالراعي (٢٣٨). ذوالرمه (٢٣٥)، كميت.بن زيد الاسدى (٢٢٣) و طرماح.بن حکم (۶۷۸). حرف اخوها ابوها من مهجنسة، و عمها خالها قوداء شملیل ناقه ای ستبن گردن، آهنرکت درشت اندام با نیروی شتران نر، گشاده پهلو و دراز گردن. تیزتک، برادر و پدرش از شتران سپید و اصیل و عمو و دائی اش از شتران ستیرگردن و رهوار.

تا به این ابیات می رسد که از او صاف شعرای متقدم بسی زنده تر، نیرومند تر است:

| و قد تلفع بالقور العساقيل                                   | كأن أوب ذراعيها ـ اذا عرقت     |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| قسامت فجاوبهما نکسه مثاکیل                                  | شد النهار _ ذراعاً عيطل نصف،   |
| لما نعبى بكرها الناعون، معقول<br>مشقق عبن تراقيما، رعبابيبل | نواحة، رخوة الضبعين، ليس لمها، |
|                                                             | تفرى اللبان بكفيها، ومدرعها    |

گوئی ساعدی او آنگاه که در سیر شتاب میورزد و عرق برمیآورد \_ وکوهها از شدت گرما در سراب پنهان شدهاند \_ ساعدهای زن فرزندمردهای است که پی در پی بهصورت خود میزند و زنان دیگر به او پاسخ میدهند.

زن نوحه گری که پی در پی به صورت میزند و چون خبر مرگ قرزندش را به او داده اند عقل از سرش پریده است. سینه خود را به ناخن ریش کرده و جامه اش را از بالا تا پائین چالی زده است.

اما بغش مدح حاوی اعتذار ومدح است، شاعر در اعتذار خود از جهت حسن توسل و اظهار فروتنی و بیان جزع و زاری خویش به سبک نابغه نزدیک است. ولی با همه نوآوریهای خود باز هم نتوانسته است آن اضطراب و بیم و هراس دردناک خود را همانند او بیان دارد. درمدح، ابیاتی را به وصف شیری که پیامبر را به او تشبیه کرده اختصاص داده و از همه صفات او به هیبت وهدایت بسنده کرده است و در مدح مهاجران از شجاعت و پیشتازی آنها سخن گفته است. به طورکلی کعب درمدایح خویش به شیوه متقدمان رفته ولی در این قصیده از جهت حسن سبک و دقت تصویر و جزالت الفاظ و حرکت و حیات سخن فرزند زهیر را رونق و آب و رنگی است که برای آن از رزش حقیقی فراوانی حاصل کرده است.

هنر شاعری کعب از بررسی قصیدهٔ «برده» و دیگر اشعار او میتوان دریافت که: کعب شاعری است متعلق به مکتب اوسی، تحت نظر و توجه پدرش زهیربن ابی سلمی پرورش یافته و چون راوی شعر او بوده از سبك او متأثر شده است. آنچه در نظر اول در شعر کعب احساس می شود سیطرهٔ خیال حسی است. کعب چنان است که اشیاء را نمی بینه و آن لامیهای است مشهور در بحن بسیط، در حدود ۵۸ بیت. و گروهسی از علما بهشرح و تفسیر آن پرداختهاند و جمعی از شعرا بهانواع مختلف تضمینش کردهاند.

از جمله کسانی که برآن شرح نوشته اند، یکی ابن درید است (۹۳۳ م) و دیگر خطیب تبریزی (۱۹۰۹ م) و ابن هشام (۱۳۶۰ م) و باجوری (۱۸۶۰). قصیدهٔ بانت سعاد بارها در مشرق و در اروپا به چاپ رسیده است گاه جداگانه، گاه در ضمن مجموعه های ادبی. مثلا در سال ۱۷۴۸ با شرح پرفایده ای در لیدن در سال ۱۸۳۳ در هال، و در سال ۱۸۷۱ در لایپزیک و در سال ۱۸۹۰ در برلن و در سال ۱۸۳۴ در پاریس و قسطنطنیه و در سال ۱۹۳۱ در بیروت، چاپ شده است. نیز به زبانه ای دیگر چون لاتینی و فرانسه و آلمانی و انگلیسی و ایتالیائی ترجمه شده است.

قصیده بانت سعاد برسه بخش است: مقدمهای در تغزل به عادت شاعران قدیم (۱–۱۲) وصف ناقهای که شاعر را به معشوق میرساند (۲۳–۳۳) اعتذار و مدح پیامبر و مهاجران (۳۴–۵۸)

اما بخش تغزلی، در این بخش انقباضی در عاطفه احساس میکنیم. که اگر مغیله به انواع رنگها و تشبیهات زیبا و استطراداتی که شیوه شاعران اوسی است یاری اش نکرده بود به جمود میگرائید. تشبیه معشوق به آهو آنگاه استطراد به وصف می و از آن به وصف آب سرد، همهٔ اینها وسائلی هستند که شاعر از آنها برای پوشانیدن ضعف تحلیل نفسانی و ضعف عاطفه مدد میگیرد:

بانت سعاد فقلبى اليوم متبول متيم الرها، لم يفد، مكبول و ما سعاد، غدةالبين، اذ رحلوا الا أغن غضيض الطرف، مكحسول

سعاد رفت و امروز دلم دیوانهٔ عشق اوست، و در دام او اسیں است و این اسیں را کس بهفدیه آزاد نکرده است.

و سعاد در بامداد روز جدائی آنگاه که کوچ کردند آهویرهای را میمانست که چشمان سرمهسایش را بهزمین دوخته باشد و آهسته از بینی صدا کند.

اما در بخش وصفی، براعت یک شاعر اوسی که باعشق به طبیعت و تأمل در جزئیات آن پرورش یافته تجلی میکند. کعب به بسیاری از اوصاف پدرش واستادان اوسیاش آگاه است. بنابراین کلامش پر از اوصاف مرسوم است هرچند از ابتکارات موفقیت آمیزی هم خالی نیست. در وصفهای او گاه آنچنان قوت و حرکتی هست که در الفاظ وموسیقی شعری او نیز آشکار می شود:

غلبام، و جناء، علكوم، مذكرة، في دفها سعة قدامها ميل

و حس نمیکند و تعبیر نمینماید مگر از طریق مغیلهٔ دقیقی که عاطفه و فکی را به تصویری محسوس باز میگرداند و این تصویر محسوس را با تشبیهات دوری و پی در پی بیان میکند به عبارت دیگر میکوشد تأثیر کلام خود را با رنگها و تصویرها \_ که در آوردن آنها مبالغت می ورزد \_ استحکام بخشد و آن را جانشین فوران و جوشش عاطفه سازد.

کعب بهشیوهٔ مکتب اوسی در تتبع معنی میکوشد، مثلا هنگامی که از خلف وعدهکردن سعاد سخن میگوید موضوع را بسط و گسترش میدهد ولی این بسط و گسترش جنبهٔ تحلیل و تعمق ندارد و جن تکرارها و تصویرهای گوناگونی که شاعر به وسیله آنها معنی را در ذهن خواننده استقرار می بخشد چیز دیگری نیستند:

فما تدوم على حال تكون بها كما تلون فى أثوابها الغول ولا تمسك بالعهد الذى زعمت الاكما يمسك الماء الغرابيل

هرگز بر یک حال نمیماند همچنانکه غول بیابانی هرلحظه به شکلی درمی آید او هیچ عهدی از عهدهای خود نگه نمی دارد مگر بدانسان که غربال آپ را نگاه می دارد.

کعب بنز هیر به حسن اتساق و وحدت سراپای قصیده خود نیز توجه دارد و حتی در این راه برپدر سبقت گرفته است. چون بخواهد از یک معنی به معنی دیگر و از بخشی به بخشی دیگر انتقال کند رابطه را نیکو نگه می دارد چنانکه به هنگام انتقال از وصف به غزل میگوید:

أمست سعاد بأرض لا يبلغهما الا العتاق، النجيبات المراسيل

سعاد در سرزمینی مسکن گزیده است که جز اشتران اصیل و رهوار بدانجا نتوانند رسید.

صناعت در شعر کعب آشکار است، او تنها به استفاده از شیوهٔ متقدمان در این طریق بسنده نمی کند، گاه چنانکه دیدیم جهت استقرار معنی در ذهن خواننده به اطناب روی می آورد یا به انتخاب الفاظ پر طنین یا به تکرارهای لفظی و همهٔ اینها را با سخنان حکمت آمیزی که به نیروی کلامش می افزاید آرایش می دهد. آری مجموعهٔ این عناصر قوام بلاغت او را تشکیل می دهد:

| مهند مسن سيوف الله مسلسول     | ان الرسول لسيف يستضاء بــه  |
|-------------------------------|-----------------------------|
| ببطنمكة، لما أسلموا: «زولوا!» | فى عصبة من قريش قال قائلهم  |
| عند اللقاء، ولا ميل معازيل    | زالوا؛ فما زال أنكاس ولاكشف |

پیامبر همانند نوری است که از آن روشنی میگیرند شمشیری است هندی

از شمشیرهای برکشیده خداوند

از میان گروهی از قومش که چون اسلام آوردند گویندهٔ آنها در مکه فرمان داد اکنون هجرت کنید.

مهاجرت کردند و همواره در میدان نبرد نه ناتوانند و نه ناپایدار و نه از آنها که سلاح میافکنند و بردشمن پشت میکنند.

این است کعب بن زهیر. در اسلوب او آن خشونت بدویت چه اندک است. سخنش را بهاطناب میآراید و بهبلاغت برپایه صنایع گرایش دارد. هرچند نمی۔ توان گفت در اینکار بهمرحلهٔ نبوغ رسیده ولی در شعرش نوآوریهایی است. به خصوص در ابداع و آفرینش فضاهای گشاده و دلپسند، شاعری بس تواناست.

**برخی مراجع:** فؤاد افرام البستانی: کعببنزهیر، الروائع ۲۲ ــ بیروت ۱۹۳۳. سیدنوفل: شعرالطبیعه فیالادب العربی ــ القاهره ــ ۱۹۴۵ ص ۹۲ــ۹۶. طهحسین: ساعة مع کعببنزهیر ــ حدیثالاربعاء ــ الجزء الاول الطبعــة الثانیه ــ ص ۱۳۸ــ۱۵۲.

R. Basset: Ka'b B. Zohaïr, in Encycl. de l'Islam, t. II, 621-622.
R. Basset: La Banat So'ad, Poème de Ka'ab ben Zohaïr, Alger, 1910.

## فصل دوم

## حسان بن ثابت (؟ - ۶۷۲ م / ۵۴ ه)

زندگی ابوالولید حسان بن ثابت از قبیلهٔ خزرج است. این قبیله از یسن به حجاز مهاجرت کرد و با قبیلهٔ اوس، در مدینه سکنی گزید. حسان در حدود هشت سال پیش از ولادت پیامبر اسلام در مدینه متولد شد و در خانواده ای آبرومند و شریف که همه به لهو و می و غزل مشتاق بودند پرورش یافت. مدینه در عصر جاهلی میدان نزاع و خصومات وکشمکشهای اوس و خزرج بود. شاعر اوس، قیس بن الخطیم بود و شاعر خزرج حسان بن ثابت. حسان از قوم خود دفاع میکرد و به امجاد و اجدادشان مفاخرت می نمود چندی نگذشت که در دیگر بلاد عرب شهرتی بسزا کسب کرد.

حسان برای ستایش پادشاهان غسانی به پایتختشان، جلق، رفت. او و نابغةالذبیانی و علقمةالفحل و چند تن دیگر از شاعران درباری جوائز و صلات را میان خود تقسیم میکردند. حسان بهبرکت این عطایا توانگر شد. آنگاه به دربار حیره نزد ابوقابوس نعمان بنالمنذر رفت و جانشین نابغه شد. و این در ایامی بودکه نابغه از دربارحیره بریده و به غسان پیوسته بود، چون باز آمد حسان بااکراه مقام خود را ترك گفت، حسان تا آنگاه که میان افراد قبیلهٔ خود میزیست در انواع هجا استاد شده بود و چون به دربارها پیوست در مدح براعت یافت. چون اسلام آورد و در سایهٔ پیامبر اسلام جای گزید با دو ملاح مدح و هجو در راه او به مبارزه پرداخت. حسان در شصت سالگی اسلام آورد و از آن پس شعرش را در خدمت

دینش قرار داد. حمله های شاعران قریش را پاسخ میگفت و از پیامبر و اسلام دفاع میکرد و دشمنانش را نکوهش مینمود. پیامبر از شعر او تمجید کرد و او را بنواخت و بهخود نزدیکش ساخت و از غنایم و عطایا برایش سهمی معین کرد و «سیرین» خواهر زوجهٔ خود ماریهٔ قبطیه مادر ابراهیم را به او داد و نیز قصری را که ابوطلحه در مدینه وقف آل محمد کرده بود به او بخشید، اما حسان مردی ترسو بود درخدمت پیامبر به شعر اکتفا کرد و با شمشیر خود به یاری او برنخاست و

١

1

ţ

¢

هرگز جرأت آن را نیافت که همراه او بهجنگت رود. بنابراین در هیچ غروهای شرکت نجست.

بعد از وفات پیامبر حسان بن ثابت در کشمکش میان مهاجران و انصار برسر به دست گرفتن قدرت جانب انصار را گرفت. سپس از طرفداران عثمان شد و برای او نوحه سرائی کرد و علی را به قتل او متهم ساخت و مردم را به طلب خون عثمان تحریض نمود. آنگاه به معاویه پیوست و معاویه سخت اکرامش کرد واز عطایای خویش بهره مندش ساخت. حسان در سال ۶۷۲ م/۵۴ م در عهد معاویه وفات کرد.

آثار

حسان بن ثابت را دیوانی است که بارها از اواسط قرن نوزدهم در هند و تونس و مصر بهچاپ رسیده است، سازمان اوقاف گیب همآن را باتصحیح هر تسفلد در سال ۱۹۱۰ چاپ کرده است.

چون حسان بن ثابت از نظر دینی و سیاسی موقعیت خاصی داشت شعسر ش دستخوش دخل و تصرفها و افزون وکاستهای بسیار شد، و این کار گاه از سوی دشمنان اسلام صورت گرفته و گاه از سوی بعضی نویسندگان تاریخ پیامبر چون ابن اسحاق و اما ابن هشام (۲۱۸م/۲۱۸ ه) نویسنده و تلخیص کننده و تهذیب کنندهٔ سیره پیامبر بسیاری از این موارد انتحال را ذکر کرده است.

# اعراض و موضوعات

اکثر شعر حسان در هجاست و باقی در ذکر افتخارات انصار ومدایح پیامبر و اسلام و مدایح ملوك غسانی و نعمان بن منذر و دیگر بزرگان و اشراف عرب و وصف مجالس لمهو و باده كساری واندکی غزل. برای آنکه بحث در موضوعات مذکور آسانتر باشد آن را به چمهار بخش تقسیم می كنیم: یکی حسان شاعر قبیله این بخش حاوی فخریه های اوست با گرایشهای جاهلی. دیگر، حسان شاعر تكسب، در این بخش از مدایح او مخصوصاً در در بارها برای كسب مال و جاه سخن می گوئیم. آنگاه حسان شاعر اسلام در این بخش از شعرهای سیاسی و دینی او سخن می آوریم و بالاخره حسان شاعر لمهو در اینجا به بحث پیرامون شعرهایی که در غزل یا شراب مروده می پردازیم. سپس نظری به شعر او از حیث ارزشهای تاریخی و فنی اش می افکنیم.

پیش از آنکه حسان به اسلام بگرود، همانند دیگر شاعران جاهلی شعرش در خدمت قبیله اش بود و دفاع از قوم خود را وظیفهٔ خود می شمرد. درایسن ایام شعرش جنبهٔ مبارزه قبیلگی را داشت و جو حاکم برآن تفاخر بود. آنچه حسان را بدین مبارزه فرا می خواند خصومتی بود که میان قبیله او و قبیلهٔ اوس وجود داشت و حسان سجبور بود در برابر شاعران خصم مخصوصاً قیس بن الخطیم ایستادگی کند. کارزار این دو شاعر مدتها به طول انجامید. هریك می کوشید تا معایب وفضیحتهای

حسان بن ثابت

قبیلهٔ دیگر را برشمارد و مفاخر قوم خود را آشکار سازد. فخریه های حسان را در این دوره ذکر شجاعت و کرم و شرف حسب و نسب قوم خود انباشته است. اینگونه قصائد به شیوه شاعران قدیم با تغزلی آغاز می شود آنگاه گریز به فخر و هجا می زند. مثلا در رد قیس بن الخطیم گوید:

لعمر أبيك الخير، يا شعث، ما نبا على لسانى فى الخطوب ولا يدى لسانى و سيغى صارمان كلاهما و يبلغ مالا يبلغ السيف مذودى و انى لمعط ما وجدت، وقائل لموقد نارى ليلة الريح: «أوقد»

ای شعثاء، بهجان پدر نیکوکارت سوگند که در حوادثی که پیش میآید نه زبانم کند و نه دستم از کار افتاده. زبان من و شمشیر من هردو برندهاند و زبانم چنان تیز است که هیچ شمشیری بهپایهٔ آن نرسد. من هرچه مییابم میبخشم و افروزندهٔ آتش خود را در شبهای باد میگویم: آتش برافروز.

حسان هم بادربار غسانی انتساب داشت و هم با دربار ملوك حیره. چند تن از امراء غسانی از جمله عمرو چهارم و ابنالعارث ششم و برادرش نعمان ششم معروف به ابوكرب و مخصوصاً جبلة بن ایم مرامدح گفت. پادشاهان غسانی شاعر را مقرب خود ساختند و به صلات و انعامات كرامند نواختند و برایش راتبهٔ سالانـه تربیت دادند و او با شعر خود طلب میكرد كه این عطایا افزون شود و ادامه یابد:

يغشون حتى ما تهر كلابهم لا يسألون عن السواد المقبل يسقون من ورد البريص عليهم بردى يصفق بالرحيق السلسل بيض الوجوه، كريمة أحسابهم شم الانوف من الطراز الاول.

آنقدر مهمانان به دیدارشان میآیند که دیگر سگان از دیدن سایههایی که از دورنمایان میشوند پارس نمیکنند.

آنانرا که برنم بریص مهمانشان میشوند از شرابی آمیخته با آب سرد سیراب میکند.

سپیدرویان، صاحبان کوهری والا، بلند پرواز، مردمی از طراز برتر.

حسان ابوقابوس نعمان پادشاه حیره را نیز مدح کرده و بهبخششمهای بزرگ او نائل آمده است.

سبك شاعر در مدايح خود همان سبك شاعران متقدم جاهلی است. قصيدهٔ خود را با وقوف براطلال آغاز میكند، آنگاه به مدح ممدوح كريز میزند و از خاطرات خود كه بيانكنندهٔ فضائل وخصال دوست داشتنی آنهاست ياد میكند. در تمام قصيده از الهامات خاطر خود بیآنكه ترتيب و اتساقی را رعايت كند پيروی می نمايد. مدايح حسان از فخامت و جزالت برخوردار است. چون حسان اسلام آورد، دفاع از دین جدید و مبارزه با یاران قدیمخود را وجمهٔ همت خویش ساخت. میان این دو فریق مناقشات شعری سختی درگرفت. حسان در اینگونه شعرهای خود دشمنان را هجو میکرد و دوستان را میستود. این مدح و هجوها همه برای امور مادی نبود بلکه کشمکش میان دو قدرت دینی و دو شیوهٔ حکومت بود که اکنون به خاطر بقای خود به تنازع برخاسته بودند. بنابراین شعر رنگ سیاسی به خود گرفت و یک سلسله شعرهای سیاسی و اقعی پدید آمد.

مدایح حسان در این ایام منحص بهمدایح پیامبر اسلام و بزرگان صحابه و کسانی است که در راه دین به مصائبی گرفتار آمده بودند. از خصوصیات این مدایح این است که شاعر چون مدایح تکسبی ممدوح را بهجود و عطا و امثال آنها بهخاطر ترغیب او بهبذل مال نمیستاید بلکه بیشتر بهبیان خصال حمیده و اعلام و اثبات رسالت پیامبر میپردازد آنهم از روی عاطفه واقعی و عقیدهٔ قلبی بی هیچ چشم داشت مادی و دنیاوی. چنانکه گوید:

| من الرسل، و الاوثــان في الارض تعبد  | نبی أتـانـا بعــد يـأس و فتـرة     |
|--------------------------------------|------------------------------------|
| يلوح كما لاح الصقيــل المهند         | فامسى سراجسا مستنيسرا و هساديسا    |
| و علمنـــا الاسلام، فـــالله نحمـــد | و أنــذرنــا نـــارأ، و بشر جنـــة |
| بسذلك ما عمرت في الناس أشهد          | و أنت، اله الغلق، ربــى و خــالقى  |

پس از نومیدی و یک دوران فترت که هیچ پیامبری نبود، پیامبری بر ما مبعوث شد درحالی که در روی زمین مردم بتمها را میپرستیدند.

آن پیامبر چراغ روشنیبخش و راهنمای ما شد و چونان شمشیر درخشان هندی آشکار گردید.

ما را از آتش بیم داد و به بهشت بشارت داد و اسلام را به ما آموخت پس خداوند را سپاس گوئیم.

و تو ای خداوند مخلوقات، پروردگار من و آفرینندهٔ منی تا زندهام در میان مردم به این گواهی خواهم داد.

حسان دنباله اینمدایح را بهرثاء پیامبر میکشاند و از دوری او اشک میریزد و نیکیهای او را یاد میکند و آرزو میکند که کاش با او در سرای باقی دیدار کند:

مع المصطفى أرجو بسذاك جواره و في نيل ذاك اليوم أسعى و أجهد

بدین توشه امید میدارم که در جوار مصطفی باشم و برای رسیدن به چنان روزی سعی و جمهد میکنم.

حسان در گیرودار مبارزه با کفار به هجا نیز می پردازد. هجای او متوجه آن

گروه از قریش است که به معارضه با دین جدید برخاسته اند و به هجو پیامبر زبان کشاده اند. اما آنچه در این معارضه برای او ایجاد مزاحمت کرده است خویشاوندی نسبی آنهاست با پیامبر. گویند چون عزم هجو کردن قریش را نمود پیامبر از او پرسید: «با من چه میکنی؟» گفت: «ترا از آنها چنان بیرون میکشم که موئی از خمین بیرون کشند.» آنگاه ابوبکن را به راهنمائی او گماشت تا انسابشان را برای او بیان کند و او به اشارت ابوبکن مخالفان را هجا گوید. حسان هجاهای خود را هم متوجه همه مشرکان قریش کرد و هم متوجه آن افراد خاصی که سخت به آزار پیامبر پرداخته بودند، چون ابوجهل و ابولهب وابوسفیان بن الحارث.

اسلوبی که در هجاهای خود به کار می برد طعن در اصل و نسب قریش نیست بلکه او قصد یکی از معاندان می کند و او را از شجرهٔ قریش دور می سازد و چون فردی غریبه که خود را به قریش بسته است یا چون شاخهٔ پوسیدهٔ فاسد بیماری که باید آن را برید به حسابش می آورد. آنگاه نسب او را از جانب مادر مورد طعنه قرار می دهد و سخت بر او می تازد. پس به صفات و اخلاق و عرض و آبروی او هجوم می آورد و نیک در همش می کوبد واز اوفردی می سازد فرومایه. نادان، خسیس، تر سو و گریزان از یاری دوستان به هنگام نبرد. واین معانی را بیش از هرچین از هزیمت قریش در روز بدر برمی گیرد. مثلا در هجو بنی سهم بن عمرو بن هصیص و عمرو بن العاص بن وائل گوید:

چرندگویان شوم طالعان که مهمانشان همواره معروم است و چون از نزدشان سفر کند شب هنگام باید برسفره مهتاب نشیند.

چه مردان بزرگواری که سکت جامهشان را درید و چون سنگی بهسوی او پرتاب کنی میگریزد.

اگن پیامبن نبود ـ و گفتار حق سبب خشم میشود ـ هیچ مرد و زنی از شما را رها نمیکردم.

این صدق لهجه وحرارت را دراشعار دینی مبارزهای حسان می بینمکه او می۔ خواهد برای دفاع از عقیدت خویش جان خود را فدا کند:

> فان آبی و والده و عرضی لعرض محمد منکم وقعاء پدر و جدم و آبرویم، در برابر شما سپر وجود محمد باد.

• حسان به باده کساری و سماع غنا و آنچه از مخلفات آنهاست به خصوص

پیش از آنکه اسلام بیاورد سخت دلبسته بود. اوصاف او از شراب بسویسژه در قصایدی که در مدح ملوك غسان سروده اشتهار دارد. همچنین غزلهای او برای شعثاء و عمره مشهور است. ولی این خمریات و غزلها مستقل نیستند و معمولا به فخر و مدح آمیختهاند. غزلهای او از حیث صورت و معانی به همان شیوهٔ قدیمند و خمریاتش به سبك جاهلی به قصد مفاخرت سروده شده. در این قصاید به و صف شراب کهن و شیوه نوشیدن آن و وصف ساقی می پردازد این عشق به باده گساری حتی در الفاظی هم که به کار می برد به خوبی احساس می شود:

| صهباء صافية كطعم الفلفل        | و لقد شربت الخمر مـن حانوتها     |
|--------------------------------|----------------------------------|
| فيعلنسي منهمسا، ولو لم أنهل    | يسعى علىى بكمأسهما متنطف         |
| قتلت _ قتلت!_ فهاتـها لـم تقتل | ان التــى ناولتنــى فــرددتمـــا |

من شراب را از میخانهاش نوشیدهام شرابی سرخ، صافی با طعمی چون طعم فلفل. آن ساقی گوشواره به گوش ساغری نزد من آورد و با آنکه ننوشیده بودم مرا سرمست کرد.

آن بادهای کـه نزد من آوردی و من آن را واپس زدم آمیخته بـهآب بـود - بمیری ـ آنرا بدون آب بهمن ده.

> یا در سریان نشئهٔ می میگوید: تدب فی الجسم دبیباً کما دب دبی وسط رقاق هیام در تن میخزد چنان که بچه ملخی در خاك نرم زمین میخزد.

> > ارزش شعر حسان

دربارهٔ ارزش هنری شعر حسان میگوئیم که حسان شاعری است شدید.
 التأثر با عاطفهای نیرومند. تأنی و درنگ زهیں را ندارد. شعر از خاطرش سیلان میابد او بیشتر پیرو طبع و فطرت است تا تصنع. همچنین سخن شاعر از آن روی که فوران عاطفهٔ اوست از ترتیب و اتساق خالی است و این فوران مانع آن است که فوران عاطفهٔ اوست از ترتیب و در نتیجه سبب سستی و ضعف آن مخصوصاً که شعرش را پیراسته و آراسته سازد و در نتیجه سبب سستی و ضعف آن مخصوصاً در اشعار اسلامی او شده است. در این دوره حسان از یکسو پیر و سالخورده شده است در این دوره حسان از یکسو پیر و سالخورده شده است.
 در اشعار اسلامی او شده است. در این دوره حسان از یکسو پیر و سالخورده شده ان معنوصاً است معارفه او میشد و شاعر این دوره حسان از یکسو پیر و سالخورده شده است.
 در اشعار اسلامی او شده است. در این دوره حسان از یکسو پیر و سالخورده شده ان معنوصاً ان دیگرسو همواره با وقایعی روبه رو بود چون جنگها و کشمکشها که سبب در انگیزش عاطفه او می شد و شاعر بیش از آنکه به دقت و تأمل پردازد به سرعت و انگیزش عاطفه او می شد و شاعر بیش از آنکه به دقت و تأمل پردازد به سرعت و انگیزش عاطفه او می شد و شاعر بیش از آنکه به دقت و تأمل پردازد به سرعت و معیفی یعیفی که در دیوان او مشاهده می شود، نتیجهٔ تصرفات دیگران باشد که اشعار سست و ضعیف خود را به او مشاهده می شود، نتیجهٔ تصرفات دیگران باشد که اشعار سست و ضعیف خود را به او منسوب داشته اند. شعر حسان از وصف و تمثیل که در

شعر جاهلي فراوان ديده ميشود خالي است.

در شعر حسان نشان دین جدید و تأثیر قرآن را احساس میکنیم و این امر در معانی تازهای که وارد شعر کرده و تفصیل بعضی عقاید و شعائر دینی چون توحید و تنزیه و ثواب و عقاب پدیدار است. همچنین واژههای نوینی که با آمدن اسلام در زبان عرب وارد شده در سراسر اشعار اسلامی حسان پراکنده است. بنابراین اگر بگوئیم که حسان مؤسس شعر دینی اسلام است سخنی بحق گفتهایم.

شعرحسان علاوه بر ارزشهای هنری دارای ارزش تاریخی بسیاری نیز هست. شعر او یکی از مصادر تاریخ آن ایام است. اعمال ملوك غسانی چونجنگها وكشور داریهایشان را دربر دارد، همچنانكه از منابع حوادث صدر اسلام است و در مورد غزوات پیامبر اسلام از جمله فتح مكه اطلاعاتی به ما میدهد. و نام صحابه پیامبر و نیز دشمنان اسلام را دربر دارد. حسان شاعری است مورخ و شعر او سرآغاز شعر سیاسی است كه در عهد اموی به اوج شكوفائی خود رسید.

برخى مراجع: محمدعبدالمنعم خفاجى: الحياة الادبيه بعد ظهور الاسلام ـ القاهر، ١٩٢٩ من ٢٤٥ ـ ٢٩٧. فؤاد افرام البستانى: حسان بن ثابت ـ الروائع ٣٣ ـ بيروت ١٩٣۴. محمد خلف الله: شاعر الرسول ـ الثقافة فى الاعداد ٢١١ (ص ٢٣) ٢٢٠ (ص محمد خلف الله: شاعر الرسول ـ الثقافة فى الاعداد ٢١١ (ص ٢٣) ٢٢٠ (ص محمد خلف الله: شاعر الرسول ـ الثقافة فى الاعداد ٢١١ (ص ٢٣) محمد خلف الله: شاعر الرسول ـ الثقافة فى الاعداد ٢١٦ (ص ٢٣) محمد خلف الله: شاعر الرسول ـ الثقافة فى الاعداد ٢١٦ (ص محمد خلف الله: شاعر الرسول ـ الثقافة فى الاعداد ٢٠٢٦ (ص م ٢٢٢ (ص ٢١١)، ٢٢٥ (ص ١٢)، ٢٣٣ (ص ١٢). فيلوس البستانى: ادباء الغرب ـ الجزء الاول ـ بيروت ١٩٣٤ ص ٢٥١ـ٢٢٨. Brockelmann: Gesch. de. Arab. Litteratur, t. I, 37-38. Brockelmann: Gesch. de. Arab. Litteratur, t. I, 37-38.

زندگی

ابوذؤیب خویلدبن خالد المهذلی النزاری، از شاعرانی است که عصرجاهلیت را درك کرد و سپس به اسلام گروید و درمدینه سکونت گزید ودر غزوهها وفتوحات صدر اسلام شرکت جست و خلافت عثمان را دریافت و با سپاه عبداللهبن سعدبن ابیسرح «از بنیعامرینلوی» به شمال افریقا رفت ودر فتح آن سامان شرکت داشت و همراه عبدالله بن زبین به مصر بازگشت ودر آنجا وفات کرد.

آثار

ابوذؤیب را قصاید بسیاری است و ابنقتیبه بعضی از آنها را در کتابخود «الشعر و الشعراء» آورده است. مشهورترین شعر او قصیدهٔ عینیهای است در رثاء پنج پسرش که همه درمصر به طاعون مردند، بااین مطلع:

والدهر ليس بمعتب من يجزع أسن المنسون وريبسه تتوجسع

شعن ابوذؤیب شعر انسان رنج دیدهٔ دردکشیده ای است که میخواهد که در برابر حوادث روزگار سخت پای بفشرد و چنان باشد که از پست و بلند زندگی نیندیشد، ولی اشك امانش نمیدهـد، فرو میریـزد و فرو میریزد، گـوئی در چشمان او خار کشیده باشند.

ف العین بعدهم کان حداقها کعلت بشوك فهی عور تدمع بعداز آنها پنداری که در دیدگانم خار کشیده انتکه از رنج آن اشك می ریزند.

ابوذؤيب براى تسكين خويش به حكمو تأملات روى مى آورد واين بيت اودراين

باب شهرت یافته است:

و اذا المنية انشبت أظفارها ألفيت كل تميمة لا تنفسع چون مركئ چنگالهاى خود را فرو برد مىبينى كه هيچ تعويدى سود نمىدهد.

سخن او روان منسجم است واز تکلف و تصنع عاری است.

نابغة الجعدى (وفات حدود سال ۶۹۹ م / ۸۰ ه)

### زندگی

ابولیلی حسان بن عبدالله الجعدی العامری مدتی از عمس خود را در عص جاهلیت سپری ساخت نبوغ او به هنگام ظهور اسلام بود و از این رو نابغه نامیده شد. نابغه در زمان جاهلیت زندگی آبرومندانه ای داشت. چون اسلام ظهور کرد با گروهی نزد پیامبر آمد و او را مدح گفت و اسلام آورد و مدتی در مهاجرت بسربرد. در زمرهٔ یاران علی درآمد و به همراه او در جنگ صفین شرکت جست و بادست و زبان خود او را یاری داد. واز معاویه و بنی امیه سختیها دید. پس از علی، به هنگام خروج عبدالله بن زبیر علیه یزید و مروان و عبدالملك به عبدالله پیوست و او را مدح گفت و از دست این زبیر جوایز کرامند گرفت و چون فتنه ها فرو نشست، به قصد سیاحت راهی بلاد مفتوحه شد و در اصفهان پس از عمری در از درگذشت.

آثار

از نابغهٔ جعدی اشعار بسیاری در فخی و هجا و مدح ورثا باقی مانده است او بهوصف اسب اشتهار دارد. از مشهورترین قصاید او رائیهٔ اوست در مدح پیامبر اسلام با این مطلع:

خليها عسوجها ساعية و تبهجسرا و نوحا على ما احدث الدهن او ذرا

### ارزش هنری

نابغه جعدی شاعری است با طبعی روان وسخنی سیال ودر جریان. نابغه کمتر به پیراستن و تنقیح شعر خود دلبستگی نشان میدهد ازینرو اشعار سست و سخیف در ضمن سخن والای او یافته شود. از امتیازات سخن او موسیقی دلپذیر وسلاست و انسجام آن است.

# برخي مراجع:

# ايوذؤيب الهذلى

دايرةالمعارف للبستاني: ١ ص ١٣٧ ــ ١٥٠. محمد عبدالمنعم خفاجي: الحياة الادبيه بعد ظهور الاسلام ــ القاهر، ١٩۴٩ ص ٢٣٨ ــ ٢٤٠.

نابغة الجعدى

احمدالمهاشمى: جواهر الادب في ادبيات وانشاء لغةالعرب ٢ ص ١۶٢ ــ ١۶۴. محمد عبدالمنعم خفاجى: الحياة الادبيه بعد ظهور الاسلام، ص ٢٩٨ ــ ٣٠٣.

باب چهارم

شعر غنائی فصل اول: غزل بدوی

> جميل بن معمر \_ ليلى الاخيليه مقدمه:

غزل بدوی و غزل حضری

اعصار ادبی پیشین از غزل خالی نبوده است ولی عصر بنی امیه به خاطر وجود عوامل وانگیزه های آن، عصر طغیان سیل غزل است. مراد از غزل در اینجا آن گونه غزلی است که بطور مستقل سروده شده باشد نه به صورت مقدمه قصائد – مدحیه و غیر مدحیه – چنانکه در عهد جاهلی مرسوم بود. اینگونه غزل، که آن را غزل نوع جدید میخوانیم در شام و عراق رواجی اندك داشت. زیرا شام مقر خلافت اموی بود و عراق مرکز مخالفت با شام. یعنی این دو شهر همواره میدان مبارزهٔ سیاسی بودند نه جای امن و آسایش. از این روی در این دومرکز مهم اسلامی غزل همچنان به شیوهٔ قدیم سروده می شد. پس غزل جدید در حجاز و سرزمینه ای نزدیك آن یعنی سرزمینه ایی که ساکنان آن اعراب خالص بودند پدیدار گردید.

در این دوره غزل بردوگونه بود: غزل بدوی و غزل حضری. غزل بدویغزل شاعران عذری است که در شعر خود عشق افلاطونی عفیفانهٔ خود را تغنی میکردند. این شاعران به قبیلهٔ عذره انتساب داشتند مشاهیر این گروه عبارتند از جمیل بن معمر عاشق بثینه و لیلی الاخیلیه معشوق توبة بن حمیر و مجنون العامری عاشق لیلی و قیس بن ذریح عاشق لبنی. اما غزل حضری غزلی است اباحی ودور از عفاف که شاعر در آن از عشق و لذات جسمانی سخن میگوید و بی آنکه احساس شرم وحیا کند از لذتجوئیها و نوشخواریهای خود یاد میکند. مشاهیر این گروه عبارتند از:

عوامل انگیزمها

حجاز قلب امپراطوری جدید عربی بود، پیامبر مدینه را دارالهجرهٔ خویش قرار داد و پس از او جانشینانش آن را مرکز خلافت ساختند. بنابراین مدینه چه از نظر دینی و چه از نظر سیاسی انظار را بهخود جلب کرده بود. سپاهیان عرب برای فتح بلاد از حجاز بیرون میآمدند و بدنبال آن سیل گنجینههای روی زمین و موالی ایرانی و رومی و شامی و مصری به سوی مدینه روان میگردید و این یکی از عوامل مهم در پدید آمدن تمدن نوین بود. عرب با عجم درآمیخت و اعراب مدینه در مال و ثروت غوطه خوردند.

چون خلافت به بنی امیه رسید وضع دگرگون شد. مرکز سیاست از حجاز به شام منتقل شد و حجازیان در بر ابر بنی امیه صف آرائی کردند. بنی امیه نیز از آنان روی گردانیدند و جز به ندرت در کارهای سیاسی دخالتشان ندادند. سپس تا اهل حجاز را از دخالت در سیاست منصرف کنند سیل عطایا را بدان سو روان نمودند و بدویان را چنان سرکوب کردند که دیگر یاد غزوات و غارات رافر اموش کردند. به عبارت دیگر جامعه ای که باید آن را جامعهٔ رفاه و آسودگی نامید پدید آوردند.

الما در بادیهٔ نجد و حجاز این سرکوبی با محرومیت و فقر درآمیخت و نتیجهٔ آن نغمهٔ زهد یا میل بهمثل علیا بود و این میل بردوگونه بود یا به صورت دینی ظهور میکرد یا در جامهٔ غزل عفیفانه.

اما در شهرها از یکسو وفور مال و ثروت بود واز یکسو نومیدی. فرزندان مهاجران و انصار در مکه و مدینه در زمرهٔ توانگران بودند. یأس و ثروت به لهو، و اسراف در لهو انجامید. طبقه ای از جوانان توانگر و فارغ البال پدید آمد که زندگی اجتماعی شان جز باده گساری و گناهکاری هیچ نبود و کثرت بردگان نیز در فسق و فجور یاری شان می کرد. انواع ملاهی در شهرها رواج یافته بود مخصوصاً غنا در مدینه سخت رایج شده بود. وجود زنان و مردان مغنی در میان موالی، به این نهضت کمك شایانی کرد. به وازات غنا، در شعر نیز نهضت بزرگی رخ داد اینك شعری می باید که بتوان آن را با دف و طنبور و دیگر آلات موسیقی نواخت، این شعر که اغلب باید در معانی عشق و حوادث عاشقانه باشد، بیشتر موارد غزلهایی بود عاری از عفت و آزرم که هماهنگ با غناء فساد را ترویج می کرد. غزل مورد بحث ما از چند جهت با غزل عصر جاهلی متفاوت است:

غزل جاهلی بیشتو به صورت نسیب بود. مراد از نسیب آنگونه غزلی است که مقدمهٔ قصائد قرار می گیرد و خود هدف شاعر نیست بلکه وسیله ای است برای هدفی که شاعر در نظر دارد، به عبارت دیگر یک پیش درآمد است برای غایت و مقصودی که شاعر در پی آن است. در اینگونه تغزلها سخن بریک منوال است: حدیث اطلال و دمن و گریستن شاعر برآنها. اما در این دوره غزل خود غایت

جميل بن معمر \_ ليلى الاخيليه

و هدف شاعر است و آن را چون شعری مستقل بنا مینهد. و غزلها را چون باید مغنیان بخوانند و بنوازند بنابراین اغلب قطعههای کوتاهی است از دو سه بیت تا ده و بیشتر.

●غزل این دوره از امور مادی و توصیف جهان محسوس خارج، نگسسته است تنها چیزی که بر غزل جاهلی افزون دارد این است که از اثری که عشق در قلب باقی میگذارد و اندوه و آرزو وامیدی که از پی آن در نفس پدید میآید غفلت نمی ورزد و جنبه معنوی آن از نسیب و تغزل قدیم بیشتر است و شاعر به حکایت خاطر خویش تغنی میکند. (البته مراد ما از اینکه غزل جنبهٔ معنوی دارد این نیست که همه عفیفانه است. غزل معنوی را با غزل عفیفانه فرق است) و اگر به توصیف خارج محسوس می پردازد این امر خود وسیله ای است برای بیان حال درون و ذکر حالات و عواطف او. و این خود تأثیری از تمدن نوین است. شاعر به غزل می پردازد و زندگی هنری خود را بدان مقصور می سازد و به وسیله آن به تحلیل عواطف و بیان حالات درون خود می پردازد. البته این تعلیل چندان عمیق نیست که بتواند بردازد و زندگی هنری خود را بدان مقصور می سازد و به وسیله آن به تحلیل عواطف بردازد این درون خود می پردازد. البته این تعلیل چندان عمیق نیست که بتواند

دیگی از خصوصیات غزل این دوره آهنگ و واژگان آن است. اینکه رواج غنا و موسیقی در شعر غنائی تحولی ایجاد کند امری طبیعی است. و هرکه اوزان شعر این عصر – یعنی شعری که در مدینه باموسیقی خوانده میشد – را با اوزان عصر جاهلی مقایسه کند به این نکته به خوبی آگاه خواهد شد. اوزان شعر غنائی مصر جاهلی مقایسه کند به این نکته به خوبی آگاه خواهد شد. اوزان شعر غنائی مدید از اوزان شعر جاهلی لطیفتر است و زبان آن به زبان تودهٔ مردم نزدیکتر. شاعران این دورهٔ برای غزلهای غنائی خود لغاتی را برمی گزیدند که برای توده مردم، و مغنیانی که غالباً از زنان غیر عرب بودند مفهومتر باشد. و این امر یکی از عللی بود که به شعر غنائی جدید جنبه توده ای بیشتری داد.

شاعران این دوره در اوزان شعر تجدید نظرهایی کردند و این تجدیدنظر تحت تأثیر غنا بود. از میان بحور بحرهایی را بیشتر برمی گزیدند که آسانتر و سبکتر باشند، چون بحر وافر، خفیف، رمل، متقارب، و هزج، شاعران اوزان طویل و پیچیده را به اوزان سمهل و بسیط تجزیه می کردند تا با آهنگهای موسیقی بهتر تطبیق کنند و چون این آهنگها به خاطر رشد تمدن نوین و نیز آهنگهای تازهای که مغنیان غیر عرب وارد موسیقی عربی می کردند همواره در گسترش بود بنابراین اوزان و بحور تازه هم گسترش می یافت.

از ویژگیهای غزل بدوی این است که این نوع غزل از استحکام لفظ و سادگی معنی برخوردار است. اما نه استحکام لفظ آن را به خشونت کشانیده و نه سادگی معنی به سخافت. شاعر بدوی در بیان حالات عاطفی خود به صدق گفتار آراسته است غزل بدوی شعر مردمی است که احساس میکنند رنج میکشند و بی هیچ تصنعی احساس و رنجهای خود را بیان میکنند. در غزل بدوی شخصیتهای متمایز و متباین دیده نمی شود زیرا این شاعران شخصیتهای خودرا فراموش کرده اند به عبارت دیگر چنان در عشق خود فانی شده اند که جائی برای ابراز شخصیت باقی نمانده است. از این رو کاربر راویان دشوار شده است، زیرا اشعار این غز لسرایان باهم در آمیخته و گاه یکی را به دیگری نسبت داده اند. علاوه بر این غز لسرایان بدوی غالباً یک معنی واحد را بالفاظ واحد و در اسلوب واحد سروده اند.

شعر غنائی این دوره به صورت شعر تودهای درآمد. غزلها در سرتاس جهان عرب دهان به دهان می گشت، زیرا اعراب در این ایام برای خواندن چیزی جز شعر نداشتند. این شعر را همراه با غنا میخواندند و این غنا به دو طریق در میان مردم راواج می یافت یکی نواختن آن در موسم حج دیگر انتقال نغمه ها از مدینه یا مکه به شهرها و بادیه های مجاور حجاز و از آنجا به بلاد دوردست چون عراق و شام. به خصوص الفاظ دور از غرابت و معانی آشنا به دهن همگان در این سیر و سفر آن را مدد می رسانید.

# جمیل بن معمر (؟ ۔ ١ • ٢ م / ٨٢ ه) زندگی

جمیل بن عبدالله بن معمر العذری در وادی القری در حجاز متولد شد. چون به سن جوانی رسید به دختر عمش بثینه دلباخت و دراین عشق چنان شهرت یافت که او را «جمیل بثینه» می خواندند. بثینه نیز سخت شیفته او بود.

اشعار فراوانی که جمیل برای بثینه سرود نهتنها خانوادهٔ او را خشنود نساخت بلکه خشم و نفرتشان را برانگیخت و چون جمیل بهخواستگاری دخترشان آمد نومید بازش گردانیدند و بثینه را بهدیگری دادند. واین عادت عرب بود. جمیل به هجوشان پرداخت و همچنان غزلگویان گردکوی محبوب میگردید تا آنجا که شکایت به مروان حکم که از جانب معاویة بن ابی سفیان حاکم مدینه بود، بردند. مروان او را تهدید کرد و خونش را مباح نمود. جمیل سر در بیابانها نهاد. نخست بهیمن رفت و از آنجا به شام و به مصر رفت تا در حدود سال ۲۰۱ م/۸۲ ه وفات

در پیرامون زندگی جمیل اخبار متناقض فراوان است و نیز افسانه های بی اساس. همچنین در اشعار او افزاون و کاستها و تصرفات بسیار شده است در کتاب اغانی حکایات دلپذیری که مغیلهٔ روات در اطراف زندگی او بافته است بسیار است. بعضی از این حکایات را برای تفسیر برخی از اشعار او ساخته اند و بعضی را نیز به خاطر علاقه ای که به شاعر داشته اند.

آثار

از جمیل بثینه در مطاوی کتب ادب ابیات زیادی پراکنده است. و او را در مدح بنی جذم عشیر، مادرش مدایحی است بااین مدایح از عطایای ممدوحان بهرهمند می شده است. نیز در فخر و هجا آثاری از او باقی مانده است. ولی اشتهار او به غزلهایی است که بیان کنندهٔ عشق او به بثینه است و همین غزلهاست که موضوع بحث ماست.

چون به مطالعهٔ شعر جمیل پردازیم در برابر خود عاشقی مییابیم دور از تکلف که باآنکه در ورطه سهمناك عشق غوطهور است از خواری و ذلت برکنار است. در شعرش نوعی مبالغه هست در عین سادگی و پاکی و آرامش و حزم پسران کار نیفتاده، گاه در لابه لای ابیاتش خشم و کین و مهر و عطوفت فوران میکند. این عواطف از صدق و صمیمیت برخوردارند دلیل صدق و صمیمیت او ثباتی است که در عشق بثینه به خرج می دهد هرچند بثینه را سر سرکشی باشد یا در راه او مشکلات فراوان پدید آید.

و أطعت فسی عسواذلا فهجس تنسی و عصیت فیسک، و آن جهدان عواذلی تو به سخن ملامتگران دربارهٔ من گوش کردی و از من جدا شدی و من در تو عاصی شدم هرچند ملامتگران در ملامتم مبالغه کردند.

این عشق حتی پس از مرگ هم به همان مهر و نشان خواهد بود: یه واك، ما عشت، الفؤاد، فان أمت یتب عدای صدای میداک بین الاقبر

تا زندهام دلم را هوای تو است و چون بمیںم صدای من صدای تو را در میان قبرها دنبال خواهد کرد.

نشان این عشق پاک و راستین در اشک و آهش نمایان است:

خليلى فيــما عشتمـا هـل رأيتما قتيلا بكـى من حب قاتله قبلـــى؟

ای دوستان من تا زنده بودهاید پیش از من کشته ای را دیده اید که از عشق قاتل خود بگرید.

و در ایثار و فداکاری، او در طریق عشق، همهچیز خبود ـ جز شرفش ــ را در راه معشوق فدا میکند:

فلو أرسلت يوماً بثينسه تبتغلى يمينى و أن عسزت علمى يمينى لا عطيتها ما جاء يبغى رسولها و قلت لها بعده اليمين: سلينى...

اگر روزی بثینه کسی نزد من فرستد و بخواهد سوگندم را بشکنم هرچند

شکستن سوگند بر من دشوار آید؛

آنچه را رسول او از من طلبیده است به او خواهم داد و میگویم پس از سوگند، باز هم چیزی از من بخواه.

ولی جمیل اگر عشق میورزد در عشق و شرح عشق خود سخت عفیف است او هرگز شرافت خود را در بازار فساد و بی بند و باری به معرض فروش نمیگذارد.

#### جنبه های هنری

شعر جمیل بن معمر از زیباترین و لطیفترین اشعار قدیم عرب است. شعر او دریچهای است به زندگی او و تصویری است از خلجانات روحی او.

اسلوب او اسلوب شاعری است که معشوق روح و مخیلهاش را پر کردهاست و خیال محبوب همواره در مقابل اوست با او راز میگوید، عتاب میکند، و داستان غم هجران خویش را در میان مینهد. شیوهٔ سخن او شیوهٔ خطابی و اخباری است و از درد و شکایت و اندوه آکنده و او برای بیان این حالات از ادوات تعجب و ندام و استفهام سود میجوید:

يا ليتنبى القبى المنية بغتة ان كان يوم لقائكم لم يقدر

ای کاش بهناگهان مرگ را دیدار کنم. اگر روز دیدار شما برایم مقدر نشده است.

جمیل در شعر خود مناظر و موقعیتها را به صورتی زنده تصویر میکند و کلمات معشوق را تکرار مینماید:

ما انسم الاشیاء لا انس قـولم...ا و قـد قربت نضوی «امعس تریـة؟»

اگر همهچیز را فراموش کنم سخن او را فراموش نکنم که به شتر لاغر من نزدیك شد و گفت: که «به مصر می روی؟».

زبان شاعر زبانی سهل و طبعش طبعی روان و سخنش سخنیمنسجموشایسته تا با نغمههای موسیقی بیامیزد و غنائی زنده و پرهیجان پدید آورد.

# ليلي الاخيلية (؟ ــ 695 م / 20 هـ) زندگي

لیلی دختر عبدالله بن الرحال از بنی اخیل بود و اخیل از بنی عامر. زنی زیبا، فصیح و آگاه به حدیث و شعر و انساب عرب بود. توبة بن الحمیں دوستش می داشت و توبه از بنی عقیل بود و بنی عقیل نیز از بنی عامر. توبه در عشق لیلی شعر می گفت. اور از پدرش خواستگاری کرد و اعراب را رسم بر آن بود که دختر را به مردی که به عشقش شهره شده باشد نمیدادند. پس مردی از بنیالادلع او را بهزنی گرفت و این مرد سخت براو غیرت میورزید، چنانکه نمیخواست کسی به دیدارش رود یاکسی را به خاطر او مهمان کند. اما توبه از رفتن به کوی او باز نمی ایستاد چنانکه خاندان مرد را خشمگین کرد تا به قصد قتلش در کمین نشستند. لیلی ازین امر آگاه شد، چون توبه به دیدارش رفت برهنه سر و عبوس بیرون آمد، توبه از ماجری آگاه شد و بر شترش نشست و بگریخت. توبه اهل غارت و هجوم بود. روزی به در یکی از این جنگ و گریزها کشته شد و لیلی در مرکت او مرثیه ها سرود. لیلی به دستگاه حجاج راه یافت و در مدح او قصیده گفت و صلات و جوائز کرامند گرفت. به در یکی از این جنگ و گریزها کشته شد و لیلی در مرکت او مرثیه ها سرود. لیلی بود. میخواست که برقبر توبه سلام کند. و آن مرد بازش می داشت. لیلی امرار ورزید و همچنان سوار بر کجاوه از تپه ای که قبر توبه برآن بود بالا رفت و ورزید و همچنان سوار بر کجاوه از تپه که قبر توبه برآن بود بالا رفت و گویند: «ای توبه سلام بر تو» آنگاه روبه قوم خود کرد و گفت: «تاکنون نمی پنداشتم که او دروغگو باشد» گفتند: «چگونه؟» گفت: «آیا این شعر از او نیست که می-گوید»:

ولــو أن ليلــى الاخيليــة سلمت على و دونــى تربـة و صفـائـع لسلـمت تسليـم البشاشـة أوزقــا اليها صدى من جانب القبر صائــع

اگر لیلای اخیلیه بر من سلام کند و بر روی من خاکها و سنگها باشد. یا خود بهشادمانی بر او سلام کنم. یا صدا از سوی قبر من فریاد کند و بهسوی او پر گیرد.

لیلی گفت: از چه روی چنانکه گفته سلام مرا پاسخ نمیگوید؟ هنوز سخن بهپایان نیاورده بود کـه بومـی کـه در شکاف قبـر پنهـان شده بـود و از کجاوه ترسیده بود بپرید، شتر رم کرد و لیلی را برزمین زد و او را درحال بکشت و در کنار قبر توبه بهخاکش سپردند.

آثار

از لیلی الاخیلیه ابیات و قطعاتی پراکند، در کتب ادب در مدح و هجا و رثاء و غیر، باقی است. هنر او به هنگامی که از توبه سخن میگوید اوج میگیرد. او توبه را در اشعار خود به شجاعت و کرم می ستاید. مسلم است که این شاعرهٔ عذری آنگاه که از عشق سخن میگوید کلامش شاعرانه تر و از صدق و صمیمیتی دیگر برخوردار است. او پس از توبه فراوان برایش گریست تا زند، بود یاد توبه را از خاطر نزدود مراثی او برای توبه از لطیفترین و زیباترین اشعاری است که سروده است از جمله این بیت: فالیت لا انفك ابکیے ک ما دعت علی فنن ورقےام او طےار طائر

سوگند خوردهام که پیوسته برایت گریه کنم تا کبوتران چاهی بر شاخهها میخوانند یا پرندگان پرواز میکنند.

خلاصه آنکه شعر لیلی شعر زنانهٔ محض است با احساسیرقیق وبیانیسلیس. او رقت احساس وظرافت لفظ را با استحکام بیان درآمیخته است. و بعد از خنساء بزرگترین شاعرهٔ عرب است.

برخى مراجع: شوقى ضيف: الشعر الغنائى فى الامصار الاسلاميه – الطبعة الا ولى القاهره. طهحسين: حديث الاربعاء ١ ص ٢١٢ – ٢٠٠٠. جبرائيل سليمان حيدر: عمربن ابىربيعه. الجزء الاول: عصر ابن ابىربيعه بيروت ١٩٣٢. عباس محمودالعقاد: جميل بثينه – سلسلة «اقرآ» ١٣ – القاهره. عباس محمودالعقاد: جميل بثينه احد عشاق بنىعذره و شعرائهم: الهلال ۶ ص جرجىزيدان: جميل بثينه احد عشاق بنىعذره و شعرائهم: الهلال ۶ ص (١٨٩٧). سعادعارف ابوشقرا: الشاعرةالمعذبه مجلة الكتاب يونيه ١٩٢٩ ص ٢٥. A. Schaade: Djamil B. 'bd 'Allāh B. Ma'mar, in Encycl. de 'l'Islam, t.

I, 1040-1041.

Brockelmann: Gesch: d. Arab. Litter. I, 48.....

H. H. Brāu: Laila' L-Akhyaliya, in Encycl. de l'Islam. t. III, 10-11.

# فصل دوم: غزل حضری عمربن ابی دبیعه - احوص - ولیدبن یزید عمربن ابی دبیعه (۶۴۴-۷۱۱ م/۲۲-۹۳ ه)

عمر بن ابی ربیعه از بنی مغزوم است و بنی مغزوم از خاندانهای والای قریش بود که از جهت جاه و ثروت بردیگر خاندانها برتری داشت ودر عصر جاهلیت و اسلام از قدرت و نفوذ برخوردار بود. عمر بن ابی ربیعه در سال ۶۴۴م/۲۳ در مدینه متولد شد. نام پدرش بجیر و نام مادرش مجد بود. مادرش اسیری حضر موتی یا حمیری بود. پدرش پیشه بازرگانی داشت ودر زمان پیامبر اسلام عامل ولایت جند در یمن بود. پس از او از سوی خلفای راشدین هم در شغل خود ابقام شد.

عمر در نعمت و فراغت در میان کنیزان و غلامان پرورش یافت. اسباب لهو و شادمانی و نوشغواری، آنچنانکه برای اشرافزادگان فارغالبال، برای او مهیا بود با رنج و مصائب زندگی هیچ آشنائی نداشت. همواره میان حجاز ویمن وعراق و شام در سیر و سفر بود. با ادبا و اشراف معاشرت داشت واز سیاست واحزاب بیزار بود. شعر می سرود. بهترین ایام سال برای او ایام حج بودکه جامه های فاخر می پوشید و خود را بهزیورها می آراست. وموی سر رهامی کرد و دامن فرو می هشت و چند برد نازك بردوش می افکند و خود را خوشبو می ساخت، واسبش را حنا می بست واز سر بازی به در این و می می زنانی راکه به حج آمده بودند ببیند و باآنها سخن نازك بردوش می افکند و خود را خوشبو می ساخت، واسبش را حنا می بست واز سر بگوید ودر شعر خود و صفشان کند. چون شهرتی یافت زنان به دیدارش مشتاق شدند تاشاید در شعر خود از آنان یاد کند. و چون در حجاز با زنان بسیاری آشنائی باشاید در شعر خود از آنان یاد کند. و چون در حجاز با زنان بسیاری آشنائی یافت اشراف برزنان خود بیمناك شدند. عمر با کلثم دختر سعد مغزومی ازدواج کرد واز او صاحب پسری شد به نام جوان که شیوه ای جز شیوهٔ پدر برای زندگی

عمر در پایان عمر از لهو ونشاط بهزهد و پرهیز روی آورد. اما بعضی معتقدند که این زهد و پرهیزی که راویان بدان اشارت کردهاند امری مستمرنبوده بلکه گاهگاهی که برخی از یاران و خویشان بهخاطر لاابالیگریها و لذتجوئیهایش مورد ملامت قرارش میدادهاند، او خواه وناخواه، از کردارهایخویش توبه میکرده هرچند که اینگونه توبه ها از کسانی که ایام جوانی را به لمهو و عشرت سپری ساخته اند و اکنون پیری راهی برای اعمال جوانی باقی نگذاشته بعید نمی نماید؛ ولی عمربن ابی ربیعه از آنان نبود، هرگاه وضعی پدید می آمد که خاطرهٔ عشقها و عیشهای گذشته را در او زنده می ساخت توبه می شکست و به لمهو می نشست و به یاد آن ایام شعری می سرود.

سخن راویان هرچه باشد، من معتقدم که عمرین ابیربیعه در اواخر حیات توبه کرد و توبهٔ او هرچند که گاهگاهی خللی در آن پدید میآمد از روی صدق و صفا بوده است. گویند که چون پیر شد و توبه کرد با خدای خود عهد کرد که از آن پس در برابر هربیت شعریکه بگوید یك بنده آزادکند و بیتی نمیگفت مگر اینکه در مقابل آن بندهای آزاد میکرد.

کیفیت مرگ او یکی از نقطه های تاریک زندگی اوست و در باب آن روایات متعدد و سخت متناقض است.

راویان متقدم میگویند که عمرین عبدالعزین او را به دهلک جزیرهای در بحی احمر تبعید کرد، پس در دریا جنگی پیش آمد که او نیز در آن شرکت جست و سفینهاش را آتش زدند و او در آن آتش بسوخت. بعضی نیز میگویند که دریمن بیمار شد و بمرد، وفات او در حدود سال ۲۱۱م/۹۳ ه بوده است.

عمربن ابی ربیعه اگر به شعر عاشقانه پرداخت همه اسباب آن را جمعداشت. زیباروی و افزون برجمال خوش ذوق و هنرمند بود. در معاشرت برار خاطر نبود، خونسرد بود، خوش زبان و نکته گو و شوخ طبع بود. از خشونت مردان به دور بود. مجالس او جای انواع لهو ولعب بود و زنان حجاز به این گونه مجالس سخت مشتاق بودند. زیرا علاوه برآنکه به ادب میلی شدید داشتند به شعر و موسیقی نیز دلبسته بودند. و عمر خود مردی همواره شادمان بود، به زند گی از ناحیهٔ شادیه ای آن می نگریست. و در آن جز تمتعات مادی هیچ نمی دید، و برای دست یافتن به این تمتعات می کوشید. شیفتهٔ جمال برود، و همراه یاران عشرتجری خرود در طلب آن پای می فشرد و در این طریق از یک زندگی والا دورافتاده بود. او شعر را، زیبائی را، هن را و هرچه را طبیعت به او ارزانی داشته برای آنها و اس تمتعات زندگی خویش نه د. دیدار او با زنانی که به حج می آمدند برای آنها و شوهرانشان دردسره ایی ایجاد می کرد چنانک ه خلیفه و عاصل او و شوهران و خویشاوندان زنان را به ستوه آورده بود.

آثار

عمربن ابی ربیعه را دیوان بزرگی است شامل هزاران بیت، همه در غزل جز ابیات پراکنده ای که در فخر و وصف است. این دیوان به سال ۱۸۹۳ در لایپزیک و به سال ۱۳۱۱ ه (۱۸۹۳م) در مصر و به سال ۱۹۳۴ در بیروت چاپ شده است.

عمروبن ابی ربیعه، احوص، ولیدبن یزید

عمربن ابي ربيعه شاعر زنان

در دیوان او زنان، مخصوصاً زنان خاندانهای اشراف که هم طبقهٔ او بودند صفحات زیادی را اشغال کردهاند. او همه عمر و هنر خود را وقف غزل کرد و از دیگر فنون واغراض معموله شعر صرف نظر نمود.

در این مورد صاحب اغانی می گوید که سلیمان بن عبدالملك به او گفت: «چرا در مدح من چیزی نمی گوئی؟» او پاسخ داد: «کـه من ستایشگر مردان نیستم، من ستایشگر زنانم.» در واقع زنان بسیاری را هم مـدح گفته است. چنانکه خواننده می پندارد که هیچ زن و دختر زیبائی نبوده مگر آنکه برای او غزلی سروده است. او برای زینب بنت موسی الجمحی و دختر عمش نعم و ثریا دختر علی بن عبدالله غزل سروده است. در این حد هم توقف نمی کرد، چه بسا اتفاق می افتاد که به هنگام طواف کعبه یا به هنگام دیگر اعمال حج متعرض زنان می شد تا غزل عاشقانهٔ خود را برای شان بخواند. از مشهور ترین این زنان لیلی دختر حارث البکری و رمله دختر عبدالله بن خلف الخزاعی وفاطمه دختر اشعث الکندی و نیز زن پیشوای علم نعو ابوالاسود الدؤلی بودند. چنانکه گفتیم برای دیدار زنانی که به زیارت کعبه آمده بودند برس راه قوافل می آمد، در میان آنها زنانی بودند که خود می کوشیدند که خویشتن را بدو بنمایند تا زبان به وصفشان گشاید پس بدین خاطر به نزد او می رفتند و چون دربارهٔ خود غزلی از او نمی شنیدند خشمگین باز می گشتند.

عمربن ابی ربیعه در وصف زن هم به جنبه های ظاهری او پرداخته و هم به جنبه های نفسانی. وقتی به جنبه های ظاهری می پردازد از همان شیوه های مرسوم پیشینیان که بیشتر برپایهٔ تشبیه استوارند تقلید می کند، یعنی تشبیه محسوس درعین حال خالی از حیات و حرکت؛ و چون به جنبه های نفسانی می پردازد اخلاق و امیال و طرز سخن گفتن و حرکات و حالات او را در مواقع مختلف مخصوصاً در مجالس لهو مجسم می سازد. بدین طریق شعر او تصویر کامل زنان عشر تجوی و بی بند و بار عصر اوست. او حتی کلماتی را که آنها به هنگام گفتگو و نازود لال برزبان می آورند باز می گوید و این امر تصویری را که ارائه می دهد رنگ وجلای بیشتری می بخشد.

زنان شعر عمربن ابی ربیعه همه عشر تجوی، اسرافکار، توانگی، شریف زاده و مشتاق به خواندن و نوشتن هستند، چنانکه از یکدیگی تمیز داده نمی شوند. گوئی همه از یک سیرت و صورت برخوردارند. شاعر، زنان را به خور شید، به آهو، به گاو وحشی و امثال اینها تشبیه میکند. آنگاه آن زیبائی را به بوی خوش چون بوی زعفران و کافور و غیر آن می آمیزد. و براو جامه ای از خزوو شی می پوشاند و به دستبند و خلخالش می آراید. بسیار اتفاق می افتد که زنی را، به زنی که پیش از او می زیسته تشبیه کند گاه نیز تنها از میان تمام او صاف او به و صف نسب

و طافت بنا شمس عشاء و من رأى من الناس شمسا بالعشاء تطوف أبو أمسها أوفسى قريش بسندمسة و أعمسامها، اما نسبست، ثقيف بههنگام شامگاه خورشیدی برما گذشت و چه کسی در شامگاه خورشید را در گذرگاه دیده است؟

پدر مادرش از همه قریش وفادارتن به عمه خویش است و عموهایش ـ اگن نسبشان را خواهی از ثقیف هستند.

عمل از شاعران اندیشه و خیال نیست، شاعل خاطرات و قصه ها است، با قصه و داستان پرورش یافت. خود نیز زبانی خوش و بیانی شیرین داشت. مردم از سخنش لذت می بردند و بدآن گوش می سپردند و مشتاق آن بودند. همنشینی با زنان و قصبه پردازی و گفتگوی با آنها زندگیاش را پر کرده بود. حتی قدرت شاعری خود را در این راه صرف میکرد و برعکس دیگر شعرا به هیچ چیز جزاین نمی۔ پرداخت و کمتر به عالم خیال گام می نهاد. بیشتر در مقابل و اقعیت درنگ می۔ کرد: سخنی و حادثهای. آنگاه شرحاین سخن و حادثه و هنرنمائی در بیان وتصویر آن. پس دیگر جائی برای اندیشه عمیق باقی نمیماند. اگرگاه به تحلیل های نفسانی می پردازد تحلیلی سطحی است و از تجارب روزانه در نمی گذرد، چیزهائی که هرکس چنان شیوهٔ زندگی داشته باشد بخوبی از عهدهٔ آنها بسرمیآید. همچنین جائبی برای عواطف قومی باقی نگذاشته است. اگر عاطفه ای هست آن هم سطحی است، زيرا عاطفة مردى كه هرچه مىخواسته بــدون هيچ رنــج و المى، بىهيچ گونه تأمل و اندیشهای که برانگیزد و روح را ملتهب سازد، برایش میسر بوده است. کوئی احساس و عاطفهٔ او به پایهٔ احساس و عاطفهٔ دیگر شاعران همطراز او نمی رسد چه از حیث احساس و چه عاطفه و خیال در حد متوسطی قرار دارد. و همین امر سبب شده که یک حادثه یا یک واقعه در شعر او یهدریه تکرار شود. سخن همان است که بوده و سبك و اسلوب همان. بى تغيير و تبدلى. عقل و خيال در فضای ابتکار و آفرینش نوین بالنمی کشایند. شعر او تصویری است از روح لطیف او که فریفته جمال است و جز شادمانی و تمتع آنهم از نزدیکترین راهمهایش هیچ نمی بیند. روحی که به تحلیل و تعلیل چندان نمی پردازد و همواره در سطح حرکت میکند نه برای ورود بهعمق معنی تلاشی بهخرج میدهد، نه بهجهت پرواز در فضاي خيال.

عمرین ابی ربیعه میخواهد که شعرش جای نامههایش را بگیرد ازین رو گاه شعر او نامههایی است حاوی قصهها، گفتگوها، عتابها و شکایتها:

| كتباب مبوليه كنمد  |                          |
|--------------------|--------------------------|
| بين السحر والكب    | يـــؤرقــه لـمهيب الشـوق |
| و يمسح عينـه بـيـد | فيمسك قسلبه بسيد         |

از دیار خود برایت نامه نوشتم، نامهٔ عاشق دلباخته و سخت اندوهناک. شعلهٔ اشتیاق جگرش را بهآتش کشیده و خواب از چشمانش بریده است.

عمروبن ابی ربیعه، احوص، ولیدبن یزید

دستی بر دل خود نهاده است و دستی بردیده میکشد.

غزل او گاه تنبها سرودی است از سرودهای عشق و ازینرو به نظم درآمده تا ابن سریج و غریض آن را بخوانند و بنوازند در این مورد هم گاه همان وظیفهٔ نامه نگاریاش را انجام میدهد. از خصوصیات سبك او یکی قصه پردازی و محاوره ودیگر سهولت و موسیقی دلپذیر كلام اوست.

وقتی سخن از داستان پردازی عمر بن ابی ربیعه می رود مراداز آن داستان پردازی به معنی عام کلمه است، نه به معنی خاص و چون از محاورات و گفتگوها در کلام او سخن می گوئیم منظور مان نمایشنامه هایی که بر صحنه تأتر می آیند نیست بلکه منظور آن گونه گفتگوها و حسب حالهای منظوم است که نظائر آنها در کلام شعرای جاهلی از جمله امرؤالقیس هم دیده می شود ولی عمر بن ابی ربیعه آن را اساس هنر شعری خود قرار داده است ودرآن بسط مقال داده، وآب و رنگ ولطف وزیبائی و بلاغتی خاص بدان ارزانی داشته است که در آثار دیگرانش نتوان یافت.

در صحنههایی که اومی آراید زنان باهمان خلق و خوی خاص خود باهمان اشارات و حرکات خود آشکار می شوند. همواره در طلب او هستند و در غیاب او از او سخن می گویند حتی آنقدر که زنان به عشق او تغنی می کنند او به عشق زنان تغنی نمی کند. در این غزلها زنان به نیکو ترین او صاف جمیلش می ستایند. او آن قدر که به آوردن لغات و اصطلاحات زنان در شعر خود اهتمام می ورزد در راه بارور ساختن هنر خود تلاش نمی کند:

| دون قيد الميل يعدو بي الاغر | بينما ينعتنىنى ابصرنينى     |
|-----------------------------|-----------------------------|
| قالت الوسطى: «نعم هذاعمر!»  | قالتالكبرى: «أتعرفن الفتى؟» |
| «قدعرفناه، وهليغفي القمر!»  | قالت الصغرى، وقد تيمتها:    |

به هنگامی که آن زن زبان به بیان حسن من گشوده بود زنان دیگر مرا دیدند در مسافتی کمتر از یك میل درحالی که اسب سپید پیشانی ام مرا به تاخت می برد. آنکه بزرگتر بود پرسید: آیا این جوان را می شناسی؟ آنکه کوچکتر از او بود گفت: آری این عمر است.

و آنکه از همه کوچکتر بود و سخت او را عاشق خود ساخته بودم، گفت: میشناسیمش، آیا ماه پنهان میماند؟

و نيز گويه:

قلت: «منهذا» فقالت: بعض من فتن الله بكم فيمن فتن قلت «حقاً ذا؟» فقالت قبولية أورثت في القلب هما و شحن: «يشهد الله عبلي حبى لكم و دموعني شاهند لي والحزن» قلت: «یا سیدتی عندبتی، قالت: «اللهم عندبنی اذن!» گفتم: این کیست؟ گفت یکی از آنهاست که خداو ندش مفتون شما ساخته است. گفتم: راست میگوئی؟ آنگاه سخنی گفت که دل را اندوهگین ساخت. گفت: خداو ند شاهد عشق من است به شما و اشکهایم واندوهم دو گواه من. گفتم: ای بانوی من مرا ناراحت کردی گفت: پروردگارا مرا نیز ناراحت کن.

عمربن ابی ربیعه چه در داستان پردازیما و چه در گفتگوهای خود فراوان قسم میخورد و خداوند را به شهادت می گیرد و این شیوه در آن زمان رواج بسیار داشته است:

بربك هل اتاك لمها رسول فشاقك أم لقيت لمها خدينا

ترا بهخدا سوگند آیا قاصدی از سوی او نزد تو آمد که چنین مشتاق شدهای یا یکی از دوستانش را دیدهای؟

اما در مورد موسیقی شعری و سهولت کلام عمرین ابی ربیعه باید گفت که غزل او تصویری از روح و زندگی و عواطف اوست. او اسیر زیبارخان و همدم مغنیان است. و غزلش زبان عشق است هرچند به لهو آلوده است و زبان عاطفه است هرچند از فساد عاری نیست. نغمهٔ دلپذیری است هرچند داستانهای یك عشق هوس آلود را می سراید. شعرش از سهولت و نرمی برخوردار است و در بعرهای متنوع سروده شده تا با طبع و سلیقهٔ مردم زمانش هماهنگ باشد. گاه شعرش چنان در لفظ و وزن به سهولت و خفت می گراید که اگر قافیه ای نباشد با نثرش

جعلت طريقى على بابكم و ماكان بابكم لى طريقا صرمت الاقارب من اجلكم وصافيت من لم يكن لى صديقا راهم را از در خانه شما انداختم هرچند در خانه شما راه من نيست. بهخاطر شما از خويشاوندان بريدم وكسى راكه بميان من و او صفائى نبود بهدوستى برگزيدم.

و گاه پیوستگی قافیهٔ بیت قبل به کلمهٔ اول بیت بعد (این صنعت را در بدیع عربی تضمین گویند) براین سمولت و نرمی میافزاید چون (کتم و حبه) در این دو بیت:

من رسول ناصبح یغبسرنا عن معب مستهام قد کتم حببه، حستی تبیلی جسمه و بیراه طول احیزان و هم کدام رسول نیکخواهی است که ما را از عاشق سرگشتهای که عشق خود را پنهان داشته آنسان که جسمش را تلف نموده و فزونی غمها وغصههایش لاغر کرده است،خبر دهد؟

اوزان و قوافی زیبائی که برمیگزیند به شعر او موسیقی خوش آهنگی عطا میکند. گوئی همواره دیده برمغنیان دوخته است که چه آهنگی را می سرایند تا شعرش را در قالب اوزانی بریزد که ادایش آسانتر و دلپذیرتر باشد. ابن سریج و غریض همواره در کنار او بودند و او را در گزینش این اوزان و بعور مددمی کردند.

ألا حبدًا حبدًا حبدًا حبيب تعملت منه الاذى! هان، آفرين، آفرين، آفرين برمعبوبي كه آنهمه از او آزار كشيدهام.

اما این گرایش به سهولت و نرمی گاه باعث آن شده اند که برخی معایب وزن و قافیه در شعر او راه یابد مانند این ابیات:

مرحباً ثم مرحباً بالتى قالت غداة الوداع يوم الرحيل، للثريا، قولى له: أنت همى ومنى النفس خالياً، والجليل

و کمتر قطعه ای از عمرین ابی ربیعه توان یافت که در آن اضطرار ادر یک بیت ضمیر مفرد را به جمع و مخاطب را به غایب برای ضرورت وزن رجوع نداده باشد و گاه همین ضرورت سبب شده که لغات را خارج از قواعد صرفی آنها به کار برد.

من ذا يلمنى أن بكيت صبابة أو نحت صباً بالفؤاد المنضج

در این بیت «یلمنی» را بیآنکه عامل جزمی در کلام باشد مجزوم ساخته است.

پارهای از ناقدان معتقدند که شعر او با گذشت عمرش راه تکامل پوئیده است. از جمله جریر دربارهٔ او گوید که «این قرشی آنقدر هذیان گفت تا بالاخره به شعر دست یافت». درواقع هم همینطور است در دیوان اوهم شعر سست و سخیف توان یافت و هم شعر غراء و ساده بی هیچ ضعف و فتوری که برای سرودن مغنیان ساخته و هم اشعاری محکم و متین که همپایهٔ قصائد جریر و فرزدق است.

### تأثير و رواج شعر او

عمربن ابی ربیعه نخستین کسی است که شعر خود را صرفاً در خدمت غزل نهاد و در آن باب قصائد و قطعاتی مستقل پدید آورد. نیز در شعر خود جای وسیعی به داستان پردازی و محاوره داد و در این مضمار بر امرؤالقیس برتری جست واین هنر را منحصر به خویش ساخت. نیز در تصویر عواطف زن تصویر حالات آنها در خانههای شان \_ چنانکه گفتیم \_ بیآنکه به عمق معنی پردازد سخت قویدست بود. دیگر آنکه از میان بحور و اوزان شعر که دیگر شاعران بدانها دلبسته بودند به بحور و اوزان ساده و ملایم چون خفیف و منسرح و رمل یا به اجزائی از بعس طویل می پرداخت و چون چنین بحور و اوزانی را برمیگزید از همه شاعران حجاز شعرش بیشتر ملایم طبع و ذوق مغنیان بود. گذشته از اینها نمایندهٔ کامل عیار عصر خود و مردان عیاش عشرتجوی طبقهٔ اشراف این عصر بود که از سیاست روی. گردان شده بودند ازینرو در شعر او مسائل سیاسی را جائی نیست. همچنین او به تصویر زندگی خالص بدوی یا زندگی گروهی که در آن ایام در مکه و مدینه و نواحی مجاور آنها به زهد و پارسائی و پرستش اشتغال داشتند نیرداخته است، بلکه محیطی را که او تصویر میکند جائی است میان بادیه و شمهر آنجا که جوانان حجازی که نه هنوز همهٔ خصال بدویان را از دست دادهاند و نه هنوز به گرفتاریهای شهریان آلوده شدهاند، در نهایت عشرت و آسودگی به لهو و لعب سرگرمند و زنان نیز از این اسرافکاریها و لذتجوئیها برکنار نماندهاند، بلکه همه همشان این است که شاعری بیابند تا در وصف آنها غزلی بسازد و با آنها نرد عشقی ببازد. پس چنین محیطی برای انتشار شعر او سخت مناسب افتاده بود. او پیشوای مکتب غزل بود و بسیاری از جوانان حجاز چون عرجی و احوص شاگرد مکتب او بودند. مغنيان براي دستيافتن به شعرش ميكوشيدند و مردم بهخصوص اهل لهو و نشاط از آن جهت که از سادگی و روانی برخوردار بود و در معاورات خود تصویری از وضع اجتماع را مجسم می ساخت بدان رغبت نشان می دادند. خلاصه آنکه پیش از عمر بن ابی ربیعه در میان قریش شاعری که اهل ادب به کمال شاعری او اقرار کنند پدید نیامده بود. و چنانکه دربارهاش گفتهاند «هیچ شاعری در غزل به پایه او نمیرسید و هیچ شعری بهاندازه شعر او به دلمها نمینشست و زنان را مسعور خود نمی ساخت». به خاطر تشبیهات بلیغ و ذکر داستانهای عشقی شعرش را برای عفت عمومی خطری بزرگ میشمردند. چنانکه یکی از انصار دربارهٔ او گفت: «هیچ چیز چون شعر عمربن ابیربیعه مردم را به معصیت خدا نینداخته است».

### احوص (۷۲۳ م / ۵۰۵ ه)

عبدالله بن محمد الاوسی ملقب به احوص از مردم مدینه بود. مردی لاابالی و هجوگوی بود و به سبب این هجوگوئی به رنجها و آلامی گرفتار آمد. زندگی اش همه لمهو و بی آبروئی بود. اما شعر او نمونهٔ کامل شعر و هنر در مدینهٔ عصر اموی است. شعر او حکایت عشق و عاشقانی است که در آن راه به بلاهای دردناك دچار شده اند. احوص خود به بعضی از زنان خواننده و نوازنده مدینه عشق می ورزید و درباره آنها غزلهای پر سوز گفته است و عشق دردناك یکی از آنها را چنین بیان می کند:

حبها في القسلب داء مستسكن لا يسريسم

عمروبن ابی ربیعه، احوص، ولیدبن یزید

عشق او در دل من دردی است که جاخوش کرده و هرگز نمی رود.

غنل احوص در عین آنکه پر از مضامین بدیع و لطیف است از صراحت در مسائل عشقی و خروج از حدود عفت خالی نیست اینگونه اظهار عشق به زنان پیش از عصب عباسی در عصر اموی پدید آمد و راه را برای بشار و امثال او از شاعران عصب عباسی هموار کرد.

# وليدبن يزيد (٨ • ٧-٧٤٣ م/ • ٩-١٢۶ ه)

ابوالعباس ولیدبن یزید عبدالملك بن مروان در حدود سال ۷۰۸ م/۹۰ م در دمشق متولد شد. از جوانی به لمهو و شرابخواری و شكار خو گرفت معاشرت با ظرفا، و همنشینی با ادبا و لاابالیان و باده گساران را دوست می داشت به عنا و نمو دلبستگی داشت و همواره در پی مواهای نفسانی خویش بود. كاخ خسود را مركز تجمع مغنیان و شعراء و راویان شعرو ادبا و ظرفا واهل ممو ولعب ساخته بود. در سال ۷۳۳ م با او به خلافت بیعت كردند و به سال ۷۴۳ م/۱۲۶ ه بمرد.

ولید ادیب و شاعن بود ولی جز چند صفحهای از شعن او برای ما باقی نمانده است این مقدار حاوی غزل و ابیاتی در وصف و ذکر شراب و عتاب و فخر و رثام و هجاست، که همه از احوالات نفسانی او از کارهای عبث از بازیچهها از اسراف کاریها، از شادیها ، از خشمها و از غمهای او حکایت دارند. شعرش از روانی و سهولت و لطافت و شیرینی و صمیمیت خاصی برخوردار است. نه درلفظ و نه در معنی دستخوش تکلف نمی گردد:

| خبـــرونـــی ان سلــمی |
|------------------------|
| ف_اذا ط_ي_ر م_لي_ح     |
| قلت مـن يعـرف سلمي     |
| قلت یے طیے ادن منی     |
| قلت هل أبصرت سلمىي     |
| فنكا فىالقلب كملما     |
|                        |

مرا خبر دادند که سلمی در روز نماز بیرون رفته است پرنده ای غمگین روی شاخهٔ درختی با منقار میان پرهایش را میجست. گفتم چه کسی سلمی را میشناسد گفت: ها، و به شاخهٔ بالاتر پرید. گفتم ای مرغ نزدیک من بیا! گفت: ها، و نزدیکتر آمد. گفتم: آیا سلمی را دیده ای؟ گفت: ها، و بازگشت. زخم درونم را نیشتر زد و بال گشود و رفت.

آری ولید پیشوای خیل لاابالیان بیبندوبار بود واز پیروان او در این شیوه

باید از ابونواس و دیگر شاعرانی که سبک او را در معانی و الفاط متابعت کردهاند یاد کرد. ولید بن یزید عمد اموی را بهعمد عباسی می پیوندد.

برخي مراجع:

جبرائيل سليمان حيدر: عمرين ابىربيعه \_ جزان \_ بيروت ١٩٠٩. عباس محمود العقاد: شاعرالغزل عمرين ابىربيعه\_سلسلة «اقراء» ٢\_القاهره. مارون عبود: الرؤس \_ بيروت ١٩۴۶ ص ٥١هـ٧٢. طهحسين: حديث الاربعاء ١ ص ٣٧٢ \_ ٥٠٥. شوقى ضيف: الشعر الغنائى فى الامصار الاسلاميه \_ القاهره ص ١٢٢\_١٣٧.

باب ينجم شعر سیاسی فصل اول اخطل (۶۴۰ \_ ۲۱۰ م/ ۲۰ \_ ۹۲ ه)

مقدمه:

شعر سیاسی شعری است که تنها یک جهت دارد، جهت سیاست. وشاعر برای وصول به آن از طرق مختلف چون مدحیا هجو یا وصف یا آنچه براین سیاق باشد، بهره میجوید. مرامیخاص وپیروانش رامیستاید ومرامهائی را که با آن درمعارضه باشند نکوهش می کند و این امر از روی یک عقیدهٔ سیاسی است یا بدون آن. شعر سیاسی باید حماسی و پرتوان باشد زیرا شعری است که در راه زندگی یا دین یا آزادی یا سیادت به مبارزه برخاسته است. به عبارت دیگر در شعر سیاسی هرچند اغراض و گرایشهای گوناگونی هست ولی همه باید یک وجه مشترک داشته باشند و آن جنبهٔ

شعر سیاسی در میان قوم عرب سابقه ای دراز دارد. در عهد جاهلیت محصور درقبیله یا امارت بود، زیرا زندگی بدویت برپایهٔ عصبیت قبیلگیقائم بود وعصبیت امارت متأثر از عصبیت قبیلگی. این گونه شعر در عصر پیامبر اسلام رونقی یافت اما در عهد عمر و ابی بکر بدان جهت که مبارزات حزبی و گروهی از میان رفته بود رو به خاموشی نهاد، تا آنگاه که عثمان کشته شد و باد فتنه وزیدن گرفت. چون بنی امیه بربلاد اسلامی استیلا یافتند و با احکام جابرانهٔ خود موالی را سرکوب و خفیف کردند، بار دیگر آتش عصبیت قومی و نژادی شعله ور شد و احسزاب و گروههها متعدد گشت و هر حزب و گروهی سخن خود می گفت و برای اثبات حقانیت خویش به کتاب و سنت چنگ میزد و با شعر و خطابه رنگ و رونقش می داد.

احزاب و گروههایی که در آن ایام در کشمکشهای سیاسی داخل شده بودند

عبارت بودند از خوارج، شيعه، زبيريان، موالي و امويان.

خوارج، معتقد بودند که خلافت حق مشترك بین مسلمانان است. انها با اشرافیت نژادی، قبیلگی و خانوادگی مبارزه می کردند و به مساوات اسلامی که در آیه «ان اکرمکم عند الله اتقیکم» آمده است، دعوت می نمودند. از شاعرانشان عمران بن حطان و طرماح بن حکیم بود.

شعر خوارج شعر عقید، بود آنچنانکه شخصیتها در آن فانی شده بودند و اسلوبشان اسلوب خطابی، تقریری، احتجاجی و انقلابی بود. از امتیازات شعر خوارج نوآوری در آن است، آنها شیوهٔ قدما را در ترکیب قصید، تقلید نمی کردند و موضوع کلامشان مذهب تازهای بود که می کوشیدند اساس آن را با آراء و ادله اسلامی که از کتاب و سنت مأخوذ شده بود استحکام بخشند و هدف آن جهاد در راه تحقق حکم صالح بود. شعر خوارج جزالت و سلاست و لطافت را درهم آمیخته دارد. اما بیشتر آن قطعات و قصائد کوتاه است.

شیعه از اینکه حق علی (ع) را غصب کرده بودند خشمناك بود و از حوادثی که برآنها گذشته بود اندوهگین. بنابراین شعر این فرقه شعر خشم و اندوه بود که بهصورت هجا و مدیعه و رثاء و احتجاج و تصویر و ابتهال سروده میشد و پیروان خود را بهجهاد در راه خلافت علویان دعوت میکرد. شعر شیعه به مقتضای موضوع کاه با آرامش توأم است و گاه با خروش و جوشش گاه با لطافت و گاه با اندوه. شعر شیعه نسبت به شعر خوارج از خلوص و آزادگیکمتری برخوردار است و شاعران شیعی نسبت به حزب خود اخلاص کمتری نشان میدهند و به دنیا و مال دنیا دلبستگی بیشتری دارند. از شعرای این فرقه کمیت الاسدی و کثیرعزه را میتوان نام برد.

زبیریان خلافت بنی امیه را انکار می کردند و از میان قریش تنها خود را
 وارث آن می شمردند شاعرشان عبید الله بن قیس الرقیات بود. زبیریان در طریق تحقق
 یک حکومت اشرافی گام می زدند.

موالی مورد ستم اعراب واقع شدند. اعراب آنها را از حیث خون و زبان و ادب و اخلاق پست تر از خود می شمردند و معتقد بودند که خود بدان جهت که از اخلاق عربی و زبان عربی بهرهورند و دین اسلام از میان آنها برخاسته و اکنون دولت پیروزمند دولت آنهاست، بردیگران برتری دارند. این دعاوی موالی را به عکس العمل واداشت و گفتند که اعراب از روش دین اسلام که همگان را به مساوات دعوت میکند، بیرون رفته اند. آنگاه خود به مفاخرت به عظمت دیرین و تمدن گذشته و نکوهش از اوضاع و احوال قوم عرب پرداختند.

موالی که از دولت اسلامی که به عمهد خویش در مورد تعمیم مساوات وفا نکرده بود سرخورده بودند اندك اندك کینه آشکار کردند و بردین و زبان و نژاد و ادب عرب تاخت آوردند و برای تشکیل یك دولت ایرانی به کوشش برخاستند. از شعرای آنماست اسماعیل بن یسار و یزیدبن ضبه. از خصوصیات شعر موالی حسن تنسیق و گاه استقصاء و رقت اسلوب و غالباً استفاده از اوزان کوتاه است. اما امویان وضع دیگری داشتند. احزاب دیگر همه براساس اعتقاد دینی استوار بودند مثلا خوارج مذهب خود را بر یک اساس دینی از پرهیزگاری و مساوات درمیان مردم و تحاشی از انحصارطلبی سیاسی بنا نهاده بودند و شیعه بهخاطر خویشاوندی با صاحب شریعت بهذیل ولای خاندان او چنگئزده بود و میگفت که پیامبر وصیت کرده که خلافت خاص آنها باشد. زبیریان بهطوری که خود میگفتند از اینکه معاویه خلافت را بهخاندان خویش منحصر ساخته، بهخاطرخدا و پیامبرش منحت خشمگین بودند و موالی میخواستند بنیامیه را به سبب فاصله گرفتن از روح دمکراسی اسلامی تنبیه کنند. ولی در امویان، هیچ از این گونه خواستها و گرایشها دیده نمیشد، بلکه آنها سیاست مدارانی بودند که به طلب دنیا وپادشاهی دنیا تلاش می کردند و برای رسیدن بدین مقصود از نیروی شمشیر و مال و عقل بهره یوسته بودند.

شاعرانی که گرد بنی امیه را گرفته بودند تنها منافع مادی خود را در نظر داشتند. به مدح ملوك می پرداختند، به امید عطایا از بیم عقراب. ازین رو در شعر آنها از جهت فنی چیز تازه ای دیده نمی شود. بیشتر همان مدایح معموله است با همان صفات كلی چون كرم و حلم و حسن سیاست و شرافت نسب و بهره مندی از لذاید حیات و امثال اینها. از شعرای این خاندان ابو العباس الاعمی و اعشی ربیعه، و نابغة الشیبانی و عدی بن الرقاع را می توان نام برد.

\*\*\*

اما اخطل و فرزدق و جریر را نمی توان از شعرای سیاست به این معنی تازه و کلی به حساب آورد. زیرا بر اینان هنوز عصبیت قبیلگی غلبه داشت و هرچند گاهگاهی به آن مفهوم عالی سیاست هم نزدیك می شدند. اینان در زیر سایهٔ بنی امیه به خاطر گرایش جاهلی که در این طایفه بود آرمیدند و به احزاب سیاسی هم پیوستند. اما این پیوستگی بدان سبب بودکه باز هم وسیله ای برای عصبیتهای قبیلگی بیابند. مثلا اخطل به بنی امیه پیوست تابتواند با قبیلهٔ قیس که دشمنان تغلب (قوم اخطل) بودند به منازعه پردازد. سپس علیه جریر به فرزدق پیوست زیرا جریر هم هوادار قیس بود و زبان به ذم تغلب گشوده بود و حال آنکه جریر از قبیله تمیم بود. بنابراین اگر مانند اخطل به خلفا و والیان اظهار اخلاص کردند به خاطر آن بود که بهتر بتوانند بدین مقاصد که منافع قومشان بود دست یابند. از این رو همواره دچار تردید و تزلزل بودند. مثلا فرزدق گاه آل مهلب را می ستود و گاه هجو می کرد و اخطل گاه در ستایش امویان راه مبالغت می پیمود وگاه زبان به ته به می فرد. مثلا فرو می از تردید و تزلزل بودند. مثلا فرزدق گاه آل مهلب را می ستود و گاه هجو می کرد و این شاعران منافع شخصی را به عصبیتهای قبیلگی افزوده بودند و مدح و هما را این شاعران منافع شخصی را به عصبیتهای قبیلگی افزوده بودند و مدح و هما را این شاعران منافع شخصی را به عصبیتهای قبیلگی افزوده بودند و مدح و هما را

شعر اینان از صلابت جاهلی و فخامت قدیم برخوردار است و آوردن لغات

غريب در آن شايع است.

زندگی

ابومالك غياث بن غوث بن الصلت ملقب به اخطل از قبيلة تغلب ازربيعه است. چوننصرانى بود و صليبى به همراه داشت او را ذو الصليب مى كفتند. درحدود سال ۶۴۰ م / ۲۰ ه در حيره متولد شد. هنوز كودك بود كه مادرش را از دست داد و بهستم زن پدر گرفتار آمد. زن پدر اورا به چرانيدن بزهاى خود مأمور مى كرد و به گرسنگى آزار مى داد. اما او همواره به مفاخر قبيلة خود مى باليد و به اخبار و شرح وقايع آن گوش فرا مى داد. كم كم به شعر روى آورد و زن پدر خود را هجو كرد، همچنين هجويه اى براى كعب بن جعيل شاعر تغلب سرود.

چون معاویه برای تصاحب مقام خلافت عازم صفین شد و ستارهٔ اقبال انصار روبه افول نهاد، شاعرانشان زبان به هجو بنی امیه کشودند ولی از جانب معاویه عکس العمل شدیدی نمی دیدند. تا آنگاه که عبد الرحمان بن حسان بن ثابت الانصاری در شعر خود به رمله دختر معاویه اظهار عشق نمود، چون یزید برادرش بشنید خشمگین شد و از کعب بن جعیل خواست تا انصار را هجو کند او به اخطل که شاعری جوان و نصرانی بود حوالت کرد و اخطل در قصیدهٔ رائیه خود انصار را هجو کرد و از جمله گفت:

ذهبت قریش بالمکارم والعلی واللوم تحت عمائم الانصار قریش مکارم و والائیها را از آن خود ساخت وفرومایگیها در زیر عمامههای انصار جای گرفت.

انصار بهخشم آمدند و عقوبت اخطل را خواستار شدند ولی یزیدبن معاویه او را از معرکه بهدر برد و جانش را نجات بخشید. از این پس بازار هجوگوئی میان اخطل و شاعران انصار مخصوصاً نعمان بن بشیر گرم شد. انصار معاویه را تهدید کردند و معاویه به دفاع از او برخاست. ازین پس اخطل صدای رسای بنی امیه شد مخصوصاً از آنرو که قومش با بنی امیه هم پیمان شده بودند و او با جانبد اری از این خاندان در راه مصالح قوم خود گام برمی داشت.

در عمد معاویه و یزید (تا سال ۶۸۳ م / ۶۴ ه) رشته های دوستی میان او و بنی امیه استوار گردید. به دربار دمشق راه یافت. از نعمت و اکر امشان بهره مند گردید. و چون یزید به خلافت رسید اخطل را برکشید و رفیق و ندیم و همپیالهٔ خود ساخت. اخطل نیز تا یزید زنده بود در مدح او قصاید پرداخت و چون بمرد او را ر ثاء گفت.

در عمد عبدالملك بن مروان (تا سال ۷۰۵ م /۸۶ ه) فعالیتهای سیاسی شدت

یافت و مبارزه میان احزاب اوج گرفت. زیرا قبایل قیس که مضری بودند پس از ظهور اسلام به شهرها درآمدند و با قبایل ربیعه ونیزاعراب یمانی در کنار همقرار گرفتند. قیس به ابن الزبیر تمایل داشت و دربرابر بنی امیه ایستاد. امویان با یمانیها و تغلبیها علیه قیس و مضریان در شام و جزیره وعراق به محاربه بر خاستند تا آنگاه که به سال ۶۹۱ م پیروزی کامل عبدالملك بر مصعب بن زبیر مسلم شد. در همهٔ این احوال زبان اخطل چون حربه ای برنده در پیکار بود، تا آنجا که عبدالملك به وجود او اقرار کرد و به «شاعر بنی امیه» و «شاعر امیر المؤمنین» ملقبش ساخت. اخطل در مدح عبدالملك بن مروان و دیگر خویشان و نزدیكان او چون عمر بن عبدالعزیز و فرزندان عبدالملك چون سلیمان و ولید قصائد پرداخت. پس سخن به در عثمان کشید و دشمنان بنی امیه را از علویان و آل زبیر و انصار و بنی قیس میدالعزیز و انسانی که در مرج راهط از بنی امیه شکست خورده بودند هجو کرد. کم کم اخطل در نزد عبدالملك مقامی ارجمند یافت چنانکه در سیاست خلافت دخالت

در زمان ولید بن عبدالملك (۲۰۵ – ۷۱۵ م /۸۶ – ۹۶ ه) اخطل از پایگاه رفیع خویش فرو افتاد. ولید از «شاعر بنی امیه» اعراض كرد. ازین رو قصائد او در مدح این خلیفه اندك است و نشان آلام روحی و شكوه و شكایت او در شعرش هویداست. اخطل به سال ۷۱۰ م/۹۲ ه در سن تقریباً هفتاد سالگی وفات كرد.

اخطل شاعری بدوی بود که در قصر خلافت و در سایهٔ حمایت خلیفه میزیست. اخلاقش اخلاق رجال درباری بود و نظرش به زندگی همان نظر بدویانی بود که کوچکردن از جائی بهجائی را برتوقف در دمشق ترجیح میدادند.

اخطل مردی مغرور و موصوف به عزت نفس بود واین دو مولود اتکام او به شرف قبیلگی و گرایش شخص او به علو مقام بود. این غرور در کلام او نیز تجلی داشت چنانکه او را از آوردن الفاظ رکیك و سخیف باز می داشت. و عزت نفسش جرأت و اقدام بخشیده بود و همین جرأت و اقدام سبب شده بود که در میان قوم خود و در دستگاه خلافت صاحب نفوذ شود و ورود در اعمال قهرمانی را در نظر او بیاراید تا مغاطرات را سبك انگارد. اخطل علاوه بر جرأت و اقدام از زیرکی و هوشیاری نیز برخوردار بود چنانکه راه و رسم مبارزات حزبی را نیك می دانست.

اخطل با همه اینها در برابر پیشوایان دین خود چون کودکی ساده دل خاصع بود و بهقوم خود و بنیامیه اخلاص میورزید.

اخطل شراب را سبب شادمانی و راحت روح و جسم می پنداشت و آن را مصدر المهامات شعری میدانست که دل را به نشاط می آورد و زبان را به گفتن. ازین رو در شعر او اوصاف شراب فراوان آمده که از تجربه و شناخت او به انواع آن حکایت دارد.

آثار

اخطل را دیوان بزرگی است. ابوسعیدالحسن، معروف بهسکریآنرا جمعآوری و تنظیم کرده است و بهسال ۱۸۹۱ سپس بهسال ۱۹۵۰ کشیش انطون صالحانی الیسوعی آن را در بیروت چاپ کرده است. و نیز قصیده او بهمطلع:

خف القطين فراحوا منك أوبكروا و أزعجتهم نوى فى صرفها غير جداگانه بهچاپ رسيده است.

# اخطل شاعر سیاست (مدح و هجا)

موضوعات واغراض شعر اخطل مدح و هجا و وصف و خمریات است. ابیاتی هم در رثاء سروده که چندان موفقیتآمیز نیستند.همچنین تغزلهایی بهشیوهٔ معمول در مقدمهٔ قصائد خود دارد.

اينك به بحث در بارهٔ يك يك آنها مى پردازيم.

از عواملی که اخطل را بهجانب سیاست سوق داد تعصب و دلبستگی او به قومش بود. این امر او را به دوستی با بنیامیه و دشمنی با قبایل قیس افکند. بنیامیه بهشاعرانی که از سیاستشان دفاع کنند و چون روزنامهنگاران امروزی قلم خود را در اختیار دارودسته آنها بگذارند و خلافت را حق آنها قلمداد نمایند و دشمنانشان را سرکوب سازند نیاز فراوان داشتند.

معاویه و پسرش یزید به عیان میدیدند که مردم آنها را غاصب خلافت می۔ شمرند. معاویه برای اثبات مدعای خود دلایلی تراشید از جمله آنکه عثمان بهستم کشته شده و این بنیامیه است باید به طلب خون او برخیزد و امر خلافت را بعد از او بهعهده گیردو نبرد صفین کاری خدائی برای اخذ این حق بود.

فرمانروای سفیانی دمشق از شاعر دربار خود انتظار داشت که او را دراین مهم یاری کند و شعرش را وسیلهٔ نشر دعوت وادعای او قرار دهد تا صدایش را به همهٔ اقطار اسلامی برساند. در عصرعبدالملك بن مروان که مبارزهٔ میان گروههای سیاسی شدت یافته بود نیاز به وجود چنین شاعری بیشتر احساس میشد این شاعر به سبب تمتعاتیکه از دربار خلافت نصیبش میشد ونیز بدان سببکه احساس میکرد دستگاه را به شعر او نیاز افتاده است، وبدان سبب که بقای تخت خلافت را باعث منافع قوم خود می دید، زبانش صلابت و شدت بیشتری یافت. او در سخن خود مدح را به فخر میآمیخت و برای مقابله با خصم درپس سپر هجاپنهان میشد تا بنیهاشم و هرخاندان دیگری را که هوای دست یافتن به قدرت در سر بود مورد حمله وهجوم قرار دهد.

اخطل برای وصول به مقاصد سیاسی خود از همهٔ اغراض شعر یه استفاده میکرداما در همه حال مقصد و مقصود اصلی او سیاست بود. مدح و هجای او چیزی در خدمت سیاست بود حتی وصف و فخر و تغزل او نیز وسیلهای در خدمت مدح

210

سیاسی بود یا هجای سیاسی.

هدف اخطل از مدح، برشمردن فضایل امجاد ممدوح نبود، یعنی چیزی حیاتی تر از برشمردن فضائل و امجاد در نظر داشت. می کوشید قانونی بودن خلافت بنی امیه را با دلایلی محکم و بیانی بی مانند و واژه هایی از زیباترین واژه های عصر جاهلی به اثبات برساند این وظیفه ای بود که اخطل برای یاری و دفاع از بنی امیه به عهده گرفته بود.

نخستین مسئلهای که اخطل با آن روبهرو بود و اثباتش را ضروری می دانست انتقال خلافت به صورت قانونی به امویان بود. اخطل دراین باره از همان دلایل و حجح خود بنی امیه استفاده می کرد که خلافتشان موهبتی از سوی خداوند است و امیر المؤمنین خلیفة الله است و ازین رو خلافت او امری مقدس است. زیرا در روز صفین خداوند به بنی امیه پیروزی داد و به آنان الهام نمود تا قرآنها را برس نیزه کنند. و توفیقشان عنایت کرد تا به طلب خون عثمان، که به نظر آنها علی او را کشته بود، برخیزند و خلافت را از عثمان که خود از این خاندان بود به ارث برند:

الــى امـرىء لا تعـد ينـا نوافلـه أظفـره الله، فـليهنأ لــه الظفــر الخائض الغمـر، و الميمـون طائـره خليفـة الله يستسقـى بــه المطـر تمت جــدودهــم والله فضـلم..م و جـد قـوم سواهـم خامـل نكـد هـم الـذيـن أجـاب الله دعـوتم.م لما تلاقت نـواصى الغيـل فاجتلدوا ويـوم صفين، والابصـار خـاشعـة أمـدهم، اذدعـوا، مـن ربمم مـدد علـى الالـى قتلـوا عثمان مظلمـة لـم ينهمم نشـد عنهم وقـد نشدوا

به مردی که عطایایش ما را بینصیب نمی گذارد، خداوند پیروزش سازد و پیروزی گوارای او باد.

آنکه در ورطه مخاطرات فرو میرود آن مرد نیکبخت، خلیفه خداوند که با نام او طلب باران میکنند.

بهرهمندی شان به کمال رسیده و خداوند برتری شان داده است اما بخت دیگران همچنان در بوتهٔ سقوط و بی حاصلی است.

اینان همان کسانی هستند که در آن گیرودار نبرد که اسبان رو در رو ایستادند و مردان یکدیگر رابه شمشیر میزدند، خداوند دعوتشان را اجابت کرد.

در روز صفین که چشمان از روی خشوع بهزمین دوخته شده بود چـون از پروردگارشان مدد خواستند، خداوند بهآنان مدد رسانید.

تا پیروز شوند برآنهایی که عثمان را بهستم کشتند.

مسئله دومی که اخطل در اثبات آن میکوشد این است که بنی امیه از همهٔ مردم بهخلافت سزاوارترند. پس آنها راگاه دستهجمعی وگاه یکیک مدح میگوید. علاوه برخلفا در ستایش افراد دیگر خاندان چون عبدالله بن معاویه و بشر بن مروان و خالدبن یزیدبن معاویه و عبدالهبن سعیدبن العاص قصیده می پردازد. حتی حجاج بن یوسف الثقفی را که از جانب این خاندان به امارت رسیده بود مدح می کند و در همهٔ مدایح خود در این ادعاست که بنی امیه از آنجاکه متصف به صفاتی هستند چون شرف خاندان و نیرومندی و آمادگی رزمی و حسن سیاست و نظم امور وحلم وجود بنابر این از هرخاندان دیگری برای اشغال تخت خلافت اهلیت بیشتری دارند.

اما در اصل و نسب کسی به پایهٔ آنها نمی رسد:

وأنتـــم أهــل بيت لا يـوازنهـم بيت اذا عـــدت الاحساب والعــدد شما از خاندانی هستيد که چون احساب را شماره کنند کس باآنها همسنگت نيست.

اما صلابت و سطوتشان در عین شدت و قدرت آمیخته با حلم است:

شمس العداوة حتى يستقاد لمهم وأعظم الناس أحلاماً اذا قدروا دشمنیشان سخت است تا آنگاه که برخصم چیره شوند و چون چیره شدند از هرکس بهاخلاق بردبارترند.

اما سخاوتشان چون طغیان کند از فرات افزون تی است و انعامشان همانند بارانی است که از سوی خداوند نازل می شود:

قـوم اذا أنعمـوا كانت فـواضلمهـم سيبـاً مـن الله، لا مـــن ولا حســـد

مردمی هستند که به هنگام بخشش عطایشان همانند بارانی است که از سوی خداوند نازل میشود بی هیچ منتی و هیچ حسدی.

اما با این همه سرمست باده غرور نمی شوند و پادشاهی به فسادشان نمیکشاند:

لم یأشروا فیه اذ کانوا موالیه، ولو یکون لقوم غیرهم آشروا حشد علی الحق، عیافو الخنا آنف اذا آلمت بهم مکروهة صبروا از عطا و بخشش مست غرور نمی شوند زیرا خود اهل عطا و بخشش اند. به گرد حق حلقه زده اند، از زشتی گریز انند در بر ابر خوادت سر فرود نمی آورند و چون مکروهی به آنان رسد شکیبائی پیشه کنند.

آری مدایح اخطل همه در نشر دعوت بنی امیه و بیان فضائل و توجیه اعمال

اخطل

ایشان است. او بنی امیه را از دل وجان می ستاید زیرا می پندارد که این خاندان در امی خلافت از لیاقت و کفایت برخوردارند. با این همه چنانکه گفتیم، مصالح قبیله را هم در نظر دارد.

اخطل در مدایح خود سخت هوشیاری می ورزد. غالباً چیزهایی می گوید که ممدوح را خوش می آید و بشنیدن آن مشتاق است. بنابراین از معایب حزب او سخنی برزبان نمی آورد بلکه با بیان فضائل و مناقب بر معایب پرده می پوشد.

اسلوب او در مدح همان اسلوب قدیم است که بدان رنگ سیاسی داده شده است قصاید را با تغزل آغاز میکند و بهذکر صفات ممدوح یا صفات قوم او گریز میزند و در خلال مدایح بنی امیه برای بیان خدمات خود و قوم خود به این خاندان مفاخرت آغاز میکند و درضمن این مفاخرت اندیشهٔ سیاسی خود راکه درآن مصلحت قومش نهفته است جای می دهد. حتی بعد از واقعهٔ «بشر» مصالح قبیله او را واداشت که در پیشگاه عبدالملك خشمناك گردد و بنی امیه را تهدید کند که اگر قیس عیلان را مانع نشوند از آنها روی برخواهد تافت. ونیز پادشاهان اموی را اندرزداد که به قیسیان نپردازند و زفربن الحارث رئیس این قوم را به خود نزدیك نسازند بلکه او را از خود برانند و به مصالحهٔ او اطمینان نکنند.

دلبستگی اخطل به بنی امیه و مداحی آن خاندان خواه و ناخواه او را به طرف هجاء سوق داد. هدف هجوهای او نیز چون مدایعش دفاع از بنی امیه و دفاع از خودش بود. او به عنوان شاعر دولتی ناچار باید دعاوی و اقوال دشمنان را رد کند و او خود نیز سخت در معرض هجوهای جریر قرار گرفته بود و ناچار بود که به پاسخ نها برخیزد.

اخطل نغست زبان به هجو انصار گشود و از نعمان بن بشیر جوابهای سغت شنید. آنگاه زبیریان و یارانشان مخصوصاً قبایل قیس عیلان راکه با تغلب قبیلهٔ او دشمنی می ورزیدند و نیز بنی کلیب بن یربوع، قوم جریر و جعاف و زفربن الحارث رئیس قیسیان که مدتی علیه بنی امیه به شورش دست زده بودند هجو کرد. همهٔ هجوها علاوه برانتقامجوئی به خاطر تائید تحت خلافت دمشق بود

هجاء اخطل غالباً بعد از مدح یا بعد از یک مقدمهٔ تغزلی یا فخری آغاز می شود و درآن جانب مخالف را به بخل و غدروفرار از جنگ وذل وحقارت شکست نکوهش می کند و یاقومی را برقوم دیگر تفضیل می نمه چون تفضیل بنی دارم قوم فرزدق بر کلیب قوم جریر و یا یاوه گوئیها و ضعف و عدم لیاقتشان را در کشورداری یاد می کند. و گاه ممدوح را تحریض می کند که شور شگران علیه نظام قائم را تأدیب و تنبیه کند. اخطل به هنگام هجو قوم جریر تنها بنی کلیب را مورد هجوم قرار می دهد و به دیگر بنی تمیم نمی اسلام و خلفای اموی از بنی تمیم است. و نیز از مضر سخنی نمی گوید زیرا پیامبر اسلام و خلفای اموی از مضر هستند.

هجاء اخطل بیش از آنکه تمهاجمی باشد تدافعی است. در عین آنکه گزنده و دردآور است از فحاشی عاری است و بیش از آنکه برفرد بتازد برقبیله میتازد. او و جرير هردو به نقيضه متوسل مي شوند و اين هنر را گسترش داده اند.

فخریه های اخطل نیز رنگ سیاست دارند و شعبه ای از مدح و هجو هستند شاعی فخر را در مدح داخل میکند تا به ذکر خدمات بنی تغلب به بنی امیه پردازد و فخر را به هجو داخل میکند تا از کرم اصل و پاکی نژاد و تفوق خود برخصم سخن گوید.

اخطل را در فغریه های خود همان گرایشهای جاهلی است به شمارش امجاد قبیلگی می پردازد از مردان بزرگ ودلی قبیله که موجب شرف وحیثیت قبیله شده اند نام می برد. از روزهای پیروزی قبیله بردشمنان خود یاد می کند و صفات و سجایائی را که سبب برتری قبیلهٔ او بردیگر قبایل شده است حکایت می کند و به هنگام فخر سخنش رنگ حماسه می گیرد و به غلو و مبالغه می آمیزد ـ چنانکه در عصر جاهلی رایج بود.

## اخطل شاعر وصف و شراب

اخطل از شاعرانی است که سبک مکتب اوسی جاهلی را تتبع میکنند. سبک زهیر و پسرش کعب را میپسندد. نیز شیوهٔ خاص نابغةالذبیانی را پیروی میکند. مخصوصاً از آن جهت که او هم شاعر درباری است. نابغه شاعر دربار حیره بود واو شاعر دربار دمشق. از اینرو میخواهد در موارد دیگر هم، چون وصف و اغراض و اسلوبهای شعری هم، از او تقلید کند.

در وصف همانند شاعران جاهلی به توصیف حیوانات وحشی فراوان می پردازد او ایام کودکیاش رادربادیه گذرانیده بود بنابراین بادیه با همهٔ خصوصیات آن از حیوانات وحشی و پرندگان وصحراهایش همچنان درذهن او زنده مانده است. نیز در دیوان او توصیف فرات و سفینه هایی که برروی آن روانند، در کنار توصیف بادیه فراوان است. اسلوب او در وصف، اسلوب نابغه است یعنی وصف را با روایت و قصه می آمیزد و با تصویرهای حسی و دقیق می آراید. مثلا در وصف حرباء گوید:

يظل مـرتبياً للشمس تصمهـره اذا رأى الشمس مالت جانباً عدلا كأنه، حين يمتـد النمـار له اذا استقل، يمان يقـراً الطـولا

بربالائی ایستاده و نظر بهخورشید دوخته است و خورشید میگدازدش با این حال هرسو که خورشید بگردد با آن میگردد.

آنگاه که خورشید بالا میآید و براو میتابد گوئی مردی از مردم یمن است که سورههای طولانی را در نماز قرائت میکند.

اما خمریات، بغشی از شعر وصفی اخطل خمریات اوست. این خمریات از لطیف ترین اشعار او هستند که با آنکه به صورت قصائد مستقل نیستند ولی قسمت زیادی از دیوان او را فراگرفته اند. او قصاید خود را با وصف می آغازد ولی هربار که سخن از می میگوید جان و هوای دیگری در کلام اوست. او در خمریات خود ساختن و سالغورده کردن شراب، و نگهداری آن را در خیکها و میکدهها و طریقه دستیافتن به آن را شرحمی دهد واز رنگ وبوی خوش ولرزش و لمعان آن صحنه های زیبا می آفریند:

فصبوا عقاراً فـى اناء كأنهـا، اذا لمعوهـا، جـذوة تتـأكـل تدب ديبيباً فـى العظـام كانـه دبيب نـمـال فـى نقا يتهيـل

بادهای گلگون در جام ریختند و در نظر چون پارههای آتشی بودکه یکدیگر را بهکام میکشیدند.

در استخوانها چنان بهآرامی میخزدکه مورچه ها بر تل ریگی راه بروند.

و چون عبدالملك ازو پرسيد كه تا چند جام مىتواند بنوشد گفت: اذا ما نسب ما:

اذا ما نديمى علنسى ثم علنى ثلث زجاجات لهن هديس خرجت أجر الذيل زهوا كاننى عليك، أميسرالمومنين، أمير

هنگامی که ساقی مجلس من مرا از می سیراب کند و سیراب کند تا سه شیشه از بادهای که بانك جوشش آن بگوش میرسد، دامنکشان و مغرور از بزم برمیخیزم کوئی ای امیرالمؤمنین من برتو فرمانروایم.

توصیف او از شراب بهدقت و شمول ممتاز است و هرچند در وصف می قصائد مستقل نسروده است میتوان گفت در این رشته از سخن بر ابو نواس فضیلت سبقت دارد.

ارزش هنری و تاریغی شعر او

اخطل در ادب به مکتب زهیر و پسرش کعب و حطیئه پیوسته است. و از جمتی شاگرد مکتب نابغة الذبیانی است. او شاعر خیال حسی استولی عقل بر او حاکم است. یعنی برمخیله و عقل و خرد بیشتر از عاطفه اش متکی است. شعر او هم مولود طبع است و هم ساختهٔ صناعت. هرگز زمام کار خود را یکسره به طبع نمی سپارد بلکه هربیت از ابیات شعر خود را نیک می سنجد و صیقل می دهد و از جمت تعبیر و تصویر نیکو بررسی می کند و آنچه را زائد و نابجاست حذف می نماید. و هر قصیده از قصائد خود را به دیدهٔ نقد می نگرد تا آنجاکه سرتاس آن یکدست و الفاظ خوش آهنگ و معانی دلپسند آیند. اخطل از مکتب اوس نیز شیوهٔ تشبیه و ترتیب معانی و تمذیب شعر و استحکام آن را فرا گرفت. حتی گاه عین عبارات آنان را در شعر خود می آورد

شعر اخطل از جنبهٔ ادبی و تاریخی مقامی ارجمند دارد. مقام او در ادب چنان

است که گفته اند: «زندگی اخطل و اوضاع و احوالی که با آنها دست به گریبان بوده در فنون شعری او را به چنان پایهٔ رفیعی رسانیده که هیچیك از معاصرانش بدان پایه نرسیده اند. بدان سبب که به دربار خلفاپیوست و همواره در خدمت آنان بود ستایشگرترین هم عصران خویش است و به حکم این پیوستگی به دربار خلافت بیش از دیگر شاعران زمانش در کشمکشهای سیاسی داخل شده است. و چون در میان قبیلهٔ خود وضعی خاص داشت و عملا در صلح و جنگ آنها شرکت می جست به تراز هر شاعر دیگر معاصر خود، میدان های نبرد و حمله و هزیمتها را وصف می کند. باده گسار بود و در آن افراط می کرد و در سرودن شعر از آن یاری می جست از این رو در وصف می کمتر کسی از معاصرانش به پایهٔ او می رسند زیرا بسیاری از شاعران بزرگ این ایام از وصف می خودداری می کردند».

از جنبهٔ تاریخی نیز سُعی اخطل مقامی ارجمند دارد. دیوان او ما را از آثار جاهلی و گرایشهای زمانش آگاه میکند و اخبار قبیلهٔ او و قبیلهٔ هم پیمانش یعنی فرزدق و اخبار قبیلهٔ خصمش یعنی جریی را در بر دارد. شعی او طوماری است که ما را از سیاست خلفا و اوضاع دربارشان آگاه میکند و از زد و خورد احزاب و گروهها و تشدید عصبیتها در این دوره خبر میدهد.

برخى مراجع: احمد الشائب: تاريخ الشعر السياسى ــ القاهر، ١٩٢٥. احمدالشائب: تاريخ النقائض فى الشعر اللعربى ــ القاهر، ١٩٢۶. الاب انطون صالحانى: ملحق «شعر الاخطل» ــ بيروت ١٨٩٢. فؤاد افرام البستانى: الاخطل ــ الروائع ٣٣، ٣٥، ٣٣ ــ بيروت ١٩٢٠. حنانمر: الاخطل ــ الطرائف ٢ منانمر: الاخطل ــ الطرائف ٢ الاب لويس شيخو: شعراء النصرانيه بعد الاسلام: شعراء دولة الامويه، الاخطل التغلبى ــ المشرق ٢٢ ص ١٩٨، ٢٩٦، ٩٣۶، ٩٣٤، ٢ احمدالشائب: الاخطل ــ لغة العرب (١٩٢٨) ص ٢٥ ـ ٢٠٢. H. Lammens: Akhtal, in Encycl. de l'Islam, t. I, 238-239.

H. Lammens: Le Chantre des Omiades, Paris 1895.

H. Lammens: Un Poète royal à la cour des Omiades de Damas (extrait de la Revue de l'Orient Chrétien 1904).

# فصل دوم

# فرزدق (۶۴۱ - ۷۳۲م/۲۰ - ۱۱۴)

زندكى

ý.

į.

ابوفراس همام بن غالببن صعصعه، ملقب به فرزدق در حدود سال ابوفراس همام بن غالببن صعصعه، ملقب به فرزدق در حدود سال مجاشعبن دارم از بنی تمیم بود و اجدادش همه از اشراف بنی تمیم و در میان اعراب صاحب نام و آوازه بودند. فرزدق در چنین خاندانی سرمست از مجدوشرف اعراب صاحب نام و آوازه بودند. فرزدق در چنین خاندانی سرمست از مجدوشرف مرب فاصله گرفت واز پی فسق و فجور رفت. پی درپی زن می گرفت و طلاق می-گفت و بریك حالت دوام نداشت. از جمله زنانش كه در شعر خود نیز از او یاد كرده است یكی نوار است كه به اكراه با او از دواج كرد واز او صاحب دوفرزند شد و به اكراه طلاقش گفت زیرا علیه او از خصمش جریر یاری طلبیده بود.

با آنکه فرزدق شاعری مشهور و کریم الاصل بود از والیان عراق چندان بهره ای نگرفت، زیرا علاوه بر بدزبانی هردم رنگ دیگری میگرفت، بنی امیه و عمالشان نه به او اعتماد داشتند، نه به دوستی اش مطمئن. در عهد معاویه با زیاد بن ابیه که از جانب معاویه عامل بصره بود درگیر شد. زیاد قصد قتلش کرد. و او از بصره به مدینه و مکه و یمن و بحرین رفت. آنگاه به فلسطین و دمشق ورصافه سفی کرد و در این مسیر بسی منح و هجا گفت. چون زیاد بن ابیه بمرد فرزدق او را و هرکه را برایش مرثیه ای گفته بود هجا گفت. سپس آل زبیر رامدح گفت و عبدالله بن زبیر را «خلیفه» خواند ولی چون عبدالله مغلوب شد، فرزدق نیز راه و چون کرد و زبان به هجو زبیریان گشود. او نخست حجاج بن یوسف را هجو کرد حجاج مرد برایش مرثیه ساخت سپس برای غشان یوسف را هجو کرد دیگرگون کرد و زبان به هجو زبیریان گشود. او نخست حجاج بن یوسف را هجو کرد و چون از او بیمناك شد معذرت خواست و به حق بنی امیه اعتراف کرد. و چون حجاج مرد برایش مرثیه ساخت سپس برای خشنودی سلیمان بن عبدالملك که حجاج از بیعت یا او سرباز زده بود حجاج را در گور هجا گفت. در عهد ولیه به حجر رفت از بیعت یا او سرباز زده بود حجاج را در گور هجا گفت. در عهد ولیه به جنا حران و در آنجا قصیده ای در مدح زین العابدین (ع) فرزندزادهٔ علی (ع) سرود و خواند و در آنجا قصیده ای در مدح زین العابدین (ع) فرزند زادهٔ علی (ع) مرود و خواند و در آنجا قصیده ای در مدح زین العابدین (ع) فرزند زادهٔ علی (ع) سرود و خواند و عدم اخلاص خود را به بنی امیه آشکار ساخت و به حبس افتاد. سپس به سلیمان بن عبد الملك پیوست و او را «مهدی» خواند. آنگاه آل مهلب را كه سران دولت اموی بودند هجو كرد سپس مدحشان گفت و باردیگر هجوشان كرد و چون هشام بن عبد الملك به خلافت نشست نزد او آمد و در مدحش قصیده پرداخت با آنكه به هنگام امار تش هجایش گفته بود. بدین گونه فرزدق هم در اعتقاد و هم در عواطف همواره رنگ عوض می كرد و جز منافع مادی به چیزی نمی اندیشید و بدین سبب زندگی اش آشفته و مضطرب بود. این آشفتگی واضطراب تنها در زندگی اجتماعی و سیاسی او نبود که در زندگی ادبی او نیز رسوخ یافته بود. آتش جنگی كه میان او و جریرافروخته شده بود و پنجاه سال مدت گرفت، سببش هجوهایی بود كه میان جریر و بعیث المجاشعی مبادله شد. جریر از زنان خاندان مجاشع به بدی یاد كرده بود و فرزدق به مقابلهٔ با او برخاست. این منازعه در سرتاسر بلادانعكاسی عظیم یافت و در مربد طنین افكند و مردم به دوگروه تقسیم شدند: فرزدقی و جریری. در تاریخ ادب هیچ منین افكند و مردم به دوگروه تقسیم شدند: فرزدقی و جریری. در تاریخ ادب هیچ منین افكند و مردم به دوگروه تقسیم شدند: فرزدقی و جریری. در تاریخ ادب هیچ مانین افكند و مردم به دوگروه تقسیم شدند: فرزدقی و جریری. در تاریخ ادب هیچ منیور دو تنگی این می از مانه اند و این همه شعر هجاء و نقیضه پدید نیاورده اند. فرزدق در حدود سال ۲۳۲۸ ما ۱۹ می می ما داد در سنی بیش از نود سالگی در بصره بدرود دوشاعری اینچنین برهم نتاخته اند و این همه شعر هجاء و نقیضه پدید نیاورده اند. حیات گفت.

فرزدق مردی شهوتران، فاجر و بدزبان بود. دلش از اخلاص در مودت حتی نسبت بهفرزندان خود، خالی بود، چندان پایبند اعتقادات دینی نبود، هرچند گاه اظهار تقوی میکرد و زبان به هجو ابلیس میگشود. در گرایشهای سیاسی خود نیز چنین بود. چون حال مقتضی میشد دوستی بنی امیه را آشکار می ساخت و معبت علویان را پنهان می نمود و در هرحال هرچه مصلحتش بود همان میکرد. سخت به خود می بالید تا آنجا که به تکبر ولاف و گزاف می افتاد واز جاده وقار ومتانت خارج می شد، از دیگر سو سخت ترسو بود. به قوم خود تعصبی خاص داشت و به اعلاء ما ثر شان آزمند بود و برای گرفتن حقشان تلاش می ورزید و همواره آماده دفاع از آنها بود حتی در برابر صاحبان قدرت. سلاح او در این راه مدح کسانی بودکه با او همراهی میکردند و هجو کسانی که با او مخالفت می ورزید ند.

آثار

فرزدق را دیوانی است که قسمتی از آن بهسال ۱۸۷۰ در پاریس و قسمت دیگرش بهسال ۱۹۰۰ در مونیخ چاپ شده است. آنگاه در مصر و لبنان مکرر به طبع رسیده است. نقائض جریر و فرزدق در سال ۵۹۱۵–۱۹۱۲ در دوجلد بزرگ ویک جلد متضمن فهرستهایش در لیدن چاپ شده است. اما اغراض و موضوعات شعر او همانهایی است که در عصر جاهلیت مرسوم بوده چون مدح، رثاء، فغی، هجاء، و وصف و غزل.

فرزدق و مبارزات سیاسی (مدح و رثاء)

زندگی فرزدق آمیخته به مبارزهٔ سیاسی و ادبی است و شعر او نیز رنگ مبارزه سیاسی وادبی دارد.. اما انگیزه او در مبارزهٔ سیاسی انگیزهٔ قومی و قبیلکی است. در ابتدای امر وقتی از قومو قبیلهٔ خود سخن می گفت سخنش جنبهٔ کلی داشت. در عمهد معاویه ویسرش یزید و کسانی که بعد از آن دو بودند تا زمان عبدالملك بن مروان با دربار چندان رابطه ای نداشت اگر به خدمت معاویه آمد برای آن بود که میراث حتات المجاشعی عمویش را که به بیت المال برده بودند باز پس گیرد. در زمان عبدالملك و پسرش باز هم در سیاست قومی او تغییری پدید نیامد غالبا نزد ولید می آمد و از جانب قوم دادخواهی می کرد و می خواست تا از فقر و فاقه ای که دست به گریبانش بودند بکاهد:

اغث مضــرا، ان السنین تتـابعت علیها بخـر یکسـر العظـم کاسره بهفریاد مضر برس زیرا سالهای سختکه پیدرپی براوگذشته است استخوانش در زیر پی خرد کرده است.

و همواره مدح آل مروان را میگفت و آرزو میکرد تا دولتشان باقی باشدو عزت و پیروزیشان بردوام تا بهقوم او یاری دهند نیز دراین مدایح گاه وحشت خود را از حجاج ابراز میداشت:

أخساف مسن الحجساج سورة مخسسدر ضسوارب بسالاعنساق منسه خسوادره از حجاج چنان می ترسم که از سورت و شدت شیری که در بیشه خفته است باید ترسید.

و گاه در شکایت از بعضی از عمال خلافت مدح و شکوا را به هم می آمیخت. در حکومت سلیمان بن عبد الملک فرزدق به فعالیت خود افزود. مخصوصاً که حجاج مرده بود و شاعر پس از اینکه برایش مرثیه گفته بود اینک برای خشنودی سلیمان پس از مرگت هجوش می کرد. در عمه هشام بن عبد الملک پای فرزدق به مسائل سیاسی اقلیم شرقی بلاد اسلامی در عراق و خراسان کشیده شد. و آن در زمان حکومت خالد القسری یمنی بود که به خاطر کشته شدن یزید بن المهلب از مضر انتقام می گرفت. و از قربانیان او عمروبن یزید الاسیدی التمیمی بود که مرگت او فرزدق را سخت خشمناک کرد و به جانبد اری از مضریان عراق و شام بر خاست و از خلیفه خواست تا آنها را از آن عصبیت یمنی رهائی بخشد، و در این قصیده گفته بود:

فقل لبنی مروان ما بال ذمیه و حسرمیه حسل لیس یسرعی ذمیامها

به بنی مروان بگو چگونه است وضع آن عهد و پیمانی که حق نگهداشتن آن رمایت نشد؟

اما در سیاست کلی او همان مذهب سیاسی اموی را داشت و خلافت را حق آنها میدانست و دوام آن را برایشان طلب میکرد:

> أما الوليد فان الله أورثــه بعلمه فيــه ملكا ثابت الدعم خلافة لم تكن غصباً مشورتها أرسىقواعدهاالرحمان ذوالنعم

خداوند به علم خود ولید را پادشاهیی ثابت ارکان به ارث داد. خلافتی که از کس غصب نشده وخداوند بخشایندهٔ صاحب نعمتها پایه هایش را استوار ساخته است.

و چنانکه می بینیم لااقل به صورت ظاهر تشیع خود را انکار می کند. این بود سیاست فرصت طلبانهٔ فرزدق که در هرحال در طریق سودجوئی اوست. شاعر تنها یك هدف دارد، مصالح شخصی یا قومی خود و چه درمدح و چه در رثاء یا هجو چیزی بجز این منافع مادی نمی طلبد. اکنون به مدایح او می پردازیم و بحث دربارهٔ هجای او را از آن پس می آوریم اما مراثی او اندك است قصائدی است که یا در مرکت خویشان و نزدیکانش سروده یا در مرکت ارباب قدرت چون سلیمان ابن عبدالملك و حجاج. اینگونه اشعار او چون از روی صدق و صمیمیت سروده نشده فاقد شور و حال و آب و رنگ است.

فرزدق در مدایح خود خلفای اموی را میستاید. معتقد است که آنها از دیگر مردم به خلافت و سلطنت که میراث عثمان است سزاوارترند. آنان همانند ماهند که مردم بدانراه خودرا مییابند. شمشیراشان شمشیر خداوند است، که گردندشمنان را میزند و چون دوستان صدیق خدا هستند بنابراین همواره در کارهای شان پیروز می شوند. نور هدایت از رخسارشان می تابد. خود به هدایت رسیدهاند واینك دیگران را به راه هدایت رهبری می کنند. نیز علی بن الحسین بن علی بن ابیطالب زین المابدین را در آن قصیدهٔ مشهور ستوده است و می گوید:

هذا الذى تعسرف البطحاء و طاتــه والبيت يعرفــه و الحـــل و الحــرم هـــذا ابــن خيـر عباد الله كلمـــم هذا التقــى النقــى الطــاهر العلــم

این کسی است که بطحاء جای قدمهایش را میشناسد و خانهٔ خدا و حل و حرم میشناسندش.

این بهترین همهٔ بندگان خداوند است این با تقوی است، پاک و پاکیزه است و مشهور جهان است. در این قصیده زینالعابدین را بهترین همه بندگان خدا، متحلی بهحسنخلقو خلق با اصل و نسبی والا و صفات و سجایائی دست نیافتنی وصف میکند... فرزدق امراء و عمال بنیامیه را هم مدح میکند و آنها را کوههای روی زمین که موجب ثبات آن شدهاند و شمشیر از غلاف کشیدهٔ خدا علیه دشمنان خدا میداند.

مدایح فرزدق تصویری است از گرایش او به عصر جاهلی و جامعه و محیط عصر اموی و حالات روحی خود شاعر. اما گرایش جاهلی او، در اسلوب قصیده و خشونت الفاظ و در بعضی معانی و اوصافی که از متقدمین اقتباس کرده نمودار است. اما رنگ جامعه و محیط اموی در اشخاص مختلف المسلك و مرامی که به مدحشان پرداخته و صبغهٔ اسلامی که مدایح خود را به آن آراسته و اشاره و استناد به الفاظ و معانی و قصص قرآنی ودینی ـ در عین فساد سیرتش ـ آسکار است. اما خصوصیات روحی او در تناقض آشکار در امیال سیاسی و معنوی والخلاقی او پدیدار است. زیرا فرزدق مردی است متلون و در عواطف خود ناپایدار. جبن و به هنگام طلب تا حد گدائی و خواری تنزل می کند بازهم به کرم آباء و رفعت نفس به هنگام طلب تا حد گدائی و خواری تنزل می کند بازهم به کرم آباء و رفعت نفس به خود می بالد. به راستی هم جز در مدایحی که برای اهل بیت پیامبر سروده است، دیگر مدایح او همه غلو ومداهنه است شاید میخواسته بدین وسیله پردهای بر ضعف عواطف خود بکشد.

• فرزدق شاعر مبارزه ادبی (هجا و فغر)

مراد ما از مبارزهٔ ادبی فرزدق بخصوص کشمکشهایی است که میان او و جریر پدید آمده و حاصل آن یک مشت هجویهها و دشنامهاست.

فرزدق هجا را با فخر میآمیزد، یعنی در قصائد هجوی خود میدان وسیعی برای فخر و خودستائی میگشاید حتی هجوهای خود را گاه با فخر آغاز میگند و همواره از بالا برخصم خود حمله میگند. از اینرو گفتهاند که «فرزدق چون هجو کند اعتلا جوید.» این اعتلاجوئی همواره چون حربه ای علیه جریر به کار میرفت، زیرا جریر از یکی از حقیر ترین خاندانه ای تمیم بود و فرزدق از اشراف آن. چون فرزدق قصد هجو او را میگرد نخست اشرافیت خود را به رخ او میگشید و آبام و اجداد خود را با همه مفاخری که در اسلام و جاهلیت نصیبشان شده بود بر می شمرد و جریر را از اینکه در میان قومش مردانی چون دارم او مجاشع نیستند عیب میکرد.

فرزدق در فخریه های خود آنقدر که قوم خود را می ستاید خود را نمی ستاید. معتقد است که خاندان او عزیزترین و شریفترین و نیکوکارترین و بخشنده ترین خاندانهای عرب است. عقلشان هموزن کوه است و ثباتشان همپایهٔ آن.

ان الذى سمك السماء بنى لنا بيتا دعائمه أعز و أطول بيتا بناه لنا المليك؛ وما بنى حكم السماء فانه لا ينقل... حل الملوك لباسنا فى اهلنا والسابغات الى الوغى نتسربل احلامنا ترن الجبال رزانة و تخالنا جنا اذا ما نجهل آن كسى كه اين آسمان را برافراشته است براى ما از شرف خانه اى ساخت كه پايه هايش استوارتر و فراتر از هرخانه اى است. خانه اى كه خداى مالك همه جهان براى ما ماخت و آنچه فرمانرواى آسمان بسازد زوال نيابد. جامه هاى ما و خاندان ما جامه هاى آراسته پادشاهان است و به هنگام نبرد زره هاى بلند برتن مىكنيم. عقول ما در سنگينى هموزن كو ههاست و چون از بردبارى و عقل بيرون آئيم پندارند كه عفريتان هستيم.

فرزدق پندارد که خود نیز چون دریا بخشنده است و چون شیر شجاع است و چون ماه در اوج آسمان است و چون مار گزنده است. و وارث امرءالقیس و مهلهل و طرفه واعشی و دیگر سنادید شعر عرب است:

و هب القصائد لى النوابــغ اذ مضوا و أبو يزيد، و ذو القروح، و جرول آن نوابغ چون بمردند قصائد را به من بخشيدند: و نيز ابويزيد (مخبل بن ربيعه) و دو القروح (امرؤ القيس) و جرول (حطيئه)

فرزدق هنگامی که به مفاخرت می پردازد، سخنش اوج میگیرد و زبانش به خشونت میگراید و دامنهٔ کلامش گسترش می یابد و عباراتش نیرومند می شود ولی از حیث معانی ومضامین گوئی راه به جائی نمی برد و سخنش از تنوع چندان بهره ای ندارد.

فرزدق چون از ستودن خویش فارغ گردد آنگاه برخصم خود میتازد یعنی به هجو میرسد او را به ذلت منسوب می دارد، تحقیرش می کند. شعر دزدش میخواند، خاندان او را مرکز و معدن خزی و خسران می شمارد، سپس به نشر معایبشان می پردازد و با الفاظ و معانی او باش آنها را به باد فحش می گیرد، و هر دروغ و افترائی که می داند بر سرشان می بارد. و در این هجو و هجوم هیچ چیز جلود ارش نیست و در اینجا نیز آنقدر که برعشیرهٔ جریر میتازد برخود جریر نمیتازد. البته موه ائی که در حق دیگران جز جریر سروده فحاشی و گزندگی شان کمتر است. او به هنگام فخر و هجو گاه به دفاع از تغلب قبیلهٔ هم پیمانش اخطل نیز می پردازد. کارهای نیکشان برمی افرازد و امجادشان را در جاهلیت و اسلام برمی شمارد. همچنانکه قبیلهٔ قیس عیلان را که اخطل هجوشان کرده وجریر از آنها دفاع نموده بود هجو می کند. از هجوهای فرزدق ابلیس هم بی نصیب نماند. او روزی وارد مربد شد مردی از موالی باهله به نام حمام را دید که خیک روغنی با خود دارد. فردق بهای آن را پرسید. مرد گفت: «آن را بتو میدهم اگر تو نیز آبروی قوم مرا به من ببخشی» فرزدق قصیده ای گفت و آبروی قوم او را به او بخشید و در آن ابلیس را که به چنین کارها و امی داردش هجو کرد. با این مطلع:

اذا شئت هاجتنی دیار محیلة و مربط افسلاء امام خیام

و با خدای خود عهدکردکه تا هست مسلمانی را دشنام ندهد و سخن ناپسندی از دهانش بیرون نیاید. آنگاه ابلیس را مخاطب می سازد و می گوید که چسان هفتاد سال اطاعتش کرده و چسان در پایان زندگی اش به خدا روی می آورد. آنگاه از برخوردهایش با شیطان سخن می گوید که شیطان روزی با او برشتر نشسته بود کاه در پشت سرش و گاه در مقابلش و به او بشارت داد که هرگز نخواهد مرد و او را در بهشت جاویدان خواهد ساخت. اما ناگاه شاعر مچ شیطان را می گیرد و دروغش را آشکار می کند که چسان از نجات فرعون و لشکرش از بحر احمر سرباز زد و آدم و حوا را به خواری افکند... آنگاه سخت او را تهدید می کند گوئی می خواهد از او انتقام همه کجرویه ایش را بگیرد.

از سخن شاعر بوی توبه میآید، سخن مردی است که میخواهد به آهستگی وقار باز آید در کلامش رونق و تازگی خاصی است و در استدلالهایش سادگی وقوت دیگری مشهود است. اما گویا این قصیده وابیات دیگری درباب زهد، ازآن شاعر دیگری باشد زیرا تا آن زمان کسی چنین زهدیاتی نسروده بوده است. اما این توبهٔ فرزدق دیری نپائید زیرا فحش و فجور چیزی نبود که از او جداشدنی باشد.

فرزدق شاعر وصف (وصف و غزل)

فرزدق را خیالی است وسیع و نظر و ملاحظه ای دقیق و در شرح و بیان قصه استاد. این عوامل دست به دست هم داده و او را یکی از قدر تمند ترین و صافان عصر اموی ساخته اند. موضوعات و صف او بسیارند. برخی را چون گرگ و شیر و گورخر از بادیه گرفته است، و برخی را چون کشتی و لشکر و غوص در آب برای یافتن مروارید، از زندگی شهری. و صفه ای فرزدق گاه رنگ قصه به خود می گیرند، چیزی که شاعر در آن مهارت خاصی دارد. به حیوان درنده نزدیک می شود و آن را مورد عطوفت خود قرار می دهد تا آنجا که جامه اش را برگرگی می پوشد و غذایش را با او تقسیم می کند:

فلما دنا قلت ادن دونك اننسى و اياك فى زادى لمشتركان فبت اسوى الزاد بينى و بينه على ضوء نار مرة ودخان چون نزديك شد گفتمش بيا بگير من و تو در راه توشه من شريك هستيم. آنگاه در كنار آتش و دود راه توشهام راميان خود واو به تساوى تقسيم كردم. شاعن در وصفهای خود به من نیات بیشتن از معنویات توجه دارد، همچنانکه اوصاف او بهدقت و حسن تصویر و ابتکار ممتاز است.

اما غزل فرزدق سخت شهوانی و آلوده به بی آزرمی است. و این بی آزرمی، هم در الفاظ اوست و هم در معانی او. عاطفه در غزلهای او از خشونت عاری نیست و چنین است در داستانهای عشقی که به تقلید امرؤالقیس و عمر بن ابی ربیعه سروده است. اینگونه داستانهای عشقی او هرگز در لطافت لفظ و معنی به پایهٔ داستانهای عشقی آندو مخصوصاً عمر بن ابی ربیعه نمی رسند. تعجبی هم ندارد زیرا فرزدق خود طبیعتاً مردی خشن بود و زبانش نیز با آن سختی و صلابت به کار خزل نمی آمد.

### ارزش هنری و تاریخی شعر فرزدق

فرزدق شاعری است با گرایشهای بدوی سخت مایل بهفخر و خودستائی. از اینرو اسلوبش بدوی است و بدویت او در خشونت الفاظش نمودار است: الفاظی که از طنین و صلابت خاصی برخوردارند و شاعر آنها را بسرگزیسده تا بهتر بتواند به فخریههای خود رنگ و زنگ ببخشد. مسلم است چنین زبانی برای بیان معانی لطیف چندان مناسب نیست.

فرزدق از روی طبع شعر نمی سراید. با انتخاب و تراش الفاظ شعرش را می سازد. طبع او را به صغره ای تشبیه کرده اند که فرزدق شعر خود را از آن می تراشد و سختی و صلابت شعرش هم از همین رو است. شعر او مخصوص خواص است واز پخش و رواج محروم، هرچند ابیاتی از او اینجا و آنجا بر سر زبانها افتاده است. شعر فرزدق بسیاری از غرایب لغات عصر جاهلی را در بر دارد، از این رو ابو عبیده دربارهٔ او گوید: «اگر شعر فرزدق نبود ثلث لغت عرب از میان رفته بود».

فرزدق خود میداند که در تغزل ضعیف است از اینرو در دیباچهٔ قصائدش کمتر از تغزل استفاده کرده است و غالباً بدون مقدمه به موضوع پرداخته.

او بعضی قوانین مشهور نحوی را نادیده انگاشته همچنانکه از قوانین بیان تجاوز کرده است واین امر موجب تعقید در شعر او شده است. شعر فرزدق بدین سبب برای نحویان و علمای بیان محل مناسبی جهت تاختوتاز است.

شعن فرزدق علاوه برارزشهای ادبی از ارزشهای بسیار تاریخی برخوردار است. زیرا ما را به بسیاری از اخبار دولت اموی و تصرف عمال و والیان آن و نیز از فتوحات و لشکرکشیهای امویان آگاه می سازد. به عبارت دیگر بیان فوائد تاریخی شعر فرزدق خود کتابی بزرگ می شود.

## بعضي مراجع:

خليل مردم: الفرزدق ... دمشق ١٩٣١. فؤاد افرام البستانى: الفرزدق ... الروائع ٣٧، ٣٨ ... بيروت ١٩۴١. احمدالاسكندرى: الفرزدقشاعر الفخروالهجاء ... الهلال ٢٢ ص ٧٢٩ ... ٨٢٣. احمد الشائب: تاريخ الشعر السياسى ... القاهر، ١٩۴٥ ص ٢۶٥ ... ٢۶٨.

 A. Schaade: Al-Farazdak in Encycl. de l'Islam, t. II, 64-65.
 Caussin de Perceval: Notice sur les trois poètes arabes Akhtal, Férazdak et Djérir in journal Asiat. XIII et XIV, 1834.

R. Boucher: Diwan de Férazdak, Paris 1870 - (Introduction).

فصل سوم جرير (۶۵۲ ـ ۷۳۳م/۳۳–۱۱۴ه)

بزندكى

ابوحزره جریربن عطیه در حدود سال ۶۵۳م/۳۳ه در یمامه متولد شد. جد رو حذیفه نام داشت و به الغطفی ملقب بود. واز شمار اجداد اوست کلیب بن الیربوع و جد اعلای او تمیم است. پدرش مردی وضیع و گمنام و بغیل بود. جریر در میان عشیرهٔ خویش زندگی فقیرانه و سختی را آغاز کرد. کار او در کودکی چرانیدن چند گوسفند و بز پدر بود. اما از همان اوان مىباوت زبانی فصیح و طبعی سراینده داشت. شعر میگفت و در شعر خود بر مخالفان خود از افراد قبیله می تاخت یا قبایل دیگری را که با قبیلهٔ او در ستیز بودند مورد حمله قرار میداد، تا کارش از اینرو بالا گرفت و شهرتی به دست آورد.

چون آتش خصومت میان او و فرزدق شعلهور شد به قصد بصره یمامه را ترك گفت، زیرا میدانست تا در یمامه است نمی تواند آنچنانكه می خواهد به شهرت و مال دست یابد. سپس از عراق به حجاز واز حجاز باز به عراق واز آنجا به بعرین سفر كرد و بار دیگر به یمامه برگشت و به طلب ممدوحی سخاو تمند به دمشق و رصافه رخت كشید تا به یزید بن معاویه سپس به حجاج و بشر بن مروان پیوست. از حجاج نیكو به رمند شد، مدایح او در بارهٔ حجاج به همه جا منتش شد. جریر، چند زن گرفت كه نام سه تن از آنها در شعرش آمده است. او را چند فرزند بود كه بزرگترین آنها «حزره» نام داشت.

جریر می دید که شاعران برای راهیافتن به دربار خلافت چگونه تلاش می کنند و می دید که اخطل چگونه خود را به عبدالملك بن مروان نزدیك کرده و چون دیگران به نعمت و مکنت رسیده، او نیز برای وصول بدان آستان در آتش آرزو می سوخت ولی با آنکه حجاج در این راه به یاری اش برخاسته بود با تحمل مشقات فراوان توانست برخلیفه داخل شود. البته علتش این بود که جریر مضری بود و خلیفه می پنداشت شاعران مضری با آل زبیر دل خوش دارند. ازین رو جریر چون در برابر عبدالملك قرار گرفت این قصیدهٔ خود را كه آن گفته است: الستم خیر من ركب المطایا و اندی العالمین بطرون راح آیا شما بهترین كسانی كه براسبها سوار می شوند نیستید؟ آیا كف شما بخشنده ترین كفهای جهان نیست؟

بخواند ودر این قصیده از این زبیر بهبدی یاد کرد و عبدالملك او را صله داد. در مجلس همین خلیفه بود که با اخطل روبه رو شد واخطل با قصیدهٔ خود: خف القطین فراحوا منك اوبکروا و از عجتهم نوی فی صرفها غیر به انتقامجوئی از او برخاست. اما چون به ولیدبن عبدالملك پیوست او نیز گرامی اش داشت و همان راتبه وصله ای را که عبدالملك برایش مقرر کرده بود برقرار داشت.

در این ایام بود که میان او و عدی بن الرقاع شاعر خاص ولید، باب هجا گشوده شد. سببش آن بود عدی بن الرقاع چون از قحطانیان بود برجریر که از مضر بود خود را مقدم می شمرد. در اواخر ایام ولید حجاج بمرد و با مرگ او جریر پشتیبان خود را در عراق از دست داد.

چون عمربن عبدالعزیز بهخلافت نشست جریر او را مترح گفت ولی به نزد او راه نیافت زیرا عمربنالعزیز \_ چنانکه جریر میگوید فقرا را بهخودنزدیك می ساخت و شاعران را از خود می راند. و چون یزیدبن عبدالملك بهخلافت نشست به مدحش شتافت، همچنانکه برای ستایش برادرش هشام به رصافه رفت.

مورخان را در سال وفـات او اختلاف است. غالباً سال ۷۳۳م/۱۱۴ ه را پذیرفتهاند. وفات او حدود چهل روز بعداز وفات فرزدق و بیستوسه سال بعداز وفات اخطل بود.

آثار

جرير را ديوانى است كه بهسال ١٩٣٥ معمد اسماعيل الصاوى در قاهر، آن را چاپ كرده است ودر اين چاپ برنسخۀ امام معمدبن حبيب كه آن را از معمدبن زياد الاعرابى و او از عمارةبن بلالبن جرير و نيز بركتاب النقائض و آنچه در كتب ادب آمده، اعتماد كرده است. اما اغراض و موضوعات شعر جرير همان اغراض و موضوعات معموله است. چون مدح و رثاء و فخر و هجاء و غزل.

# جریر شاعر مبارزهٔ سیاسی (مدح – رثاء)

جریس دارای عصبیت مضری بسود و شاعسران مضر ابن زبیر را علیه عبدالملک بن مروان یاری میدادند ولی این عصبیت هرگاه جریر نیازمند مالمی شد سستی میگرفت، و چارهای جز پیوستن به بنیامیه نمی دید. نخستین گامی که در راه سیاست جدید خود برداشت پیوستن به حجاج بود و حجاج او را شاعر خاص خود قرار داد. جریر حجاج را می ستود و از اعمالی که برای استقرار حکومت عبدالملك مروان مرتکب می شد به نیکی یاد می کرد.

از آنجا به دربار بنی امیه پیوست و خلیفه و عمال و والیان او را مدح و سرٹیه گفت. و برای آنکه این خاندان را از خود خشنود سازد از تعرض و کنایه به مردگان هم باز نایستاد چنانکه در مدایح عبدالملك مروان از بد کوئی دربارهٔ ابن الزبیر دریغ نکرد و نیز به مدح قیسیان که دشمنان تغلب بودند زبان گشود. جری از کسانی بود که به مساوات میان عرب و موالی گرایش داشت و از توجه به موالی و ایرانیان سرباز نمی زد چنانکه آنها را مدح گفت ودر شرف با اعراب برابر دانست.

جریر میکوشید میان خلیفه و نزاریان و خلیفه و قیس و نیز میان تمیم و دستگاه حکومت الفتی برقرار کند، چنانکه خطاب به عبدالعزیزبن مروان میگوید:

فان تمیما، فاعلمان، أخوكام و من خیر من ابلیت عافیة شكرا اذا شئتم هجتم تمیما فهجتم لیوث الوغی یهمان اعداء كم همارا بدانكه تمیم برادر شماست و بهتر از هركس دیگر نعمت ترا شكر میگوید.

اگر میخواهید تمیم را برانگیزید شیران میدان نبرد را که خصم را در هم میشکنند برانگیختهاید.

چون يزيدبن المهلب بر يزيدبن عبدالملك شورش كرد، او بهخلاف آل مهلب برخاست.

جریر در مدایحی که برای بنی امیه و و الیان و عمال آنان سروده. به آشکار ا دست طلب پیش داشته است:

اغثنی، یا فداك أبسی وأمسی بسیب منك، انسك ذو ارتیاح

ای پدر و مادرم فدای تو باد با عطایای خود بهفریاد من برس که تو از بخشش بهدیگران شادمان هستی.

این روحیهٔ خواهندگی اسالیب و معانی مدح را براو املاء میکند. جریر شان و مقام ممدوحان خود را سخت می افرازد و خلافت را در حق ایشان اثبات میکند و از اینکه قوم او به آل زبیر متمایل گشته اند پوزش می طلبد. مدایح او شامل جنبه های دینی و دنیوی است در جنبه های دنیوی قدرت خلفا و عمالشان را وصف میکند از سطوت و خشم و کینشان سخن می گوید و از کارهای عمرانی آنها چونکارهای هشام در حفر نهرها و کاشتن درختان میوه یاد میکند. چون به جنبه های دینی می بردازد سخن را به درازا می کشاند چنانکه خواننده می پندارد ممدوح پیش از اینکه به امور کشورداری مشغول باشد به امور دینی اشتغال دارد یا خلافت اصولا یک کار دینی است و بس. از این رو مدایح خود را از کلمات خلافت، قرآن، احکام، امانت، ورع، هدایت و برکت آکنده می سازد. البته خود او نیز دارای گرایش دینی است و این گرایش در سرتاسر قصائدش موج میزند. در شعر جریر خلفا کسانی هستند که خداوند آنها را برگزیده است، آنها به یکی از شاخه های شریف قریش پیوسته اند. و پیش آمدها و حوادث روزگار به اثبات رسانده است که این خاندان شایستهٔ خلافت عبدالملک هم «مهدی» دوران است.

تعرضت الهموم لنا، فقالت جعادة: أى مرتعل تريد؟ فقلت لها: الخليفة، غير شك هو المهدى، والحكم الرشيد اندوه برما هجوم آورد و جعاده گفت: اكنون قصد كجا را دارى؟ گفتم بدون ترديد به نزد خليفه مىروم او مهدى وداورى است به هدايت رسيده.

قصائد مدحیهٔ جریر غالباً طولانی است. اوصاف ممدوح را به تفصیل ذکر میکند و بخشندگی را بزرگترین صفات او قرار میدهد. در این مدایح دیگر شخصیت خود شاعر چندان بروز نمیکند زیرایی درآنها نه از فخر خبری است نه هجا. بلکه او همواره سائلی است عاری از علو طبع و دور از مناعت.

اما مراثی او بردو گونهاند یکی آنها که ویژهٔ خاندان وخویشان خود شاعر است چون مرثیهای که برای زنش و برای فرزنا،ش سواده سروده ودیگر مرثیه هایی که برای رجال دولتی و غیر آنها ساخته، چون مرثیهٔ ولید و پسرش عبدالعزیز. از آنجا که جریر انسانی است عاطفی مرثیه های او دارای سوز و گداز خاصی هستند، مثلا پس از آنکه سالها در شعر خود فرزدق را مورد حمله و هجوم قرار داده گوئی میخواهد پس از مرگش از او دلجوئی کند ازین رو در رثاء او چنین میگوید:

لتبك عليه الانس والجن، اذ ثوى فتى مضر، فى كل غرب و مشرق فتى عاش يبنى المجد تسعين حجة و كان الى الخيرات والمجد يرتقى

آدمیان و پریان براو بگریند زیرا جوانمرد مضر در مغرب ومشرق عالم به خاک خفت.

مردی که نود سال زیست و کاخ مجد و شرف را برآوارد و به قلهٔ نیکها و والائیها فرارفت.

جریں در اشک و آه خود صمیمی است مرثیه های او حاصل یک عاطفهٔ دردناک است. که روح دینی آنرا به هیجان آورده و خاطراتی که انگیزهٔ تأسف و اندوه است

بدان رنگئو چاشنی داده است.

جریر شاعر مبارزة ادبی (هجاء – فغر)

از گفتگوئی که میان جریر و حجاج رفته است برمیآید که جمعی کثیر به خلاف او برخاسته و همه کمر به آزارش بسته بوده اند و او در برابر این خیل دشمنان از خود دفاع می کرده است. علت این امر آن بود که شعرا مخصوصا گمنامان، آنها، میخواسته اند تا در شعر جریر شهرت یابند و دیگران به خصوص حجاج و هشام شاعران هجاگوی را به جان یکدیگر می انداخته اند تا خود را سرگرم سازند. اما جریر همه کسانی را که علیه او برخاسته و در هجو او چیزی گفته بودند مجاب و منکوب کرد مگر دو تن را: اخطل و فرزدق. و در این بعث تنها به ذکر هجای جریر از این

جریر در هجا سخت قدر تمند است. طبع تیز او چون بهجوش میآید همانند آتشفشانی است دمان هرچه دارد بی معابا برسر خصم می کوبد. جریر علاوه برخاطر وقادو شدت تأثر و سرعت انتقال بهتر از هر هجو گوی دیگر می تواند خصم خود را به مسخره گیرد و رسوایش سازد. نگاه نافذ او همه عیبها و تناقضات را می بیند و بر ملا می کند. به قول مارون عبود از هرکس دیگر بهتر می دانست چگونه مز بله ها را بکاود و آنچه نهان است پیش چشمها دارد و به توصیفشان پردازد. به سبب قریعۀ فیاضی که داشت از جواب بازنمی ماند و چون ضربتی فرود می آورد ضربتی سخت کاری بود.

شیوهٔ جریر در هجا همان شیوهٔ دیگر خصمهای او است ولیگزندگی و دردناکی بیشتری دارد و این خصلت در هجای او از همه چشمگیرتر است. حتی همانند فرزدق و اخطل از آوردن کلمات مستهجن ابائی ندارد و همانند اخطل هرگونه شکست و خواری را عیبی میشمارد. جریر حتی در این حد هم توقف نمیکند و برای آنکه زخم زبانش کاریتر شود، به کاوش زندگی خصم وخاندان و خویشاوندان او میرود، کمبودها و نقصهایش را برمیشمارد و پرده از معایب او یکی یکی برمیگیرد و به شرح بیان میکند، چنانکه او را در انظار مردم به صورت پشیزی ناچیز درمیآورد. گذشتهٔ او و هم زمان حال او را به باد انتقاد میگیرد حتی داستانها جعل میکند و گذشتهٔ او و هم زمان حال او را به باد انتقاد میگیرد حتی داستانها جعل میکند و اهانت بهجائی میرسد که خصم را به کثیفترین حیوانات تشبیه میکند و به ری گذشت او را مرور میکند تا در اذهان به خوبی جایگزینش سازد. در تحقیر و خواهن او را هم رمان حال او را به باد انتقاد میگیرد حتی داستانها جعل میکند و خواهن او را هم رمان حال او را به کثیفترین حیوانات تشبیه میکند و به ریشخند اهانت بهجائی میرسد که خصم را به کثیفترین حیوانات تشبیه میکند و به ریشخند خواهن او را هم رمان حمی را به کثیفترین حیوانات تشبیه میکند و به ریشخند خواهن او را هم رها نمیکند و با زشت ترین عبارات نکوهش میکند و به ریشخند چنان تصویری می سازد که به آسانی مضحکهٔ خلق خدا می شود و به اصطلاح امروز کاریکاتوری از او میکشد که هرکس را به خنده می اندازد. شاهد صادق هجوهایی است که برای فرزدق و اخطل ساخته است.

در هجوهایی که برای فرزدق ساخته به تعقیب زندگی او و زندگی قسومش

پرداخته و او را به «ابنالقین» (= آهنگرزاده) ملقب سیکند زیرا جد فرزدق آهنگر بوده و اعراب اشتغال به صناعات را عیب می شمردهاند و گاه از ایام و حوادثی که برای قوم فرزدق ننگآور بوده چون خیانت بنی مجاشع در روز جمل به زبیر، یاد میکند و گاه به زنان عفیف خاندان نسبتهای زشت سیدهد آنگاه شخص فرزدق را مورد هجوم قرار می دهد و او را به بوزینه تشبیه میکند و به خبث باطن و فسق و فجور و فساد عیبش میکند و مردم را بر حدار می دارد که مباد این مرد آلوده به ناپاکی در میان آنان نفوذ کند و به ناپاکی شان کشاند:

هو الرجس یا اهل المدینة فاحذروا مسلاخل رجس بالخبیثات عسالم در دین نیز متهمش میسازد که در روزهای شنبه یهودی است و در یکشنبهها نصرانی و چنین تصویری از او میسازد:

الا انسما كان الفرزدق ثعلبا ضغا وهو فى أشداق ليث ضبارم لقد ولدت أم الفرزدق فاسقا و جاءت بوزواز قصير القوائم بدانيد كه فرزدق روباهى است در دهان شيرى خشمكين. مادر فرزدق فاسقى زائيده موجودى مردنى و دستوپاى كوتاه.

در هجای اخطل زندگی او و تاریخ قومش را تعقیب میکند. و چون اخطل برخلاف فرزدق که از قبیلهٔ او بود از قبیلهٔ دیگری است و دینی دیگر دارد پس از زمان قیس عیلان وضع قبیلهٔ تغلب را تا زمان خود بررسی میکند. و تغلبی را در همه جا چون برده ای به حساب میآورد که از دستیافتن به اعمال رفیع و کارهای بزرگ عاجز است. و بکر را به خاطر قتل کلیب می ستاید. همچنین اخطل و قوم او را به سبب مسیحی بودنشان نکوهش میکند و صلیب و قدیسین و رجال دین را تحقیر میکند ولی اخطل نمی تواند مقابلهٔ به مثل کند زیرا خود در در بار اسلامی ساکن است و خلفا با پیامبر اسلام بستگی دارند. نیز اخطل و قومش را به خوردن گوشت خوك میگشاید و بسا نسبتهای پس از آن هجو میکند و در این مرحله از هجو عنان خیال میگشاید و بسا نسبتهای دروغ و افتراآمیز جعل میکند. گاه اخطل را هدف تیرهای تحقیر و ریشخند می سازد. نامش را مصغر میکند (اخیطل) و به لقب دو بل یعنی کره خو خرد جثه ای که بزرگ نمی شود ملقبش می سازد و میگوید:

الیس آبو الاخیطل تغلبیا فبئس التغلبی آبا و خالا آیا پدر اخطلك تغلبی نبود؟چه بد است که پدر و دائی آدمی تغلبی باشد.

و در این بیت اخطل را نشان میدهد که او مار سرجس قدیس قبیلهٔ تغلب را شفیع خود میسازد تا او را از رفتن بهجنگ معاف دارد: قال الاخیطل اذ رأی رایاتهم: یا مار سرجس لا نرید قتالا! چون اخطك علمهای شان را دید گفت ای مار سرجس ما جنگ نمی خواهیم.

این بود هجای جریر، دردآور و تلخ. و بسیار اتفاق می افتد که جمعکثیری را دربر می گیرد. از خصوصیات جریر این است که به زنان نجیب و عفیف تهمت زنا می زند با این همه مدعی است که مردی دیند ار است و در مقابل مردم استغفار می کند و به برائت آنان شهادت می دهد. ولی می گوید که تقصیر او چیست؟ اولیاء این زنان براو ستم کرده اند و او نیز از خود دفاع می کند. از مشهور ترین هجاهای او قصیده «دامغه» اوست. در این قصیده راعی الابل را وقوم او بنی نمیں را به سبب مخاصمتی که میان او و راعی الابل و پسرش جندل بود، هجو گفته و او را سخت فرو کوبیده است. «دامغه» قصیدهای است با قافیه باء و با این مطلع:

اقلى اللوم، عاذل، والعتابا وقولى، ان أصبت: لقد أصابا!

اما فخر، هجای جریر بهفخر می پیوندد. یعنی وقتی کسی را هجو می کند مفاخر خود را هم به رخ او می کشد. و این فخر را به عنوان یکی از وسائل تحقیر او به کار می برد. محور فخریات جریر خود او و قدرت شاعری اوست، سپس قومش و اسلامیتش. چون جریر با فرزدق از یک اصل یعنی از تمیم هستند و تمیم قبیله ای شریف است نمی تواند در این مورد برفرزدق فخر بفروشد و از دیگرسو شاخه ای که فرزدق، بدان منسوب است ازشاخه ای که جریر بدان نسبت دارد شریفتر است، از این رو جریر در فخریه های خود نمی تواند خود را با فرزدق مقایسه کند. این است کمه محور فخریه های او روزهایی است که بنی یر بوع قوم او، به پی وزیم ایی دست یافته اند و بنی دارم قوم فرزدق و بنی ضبه قوم مادری او دچار شکست و خذلان شده اند.

جریر در هجای اخطل به اسلام و مضری بودن خود می بالد زیرا نبوت و خلافت در مضر بوده است:

ان الذى حـرم المكارم تغلباً جعـل الخـلافـة والنبـوة فينا

آن خداوندی که تغلب را از مکارم محروم داشته است خلافت و نبوت در قبیلهٔ ما نهاده است.

و نیز قدرت شاعری خود را بیش از دیگران می شمارد و برهمهٔ شاعران بدین قریعه فخر میکند:

أعسد الله للشعراء منسى صواعق يغضعون لمها السرقابا

خدااوند از من برای شاعران چنان صاعقه ای ساخته که سرها در برا بر آن فرود میآید.

و در این بیت بهقوم خود می بالد: اذا غضبت علیك بنو تمیم حسبت الناس كلمهم غضابا چون بنی تمیم برتو خشم گیرد، پنداری كه همهٔ مردم خشم گرفته اند.

جرير شاعر غزل

جریر در غزل سبك خاصی ندارد واو نیز از اسلوب ومعانی قدیم خارج نشده، اسلوب شاعران عهد جاهلی و اسلوب شیفتگان عذری را درهم آمیخته است. او زن را به همان اوصافی كه شاعران پیشین وصف میكردند، وصف میكند. آنگاه از این اوصاف یكباره به بیان حال درون خود می پردازد واز آلام روحی و شور و اشتیاق قلبی خویش سخن میگوید و فریاد شكایت را از زمین به آسمان می رساند. او تعلمین الذی نلقیی اویت لنا او تسمعین الی ذی العرش شكوانا ام به خداوند عرش رسیده است.

و رازدارى نمىيابد تا حالدل با او بازكويد، باشدكەمىھمىبرآنسوختەنىهد. ياليت ذا القلب لاقىى من يعلل او ساقيا فسقا، اليوم سلوانا ماكنت اول مشتاق أخا طوب ھاجت لە غدوات البين أحزانا

ای کاش که این دل من کسی را که تسکینش دهدمییافت یا ساقییکه امروزش جام غمخواری بچشانـد.

من نخستین مشتاق غمدیدهای نیستم که بامدادان جدائی، غمها بردلش نینگیخته باشد.

شب را بیدار است و ستاره می شمرد و ستاره می بارد و همواره پنداری که میان مرکث و زندگی است. وازین قبیل معانی.

جریر غزل را نیك وهنرمندانه می كوید در الفاظ او موسیقی دلپذیری است، میان لطافت معانی و حلاوت لفظ جمع كرده است. از به هم پیوستن واژه هایی كه به كار می برد نغمهٔ طرب انگیزی بر می خیزد واز اوزان و قوافی كه بر می گزیند سخن را رنگ و جلای خاصی می دهد. گاه برخی از كلمات را جهت مقارنه یا طباق و غیر آن تكرار می كند و همین موسیقی شعر او را دلاویزتر می سازد:

شب هنگام به راه افتادند اگر گم شوند گم می شویم و اگر به مقصد رسند به مقصد می رسیم.

اشترانی لاغر آنان را بدان بیابان دراز افکند اگر بمیرند می میریم و اگر زنده بمانند زنده می مانیم.

بسا اوزان و قوافی که او برمیگزیند بهعبارت دیگر قوالبی که انتخاب میکند از معانی مضامینش سحرانگیزتر باشد:

يا حبذا جبل الريان من جبل و حبذا ساكن الريان من كانا و حبذا نسفحات من يسمانية تأتيك من قبل الريان احيانا

خوشا کوه ریان و خوشا ساکنان ریان.

و خوشا آن رایحهٔ دلآویز آن زن یمنی که گاهگاه از جانب ریان بر تو میوزد.

غزل جریر از آنگونه غزلهایی است بر مبنای یك عاطفهٔ صمیمی عاری از هر پلیدی و از هر حادثه یا قصهٔ عشقی غیرعفیفانه قرار دارد و این متیجهٔ گرایشهای دینی شاعر است.

ارزش هنری شعر جریر

جریر مردی عصبی مزاج و لطیف الطبع بود اگر شعرش به سبب همین لطافت طبع در فخامت به پایهٔ شعر فرزدق نمی رسد ولی از جهت عاطفی چون رثاء و تغزل بر شعر او برتری دارد.

در شعر جریر عاطفه منبع هر چیزی است و بر عقل و خیال استیلا میجوید. پس در شعر او تفکر و خیال و وصف ضعیف است. احساسی است که کمترین عاملی آن را برمیانگیزد و کوچکترین انگیزههای عاطفی آن را بههیجان میآورد.

جریر علاوه براین عاطفه از قریحهای فیاض نیز برخوردار است شعر او از طبعی غنی میجوشد گوئی شاعر (از دریا جرعهای برمیگیرد) نه مانند اخطل همواره در کار صیقل زدن و تنقیح کلام خویش است نه مانند فرزدق در فکر انتخاب و گزینش کلمات خاص خود. شعر او چون سیلی دمان جاری است و هرچه قصیده را بهدرازا کشاند گوئی از جریان باز نمیماند و باهمان سهولت لفظ وشیوائی تعبیر و طنین مسحورکنندهٔ آهنگ و سادگی، به دلخواه شاعر روان است ولی گاه این طبع روان و فیضان لفظ و معنی شاعر را گرفتار سخافت و سستی می کند. بنابراین می توان گفت که شعر جریر در جزالت و قوت فروتر از فرزدق و اخطل است. ولی از شعر آن دو رواج و گسترش بیشتری یافته است.

جریں اگرچه شاعر طبع و عاطفه است ولی احیانا از تصنع نیز در امان نمانده است و شعر او از پارهای صنایع لفظی خالی نیست.

بحميل سلطان: جرير \_ دمشق فواد افرام البستانى: جرير \_ الروائع ٣٩، ٣٠ \_ بيروت ١٩٤٢. مارون عبود: الرؤوس \_ بيروت ١٩٢۶ ص ٣٧ \_ ٥٠. احمد الشايب: تاريخ الشعر السياسى \_ القاهره ١٩٢٥ ص ١٩٢٦. احمد الشايب: تاريخ النقائض فى الشعر العربى \_ قاهره ١٩٢۶ ص ٣٧٩. .٣٨٢.

الاب انطون صالحانی: نقائص جریر و الفرزدق – المشرق ۱۰ (۱۹۰۷) من ۶۳۵، ۶۴۱ و المشرق ۱۳ (۱۹۱۰) من ۹۶ – ۱۰۰.

Caussin de Perceval: Notice sur les trois poètes arabes Akhtal, Farazdak et Djérir in Journal Asiat. XIII et XIV, 1834.

A Schaad: Djarir. in Encycl. de l'Islam, t. I, 1054.

# فصل چھارم مبیداللهبن قیس الرقیات ۔ طرماحبن حکیم ۔ کمیت الاسدی

عبيدالله بن قيس الرقيات (وفات سال ۶۹۴ م / ۲۵ ه)

او شاعری است از قریش، ملقب به الرقیات زیرا به سه زن که هر سه رقیه نام داشتند عشق می ورزید. از طرفداران ابن الزبیر بود و همراه مصعب بن الزبیر و بر عبد الملك بن مروان خروج كرد و مصعب را مدح گفت و بر بنی امیه طعن زد. چون عبد الله و مصعب كشته شدند از عبد الملك بن مروان جانبد اری كرد و عبد الملك امانش داد.

رقیات در آمال و آلام خود یك قرشی خالص بود. می گفت خلافت باید منحس به قریش باشد. دلش می خواست همهٔ قبیلهٔ قریش متحد شوند بنابراین از احزابی كه باعث قطعه قطعه شدن قبیله شده بودند دوری می جست. به قبیلهٔ خود افتخار می كرد و در راه اتحاد آن می كوشید.

در شعر خود به استدلال و احتجاج توجهی ندارد، بلکه میدان را برای فرمانروائی عاطفه گشوده است برای قوم خود غمگین است و بر بنی امیه که حجاز را که موطن قریش بود خوار کرده اند و به جای قریش بر یمنی ها تکیه کرده اند، خشمگین.

اغراض و موضوعات شعر او مدح و رثا و فغر است. مــدایح او در حق زبیریان و شیعه و امویان است و رثاء و فغرش دربارهٔ قریش و خاندان خود و بنیامیه.

عبیدالله بن قیس الرقیات در روش سیاسی خود گرایش به اشرافیت (اریستو۔ کراسی) داشت و این خصلت اشرافی در اخلاق و شعر او نیز اثر گذاشته یعنی در شعر خود از آوردن چیزی که به اشرافیتش لطمه زند احتراز میجوید.

طرماحین حکیم (وفات سال ۷۱۸ م / ۱۰۰ ه) شاعری است از قبیلهٔ طی از شعرای خوارج. در دمشق پرورش یافت و همراه لشکن شام که به کوفه می رفت به آن شهن داخل شد و به یکی از شراة از ارقه پیوست و به تبلیغ او به مذهب خوارج گرایید و در آن مذهب سخت استوار شد. مدح و فخن را نیکو می گوید و شعن سیاسی او به قوت و روح مذهبی و لطافت ممتاز است و خود به شهادت مشتاق. زندگی شراة را در زمان صلح و جنگ به خوبی تصویر کرده است.

واژههای غریب به کار می برد ولی نه بجا و به موقع.

کمیت بن زیدالاسدی (۶۲۹ \_ ۶۳۴ م / ۶۰ \_ ۱۲۶ ه)

زندكى

کمیت بنزید الاسدی از مضر بود به سال ۶۷۹ م / ۶۰ ه در کوفه متولد شد. هم پرورش بدوی داشت و هم حضری و این امر سبب شده بود که دامنهٔ آگاهی او از لغات و اشعار و انساب و جنگها و حوادث قوم عرب وسعت یابد. از کودکی شعر میگفت. ولی آن را وسیله کسب قرار نداد بلکه در مسجد کوفه مکتبداری و تعلیم اطفال را پیشه ساخت. چون در شاعری مهارت یافت عشیره اش او را به عنوان شاعر خود برگزید و از او خواست تا دربر ابن دشمنان به دفاع برخیزد.

کمیت که در کوفه پرورش یافته بود، مذهب شیعه داشت. او شاعر شیعه بود و در شعر خود به سود شیعه احتجاج میکرد و از آنها دفاع می نمود و بنی مروان را مورد انتقاد قرار می داد، بی آنکه در مقابل عمل خود مزدی بگیرد. حتی از کسانی که به نحوی خاندان امیه را یاری می کردند عطایی نمی پذیرفت. با عزت نفس و اخلاص کامل به آیینی که پذیرفته بود، زندگی کرد. قصائدی را که در آنها ارادت و تشیع خود را به بنی هاشم اعلام کرده است «هاشمیات» گویند.

دلبستگی او به اهل بیت بارها او را به سرحد مرگ کشاند. چون حکیم الکلبی یمانی از مردم شام آل علی و شیعیان او و دیگر مضر را هجو گفت، کمیت به مدافعه برخاست و حکیم الکلبی و همه یمانی ها را هجو گفت. خالد بن عبد اله القسری والی عراق که خود یمانی بود براو خشم گرفت و از او نزد هشام بن عبد الملك سعایت کرد، هشام فرمان قتلش را صادر کرد. خالد نیز او را دستگیر نمود و به زندان انداخت. کمیت از زندان بگریخت و به شام رفت و به قبر معاویة بن هشام پناه برد بدین طریق امان یافت. پس قصیده ای سرود و از کردهٔ خویش پوزش خواست و از تشیع خود توبه کرد و خلیفه او را صله داد. کمیت به سال ۲۳۴ م /۱۲۶ ه وفات یافت.

آثار

کمیت را اشعار فراوانی در مدح و هجا و غیره بودهکه بیشتر آن از میانرفته است معروفترین آثاری که از او باقی مانده هاشمیات اوست، که آنها را به طرفداری از بنی هاشم دربرابر دشمنانشان سروده است. «هاشمیات» هشت قصیده است که به سال ۱۹۰۴ در لیدن بهچاپ رسید. نخستین آنها یعنی قصیدهای که آن را برفرزدق عرضه کرد و او بهنشر آن اشارت کرد چنین است:

| ولا لعبأ منسى وذو الشيب يسلعب      | طربت وما شوقاً الى البيض أطرب |
|------------------------------------|-------------------------------|
| ولــم يتطــربنى بنــان مخضب        | ولـم يلهنى دار ولا رسم منــزل |
| الـــى الله فيمـا نـابنــى أتقــرب | المي النفر البيض المذين بعبهم |
| بىهم و لىهم أرضى مرارا و أغضب      | بنى هاشم رهط النبسى فاننسى    |

بهطرب آمدم امانه دراشتیاقزنان زیبارویسپیداندام. که دیگر سر بازیچه ندارم آیا پیرمردان به بازیچه میگرایند؟

و دیگر هیچ خانهای و آثار خانهای مرا شیفته خود نمیسازد و هیچ سرانگشت حنابستهای مرا به طرب نمیآورد.

به طرب آمدم اما به خاطر مردمی با چهره های تابناك كه به پايمردی عشق آنان به خداوند تقرب می جويم.

بنی هاشم، طایفهٔ پیامبر که بارها به آنها خشنود شده ام و برای آنها خشم گرفته ام.

#### ارزش شعر كميت

کمیت شاعری بود دانشمند، با فرهنگ بدانسان که هییچ شاعر دیگ از معاصرانش به پایه او نمی رسید، حتی دربارهٔ او گفته اند که: در کمیت دو خصلت بود که در هیچ شاعر دیگری نبود «او خطیب بنی اسد بود و فقیه شیعه و حافظ قرآن و نیز کاتبی خوش خط بود، به علم انساب آگاهی داشت و در جدل قویدست و نخستین کسی بود که به آشکارا درباره تشیع بحث کرد. در عین حال دلیر، نیکو تیر می انداخت و در بنی اسد تیراندازی چون او نبود، سوار کار و شجاع و سخاو تمند و دیند ار بود.

کمیت در شعر خود ادب بادیه و شهر را یکجا گرد آورد. شعر او از جهت قالب و ساخت ظاهری همانند شعر دیگر شاعران بدوی در اسلام و جاهلیت بود و از جهت محتوی و مضمون حضری و آمیخته بهسیاست و جدل واحتجاج. اسلوبش به تقریری گرایش داشت. شعر کمیت ازعهد بنیامیه تصویری راستین بهدست میدهد، شعری است زنده و پر حرکت که آدمی را به زندگی و قیام میخواند.

## برخی مراجع:

عبيدالله بن قيس الرقيات

احمدالشايب: تاريخ الشعر السياسي \_ القاهر، ١٩۴٥ ص ١٧٧ \_ ١٨٣. جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربيه. الجزء الاول القاهر، ١٩۴۶ ص ٢١۴.

## طرماح بن احكيم

احمدالشايب: تاريخ الشعرالسياسي \_ القاهر، ١٩٢٥ ص ١٥١ \_ ١٥٢. جرجي زيدان: تاريخ آداب اللغةالعربيه \_ الجزء الاول \_ القاهر، ١٩٣۶ ص ٢۶٣ \_ ٢۶٣.

#### كميتبن زيد الاسدى

احمدالشايب: تاريخ الشعراالسياسى ــ ص ١۶۴\_١٤٧. جرجىزيدان: تاريخ آداب اللغة العربيه ــ الجزء الاول ص ٢۶٢ ــ ٢۶٣. مبدالمتعال الصعيدى: الكميت بن زيد ــ الرساله ۵ و ۶.

باب ششم فنون خاص شعري

ارجوزهها و راعویات (اشعار چوپانی)

ارجوزهها

ارجوزه شعری است که در بحر رجز سروده شده باشد. یعنی در وزنکامل آن شش بار «مستفعلن». این بحر به صورت مشطور و منهوك نیز به کار می رود. از خصوصیات رجز چنان است که یك قافیه در همهٔ مصراعهای آن تکرار می شود خواه ارجوزه کوتاه باشد یا بلند.

راویان معتقدند که رجز بردیگر انواع شعر سبقت داشته است و بعضی پندارند که شعر همه اش رجز بوده است. و نخستین بار مهلهل و امرؤ القیس بودند که قصیده ساختند. رجز آهنگ شعر تودهٔ مردم بود و عرب به هنگام مبارزه و نبرد یا حدا برای شتر یا آب برگرفتن از چاه و موارد همانند آن بدان تغنی می کرده است و از یك یا دو بیت تجاوز نمی کرده. و تنها در دوره های بعد برابیات آن افزودند و در فنون مختلف شعر به کارش بردند. ابوعبیده در کتاب خود، عمده، کوید: شاعران پیش از این ابیات رجزهای شان از دو یا سه در نمی گذشت... و عجاج نخستین کسی بود و در آن از اطلال معشوق سخن گفت و برآن اطلال یاران را به در نگ کردن و گریستن فراخواند و نیز موضوعاتی چون یاد جوانی و وصف راحله را در آن داخل کرد. عجاج از رجز همان کار را می کشید که شاعران دیگر از قصیده می کشند و از در میان رجزگویان چنان بود که امرؤ القیس در میان شاعران داد و در میان

رجز فن خاصی است با شکل و ترکیب و موسیقی خاص خود دارای برخی خصوصیات و احمدالشایب آن خصوصیات را چنین خلاصه کرده است:

وجود الفاظ غريب در رجز معصوصاً رجز عصر اموى امرى طبيعى است
 زيرا التزام تكرار قافيه در همة مصراعها مستلزم آوردن كلمات متحدالروى است

که مسلما نمی تواند همه آنها آشنا به ذهن باشند و چون رجز وصف بادیه و متعلقات آن را دربر میگیرد، این خود عامل دیگری شده برای به کاربردن الفاظ غریب.

این غرابت منحصر به معانی نیست بلکه شامل بناء کلمات و اشتقافات آن هم می شود. مصدرها و جمعها و صفات مشتق و افعالی توان یافت که ساختمان صرفی آنها بسی دور از اصطلاح معمول است و تنها به خاطر وزن و قافیه به کار گرفته شده انه.

کوتاهی وزن کوتاهی عبارات را سبب شده تا آنجاکه رجزگوی به «تضمین» روی آورده یعنی یک عبارت را در دوبیت تمام میکند نیز بهجهت رعایت وزن جملههای معترضهای که عبارات را میبرد در آن فراوان است.

قافیه ها از غرابت لفظی و معنوی برکنار نیستند و برای آنکه وزن خفیف «مستفعلن» یارای بیان داشته باشد گوینده مرتکب ضرورتهای بسیار میشود.

رجز از حیث دیباچه و تنوع فنون و طولانی بودن آن بعدها پیرو نظام قصیده شد ولی رجزهای زعما و پیشوایان این فن از جهت دقت و استقصام مخصوصاً در وصف و نیز غلبهٔ فخر واستطراد از قصیده ممتاز است.

رجز را به ندرت در تغزل و فخن و وصف زیبائی چشمگیری است زیرا
 اینگونه اشعار غنائی را نیاز به تنوع وزن و زیبائی آن و سعت خیال شاعر است.
 رجزگویان در این عصر فراوانند و مشهورترینشان عجاج و پسرش رؤبه

(۲۱۲ م/۱۴۵ هـ) ابو مرقال الزفيان و ابونخيلهٔ الحمانی است.

عجاج ورؤبه با به کارگرفتن رجز در همهٔ اغراض شعری از وصف و غزل و مدح و هجا و فخر طبع آزمائی کردند ولی گروهی دیگر از رجزگویان رجز را قبل از هرچیز در خدمت لغت در آوردند. از این رو آثارشان تنها اعجاب علمای لغت را برانگیخت و مورد توجه خلفا و عامهٔ مردم واقع نشد.

#### راعويات

مراد از راعویات شعری است که دربارهٔ چوپان و گلهاش و وصف صحنهٔ بیابان که چوپان و گلهاش بازیگران آن هستند سروده می شود. اینگونه شعر گنجینهٔ زندگی بادیه از جنبه های مختلف آن است.

اما نباید چنان پنداشت که شاعران این فن از دیگر اغراض شعری چون مدح و غزل انصراف جسته اند، بلکه این شاعران بیشتر قدرت طبع خود را دربیان طبیعت بدوی و زندگی چوپان و گله اش به کار برده اند و کمتر به مدح و غزل پرداخته اند. از مشهور ترین شاعران این فن یکی راعی است و دیگر ذو الرمه.

#### راعی (۲۰۹ م/۹**۰ ۵)**

عبيدبن حصين بن معاوية بن جندل النميرى ملقب به راعى الابل (شترچران) از قبيلة مضر و از باديه نشينان اطراف بصره برود. با جريس و فررزدق معاصل بود وفرزدق را برجریل برتریمیداد از اینروجریل به سختی هجوش کرد. شعر راعی را تنها یک جهت است: وصف شتل و تصویل زندگی او در چراگاه. تا آنجا که قدما گفته اند که او «بیابان را بی هیچ دلیل و راهنمائی درنوردیده است یعنی در شعر هیچ شاعری ننگریسته و با هیچ شاعری معارضه نکرده است».

شعرای پیش از راعی و نیز معاصران او تنها به وصف شتر در حال سیر بسنده می کردند و آن را غالباً به حیوانات وحشی تشبیه می نمودند. اما او به تصویر زندگی شتر چرانان نیز پرداخت. و شتر را چون انسانی در یك اجتماع به حساب آورد که چگونه با ساربان وحدا خوان راه سفر پیش می گیرد یا به آبشخور در می آید. راعی همهٔ این صحنه ها را با دقت توصیف کرده است. علاوه براین بسیاری از عادات بدویان را چون مهمان نوازی و کشتن شتر و شجاعت و امثال آن را

#### ذوالرمه (۶۹۶ ــ ۷۳۵م/۷۷ ــ ۱۱۷ ه)

او ابوالحارث غیلان العدوی معروف به ذوالرمه از مضر است. او از عشاق عرب است به میهٔ منقری عشق می ورزید و به عشق او شهره گردید. او را دیوان شعری است که در بیشتر آن به شیوهٔ شاعران جاهلی از وقوف براطلال و گریستن در فراق معشوق سخن رفته است. نخست به رجز روی آورد. سپس از آن روی گردان شد. در مسائل مربوط به بادیه از لغت و غزل و وصف مبرز شد و از مدیعه گوئی و پیوستن به حکام نیز غافل نماند ولی در مدح و هجا چندان قویدست نیست تفوق او در دو چیز است یکی در لغت که اعجاب علمای این فن را برانگیخته و دیگر در شعر بدوی که ذوق عامه را ارضاء می سازد.

ذوالرمه شعر طبیعت را از نو زنده کرد و تصویرهای قدما را در شعر خود تجدید نمود اما نه سرتاسر و به طورکلی بلکه آنچه را خود می پسندید و تحت تأثیرش قرار می گرفت از آن برمی گزید و به نیکوترین وجهی با بیانی دلپذیر و احساسی عمیق بیانش می داشت. ذوالرمه معالی انسانی را در طبیعت زندهٔ بدوی آشکار می سازد. حیوانات صحرا را وصف می کند که گوئی دارای افکار و خیالات و اهواء هستند و صحرا و شب را به صورت موجودی سهمناك و جبار تصویر می نماید. اما او در هیچیك از این توصیفهاو تصویر هایش خلاق و مبتدع نیست بلکه از آنچه پیشینیان در این ابواب آورده اند زیباترین را برمی گزیند.

## برخي مراجع:

محمد عبدالمنعم خفاجى: الحياة الادبيه بعد ظهور الاسلام. القاهر، ١٩۴٩ص ٥٦٢ ٥٦٢ ــ ٥٢٣.

احمدالشايب: تاريخ الشعر السياسي \_ القاهر، ١٩۴٥ ص ٢٧٢ \_ ٢٨١. سيد نوفل: شعر الطبيعة في الادب العربي \_ القاهر، ١٩۴٥ ص ١٢٢ \_ ١٥٢.

باب هفتم نثر ايجازى فصلاول

نثر فنی در عهد خلفای راشدین واموی

نثر فنی نثری است که افکاری منظم را در لباسی زیبا و جذاب با سبکی نیکو و اسلوبی فصیح عرضه دارد. مورخان ادب را در اینکه نثر فنی از چه تاریخی در در بین عرب ظهور کرده اختلاف است. بعضی میگویند نثر فنی اندکی قبلازظهور قرآن و همراه با آن پدید آمد سپس نمو کرد و شکوفا شد تا آنگاه که عبدالحمید الکاتب و ابنالمقفع آن را استقرار بخشیدند. و بعضی دیگر میگویند که عرب تا ظهور عبدالحمیدالکاتب وابنالمقفع با نثر فنی هیچ آشنائی نداشت.

آنچه در آن شکی نیست این است که از زمان جاهلیت هیچ نثر فنی به معنی دقیق کلمه روایت نشده است. شیوهٔ قدیم نثر عربی همان شیوهٔ سامیان قدیم بود و آن شیوه رانظم و قاعده ای نبود، جمله های مقطعی بود بدون رابطه که بیانگر یك سلسله افكار بود در قالبهایی شبیه به حکم وامثال، یا احکامی قاطع بی هیچ تفصیل و تحلیل و شرح وبرهان طولانی در الفاظی موجز و دور از هرگونه صنایعی که به عمد در آن راه یافته باشد. البته برای آنکه نقل وانتقالش برزبان و در اذهان آسان تی باشد گاه سبحه و موازنه ای در آن به چشم می خورد.

چون فتوحات اسلامی آغاز شد نثر وسعت دیگری یافت و اندك صنعتی در آن پدیدار گردید و هدف از آن توضیح یك فكر با ساده ترین عبارت و نزدیكترین راه بود. از اینرو قاعدهٔ حاكم در بلاغت ایجاز بود. پس نثر دراین دوره رنگ ایجاز داشت و با نثر قدیم از این جهت سخت مرتبط بود.

نش ایجازی در این عمهد بر سه نوع بود: خطابه، توقیعات و رسائل.

، خطابه

خطابه در این عهد رواج بسیار یافت. مردم بدان مشتاق بودند و برای شنیدنش در محافل و مجالس و قصور خلفا و امراء و محاکم قضاء حتی در خانه۔ های شخصی گرد میآمدند. و در این امر هم جای شگفتی نیست زیرا علل و اسباب آن کاملا فراهم آمده بود جامعه با آیینی تازه آشنا شده بود، دینی که دعوتش را بههمهجا گسترش میداد و اینک با دشمنانش دست به گریبان بسود و واعظان را برمنابرش به سخن آورده بود تا ایمان مردم را به دین جدید بارور سازند و ملتی بهوجود آمده بود که تحت یك نظام اجتماعی بهوحدت میرسید و می بایست که این وحدت و ریاست عالیه ای که در سایه اش آرمیده بود، پابرجا و استوار بماند، و در روزگاری که زبان بیش از قلم اعتمادها را بهخود جلب می... کرد میان قدرت رهبری و مردم ایجاد تفاهمکند. دولتی پدید آمده بود که سپاهیانش هر دروازهای را میکشودند و خراسان، ترکستان و سجستان و سند و افریقیه و مغرب واندلس و دیگر جایها را بهزیر سلطه گرفته بودند. سردارانش باید در دل سربازان حماسه و شجاعت بیافرینند و با هر بشارت ظفر غرق در افتخاراتشان سازند. احزاب نضب گرفته بودند و با یکدیگر پیکار می کردند و عصبیتها به نزاع با یکدیگر برخاسته بودند، منازعه برای دستیافتن به قدرت و نفوذ و کشمکهای عقیدتی و هیئتهایی که از اطراف کشور اسلامی بر خلفا و امراء و والیان وارد می شدند و محافلی که در قصر خلیف، تشکیل مـی شد و در آنـجا خطباء قدرت فصاحتشان را نشان میدادند و رواج مفاخرات، مناقضات و محاورات در سیاست و اجتماع و ادب میان یمنی ها و مضریها و عرب و شعوبیه و دیگران. همهٔ اینها با توجه به قرب عهد به فصاحت جاهلی و ملکه بیان قوم که ارتجالا داد سخن میداد موجب این نهضت شده بود. مهمترین محیطی که فن خطابه در آن رونق یافت حجاز در درجهٔ اول، سپس عراق بود. در عراق مناهب سیاسی رشد یافت و مجالس سخنوری متعدد شد، همچنانکه وعظ دینی رواج فراوان پیدا کرد. اما در شام خبری از اینگونه جدالهای سیاسی و دینی نبود و مخصوصا وعظ دینی در آن دیار بسیار ضعیف بود.

خطابه را برحسب مقتضیات مکان و زمان انواعی بود. از آن جمله است: خطابهٔ دیتی که وظیفهاش دعوت به دین و مجاب کردن معاندیسن بود و خطابهٔ حزبی که در آن از یك رأی و اصول یك عقیدت دفاع می شد و خطابهٔ سیاسی که در آن خطوط یك سیاست را تشریح می کرد ومردم را به مبارزه فرا می خواند و بیم و امیدشان می داد. نیز محافل سخنوری در زمینه های اندرز و وصیت و شرح حوادث واقعه و امثال آنها تشکیل می گردید.

خطابههایی که گرایش دینی داشتند از دیگر انواع آن رایجتر بود. خطیب در این محافل به بیان معانی قسرآن که خطباء بهاقتباس از آن بسیار مشتاق بودند می پرداخت و گفتار خود را با آوردن کلمات حکمت آمیز چاشنی می داد در

799

این خطابه ها عاطفهٔ دینی و حزبی شدیدا جریان داشت و خطیب می کوشید مستمعان خود را اقتاع کند بنابراین از شیوهٔ تهدید و توبیخ و وعید و اندار بسیار بهره می گرفت. در صدر اسلام اگر خطابه مولود طبع خطیب بود، با گذشت روز کاران تطور یافت. خطیب به کلام خود با آوردن الفاظ خاص آهنگ دلپذیس می داد و تا سخنش آرایش بیشتری یابد با آنکه قبلا از سجع که شیوهٔ سخن کاهنان بود اعراض می کردند، کلام خود را به سجع می آراست. اینان بیشتر خطبائی بودند که همراه هیئتهایی از خارج مرکز خلافت به پیشگاه خلیفه در می آمدند و می کوشیدند تا بیانشان از تاثیری عمیق برخوردار باشد. از این رو کم کم سجع رواج یافت همانطور که تصویر در کلام رواج یافت. علاقه به تأثیر پذیری، خطیبان را به آرایش کلام و صیقل دادن الفاظ و تراکیب و مآلا به فنون و صنایع مختلف لفظی و معنوی سوق داد. خطیب این عصر خصوصاً در عصر اموی به قنی و منایع مختلف لفظی فصاحت و زیبائی تعبیر و استفاده از تشبیه و استاره آشنا بود و لی در همه حال از حد ایجاز در نمی گذشت همچنانکه می کوشید صلابت و شدت و متانت عصر خال از حد ایجاز در نمی گذشت همچنانکه می کوشید صلابت و شدت و متانت عصر جاهلی را حفظ نماید.

مشهورترین خطبای این دوره در خطبههای سیاسی زیادبن ابیه و حجاج بن یوسفاند در حزب اموی و مختارالثقفی است در حزب شیعی و قطری ابن الفجاءه در حزب خوارج و در خطابههای مجلسی باید از احنف بن قیس زعیم تمیم در بصره نام برد و در خطابهدینیاز علی بن ابیطالب و تمیم الداری در مدینه و حسن البصری و واصل بن عطاء و فضل بن عیسی در عراق وغیلان و اوزاعی در شام، نام برد.

#### • توقيعات

توقیعات عبارات کوتاهی است که خلیفه یا والی یا عمال آنها در زیر شکایت نامه ها و مظالم یا درخواستها و عرایضی که به آنها نوشته می شد رقم میزدند و متضمن رای و نظر و دستوری بودند. چنانکه امروز مثلا به وزیری عرضحالی می نویسند و او در ذیل آن دستور می دهد: تحقیق شود، یا اقدام گردد و امثال این عبارات. توقعیات می بایست در نهایت ایجاز و بلاغت باشند.

نگارش توقیعات در صدر اسلام پدید آمد و در عصر اموی شکوفا شد. از جمله این توقعیات مثلا یکی این است که مردی بهزیادبنابیه از نافرمانی پسرش شکایت نوشت زیاد در زیر نامه او نوشت: «ربما کان عقوق الولد من سوء تادیب الوالد» (چه بسا نافرمانی پسر از سوء تادیب پدر باشد) و از توقیعات معاویه یکی این است که: «نمن الزمان من رفعناه ارتفع و من وضعناه اتضع» (ما روزگار هستیم هرکه را برکشیم برافرازد و هرکه را پست سازیم پست گردد).

• رسائل

کتابت بعد از ظهور اسلام اندك اندك رواج یافت زیرا دامنهٔ کشور اسلامی

گسترش یافته بود و خلفا و والیان و رؤساء احزاب به کسی نیاز داشتند که عقایدشان را نشر دهد. کثرت مصالح دولت و اختلاف آراء در این مصالح و ظهور همچشمی در بین احزاب وگروهها موجب آن شد که به کتابت توجه بسیار شود واین رشته از ادب چنان وسعتی گیرد که در زمان جاهلیت بیسابقه بوده است.

پس رسائل دینی و سیاسی افزونی گرفت ولی در آغاز کار همچنان شرط ایجاز در آن رعایت میشد ولی به سبب پیچیده شدن مصالح دولت و اجتماع، شیوهٔ نگارش رسائل تطور یافت تا در آواخر عمد اموی علاوه بر تفصیل بعضی عناصر فنی نیز در آنها رخنه و رواج یافت. و ارباب خطابه همان ارباب رسائل بودند. به عبارت دیگر رسائل خطبه های مکتوب بودند حاوی مسائل اخلاقی و تشویق به امور دینی وامثال آن، عاری از آرایش لفظی تنها هدفشان آن بود که یک غرض دینی و سیاسی را در مختصرترین صورتش بیان کنند. در این رسائل بعضی از عناصر فنی را هم میتوان مشاهده کرد.

بعضى از مشاهير خطباء

على بن ابيطالب (ع) (٥٠٠/ ٢٥٩م/ ۴٠ ه.)

زندگی

على بن ابیطالب(ع) به سال <sup>٥</sup> ۶ م در مكه متولد شد و در دامان محمد پرورش یافت چنانكه از و جدا نمى شد. در همهٔ غزوات اسلام جز تبوك شركت داشت. در این جنگها رشادتهاى بزرگت از خود نشان داد چنانكه او را «سیف الاسلام» لقب داده اند. با فاطمه دختر پیامبر ازدواج كرد و از او صاحب دو پسر شد: حسن و حسین. چون پیامبر وفات كرد، ابوبكر به خلافت نشست و پس از او عمر و سپس عثمان. على این هر سه خلیفه را در كارهاى شان یارى مى داد و راهنمایى مى كرد. به سال ۶۵۶ م/۲۵ ه با على به خلافت بیعت شد و معاویة بن ابى سفیان بنى امیه را علیه او گرد كرد. عایشه و طلحة بن عبید الله و زبیر بن العوام نیز با بنى امیه هم آواز شدند و به بصره رفتند ودر آنجا فتنه برانگیختند. على چاره اى جز حركت به سوى بصره نداشت با هفت هزار مرد جنگى بدان سو روان شد. دو لشكر به هم رسیدند و میانشان جنگى سخت درگرفت و پیروزى نصیب لشكر على گردید. این جنگ را «جنگ جمل» نامیدند زیرا عایشه بر شترى سوار بود

و دلیران سپاه را علیه لشکر علی و خود او تحریض میکرد. سپس علی برای معاربه با معاویه به جانب صفین روانه شد و نزدیك بود بر او چیره شود. فرمانروای اموی حیلهای اندیشید و فرمان داد تا قرآنها را بر سر نیزه کنند. پیروز شدگان دست از جنگ کشیدند. در این نبرد علی بهحیلهٔ دشمنش کاری از پیش نبرد و حکمیت غمنامه را به پایان آورد. در این حکمیت پسس ابوطالب از خلافت خلع شد ولی معاویه از مقام خود خلع نشد. علی به کوفه آمد تا ترتیب جنگ دیگری را بدهد ولی عبدالرحمان بن ملجم در مسجد کوفه بهسال ۶۶۱ م/۴۰ ه او را با شمشیر زهرآلود شهید کرد.

#### آلار

به علی بن ابیطالب دیوان شعری در زهد و حکم نسبت دادهاند که سراس منحول و مجعول است و در نثر دوازده تألیف در حکم و مواعظ بنام اوست کــه مهمترین و مشهورترینشان نهجالبلاغه است.

نهج البلاغه کتابی است گرانقدر که شریف الرضی (۱۰۱۵ م/۴۰۶ ه) هر چه خطبه و اوامر و نامهها و رسائل و حکم و مواعظ منسوب به امام علی بوده در آن گردآورده است. شروح بسیاری بر آن نوشته شده که از آن جمله است شرح ابنابی الحدید (۱۱۹۰ـ۱۲۵۷ م/۵۱۶ـ۵۱۶ ه). وشرح شیخ محمد عبده. نهج۔ البلاغه بارها در بیروت و مصر و هند و ایران چاپ شده است.

در مورد انتساب این کتاب به امام علی بعضی از ناقدان می گویند کــه «نهج البلاغه» ساختهٔ شریف الرضی است نه امام علی و برای اثبات مدعای خود دلایلی می آورند از این قرار:

در کتاب نهج البلاغه تعریضات و کنایه هایی بر صحابه است که بیان آنها
 از شخصی چون امام علی بن ابیطالب ممکن نیست.

وجود بعضی الفاظ فلسفی و اصطلاحی چون «این» و «کیف» امثال آنها در کتاب یابه کار بردن طریقهٔ عددی درشرح مسائل و تقسیمات فضائل ورذایل ودقت در وصف و بیان جزئیات موصوف \_ چون وصف طاووس و مورچه و غیر آن \_ دیده می شود که در عصر امام در نزد عرب معروف و معمول نبود مگر آنگاه که کتابهای ادبی و فلسفی یونان و ایران به عربی ترجمه شدند.

در این کتاب عبارات مسجع و آرایشهای لفظی و برخی صنایع دیده میشود که در عصر امام معمول نبوده و به اواخب عصر اموی و عصر عباسی مربوط میشود.

از برخی عبارات کتاب برمیآید که نویسنده مدعی علم غیب است واین امر از علی با آن رزانت رای و رفعت اخلاق بس بعید مینماید. اینها دلایل کسانی بود که نهج البلاغه را از امام علی نمیدانستند ولی گروه دیگر هم با اعتمادی که به نیروی تفکر و نبوغ فطری و منزلت رفیع دینی واجتماعی امام دارند می گویند آنچه به نظر شما غریب و عجیب میآید چیزی جز ثمرات عقل آن مرد متفکر نیست و سجع و آرایش کلام او زاده طبع اوست نه تعمد در به کاربردن صنایع. اما آنچه علم غیب می گوئید چیزی جز استنتاج قضایای آیندهٔ اجتماعی از روی مقدمات و اسباب آن نیست.

اما آنچه در آن تردید نمی توان کرد این است که در نهج البلاغه نوشته هایی

است منسوب به امام و نه از امام. تفصيل اين امر از حوصلهٔ اين بحث ادبی خارج است.

على در نهج البلاغه صاحب شخصيتى يكتاست، او مرد عقيدة نيرومند و ايمان زنده است. همواره اين عقيده و ايمان او را بهقيام براى اجراى شعائر دين سوق مىدهند و همين عقيده وايمان است كه او را وامىدارند تا ديگران را هم بهمتابعت از خود فرا خواند. و در اين راه بههيچ سازش و تسليمى تن درندهد از اين روست كه در نصايح و حكم امام شدت و صلابتى خاص مشاهده مى شود.

این عقیده و ایمان علی را به استقامت سوق می دهد استقامتی که در آن هیچ گونه عدول و بازگشتی نیست او در راه عدل و وظیفهٔ خود قدم برمی دارد بی آنکه از هیچ خطری و پیش آمد ناگواری بیمناك باشد. و چون پای دفاع از حقی به میان آید خواه فردی باشد یا اجتماعی هیچ چیز او را از احقاق آن حق مانع نتواند شد. این استقامت و یکدندگی علی که با شیوه های کار سیاستمداران جور درنمی آمد باعث آن شد، که پاره ای بگویند که او در کشورداری موفقیتی حاصل نکرد نه، علی قربانی استقامت خود شد.

علی در مسائل اخلاق و ادب نیز سخت جدی بود میخواست خود عالیترین نمونه در اخلاق و پاکی و آزادگی باشد.

علی شجاع بود ودر دفاع از آراء خود و عمل به آنها سخت پایدار. در جنگ از مرگت نمی ترسید واز هیچ دشمنی بیمی به دل راه نمی داد. ولی شجاعتش موجب قساوت و تحجر قلبش نشده بود. عاطفه ای رقیق و عمیق داشت واین رقت درموارد بسیاری آشکار شده بود مخصوصاً به هنگام دفن همسرش فاطمه، همه دانستند که علی شب را در اندوه بی پایانش بیدار به بامداد می پیوندد.

سخن علی بن ابیطالب از لحاظ معنی گنجینه ای است که در ادبیات آن دوره جای خاص و بی نظیری را اشغال کرده و از نظر لفظ نیز از جمال و رونق بسیاری برخوردار است. برای اینکه به این ثروت لفظی و معنوی آشنا شویم به بیان ارزشهای لفظی و معنوی برخی از حکم و رسائل و مواعظ او را می آوریم.

اما حکم عبارات کوتاهی است که اندیشه بزرگی را دربر داشته باشد و آن یا ثمره تفکر است و یا تجربه و چون از جهت لفظی بنیانی استوار دارد به آسانی در اذهان جای میگیرد. چنانکه گوید:

اذا کنت فی ادبار والموت فی اقبال فما اسرع الملتقی. چون تو در بازگشتن باشی ومرگ در فراز آمدن چه زود بیهم خواهید رسید.

یا به صورت نوعی طباق ادا می شود چنانکه گوید:

اشرف الغنى ترك المنى. شريفترين توانگريها ترك آرزوهاست. یا در ترکیب پیچیده ای که آدمی را به تفکر وا میدارد. چنانکه گوید: نفس المرء خطاه الی اجله. نفسهای آدمی گامهای اوست بهجانب مرکش. یا توقیعی است نیرومند که قوت آن مولود زیبائی موازنه در آن است: من حذرك کمن بشرك. آنکه ترا برحذر میدارد چون کسی است که تو را بشارت میدهد. یا این زیبائی را از به کاربردن به موقع چند حرف جر حاصل کرده است: الصبر صبران، صبر علی ماتکره و صبر عما تعب. معبر بردوگونه است یکی صبر برآنچه ناخوش داری ودیگر صبر از آنچه دوست میداری. یا از حسن تتابع جمل و تشبیهات: یا از حسن تتابع جمل و تشبیهات: یا از حسن تتابع جمل و لا میراث کالادب ولا ظهیر کالمشاوره. چون ادب نیست و هیچ پشتیبانی چون مشورتکردن.

اما رسائل امتیازشان به ایجاز آنهاست. بیشترشان از ده سطر تجاوز نمی۔ کنند. این رسائل سخن مردی است که رنگ سیاسی و دولتی به خود گرفته ولی هم او انگیزش به خیر، نیکخواهی و احتجاج برای اثبات حق است سخنش در عین اینکه زادهٔ طبع است از آرایشهای بدیعی عاری نیست و درهمه حال به ایجاز و جزالت گرایش دارد و از اطناب و اضطراب و ابتذال به دور است چون این عبارات:

«اعلموا أن مقدمة القوم عيونهم، وعيون المقدمة طلائعهم، وإياكم والتفرق، فاذا نزلتم فأنزلوا جميعاً، وإذا ارتحلتمفارتحلوا جميعاً، وإذا غشيكم الليل فاجعلوا الرماح كفة ولا تذوقوا النوم الا غراراً أو مضمضة»:

بدانید که مقدمه سپاه بهمثابهٔ چشمان اوست وچشمان مقدمه طلایههای شان هستند. زنهار از پراکندگی و چون در جایی فرود آمدید با هم فرود آیید و چون بهراه افتادید یکجا بهراه افتید. چون شب شما را گرفت نیزههایتان را گرد خود حلقهوار بچینید و بهخواب مروید جز خوابی سبک یا خواب و بیدار.

اما خطب و مواعظ علی صادقترین تصویر شخصیت امام است و بیش از هرچیز بیانگر تقوای حقیقی است که علی در دل نهفته دارد. تقوائی که از ایمان کامل بهخداوند سرچشمه گرفته واز تدبر در مخلوقات خداوند ونگریستن درکمالات الهی پدید آمده و سبب شده کهاز هرچیزیکه ناپایدار است دامن فراچیند. ایمان علی در هر موعظه ای از مواعظ او گویاست. سخن او به ذکر خداوند عطرآگین است و از کلام او درودی گرم و زیبا متصاعد. به راستی که آدمی چه دعایی زیباتر ازین دعا را می تواند به آستان پروردگارش عرضه دارد:

اللهم اغفرلى ما انت اعلم به منى فان عدت فعد على بالمغفره اللهم اغفرلى رمزات الالحاظ و سقطات الالفاظ و شهوات الجنان و هفوات اللسان.

ای پروردگار من بیامرز برای من آن گناهانی را کسه تو از من بدان آگاهتری واگر من بهگناه باز گشتم توبه آمرزش بمن باز گرد.

ای پروردگار مــن، بیامرز بــرای من اشارات چشم و لغــزشـهای کــلام و خواستـهای دل و خطاهای زبان را.

و بسیار است که قلب آن امام برای تأمل در عجایب صنع خداوند و ستایش کمالات و بدایع الهی به پرواز میآید آنگاه قطعه هائی شعرگونه را در وصف مورچه و طاووس وخفاش که از حیث دقت در وصف از غنای هنری بزرگی برخوردارند بهقلم میآورد، چون در تاملات خویش به اوج می رسد زبان به سپاس و ستایش میگشاید و چنین عباراتی زنده و پر تحرك را بر صفحه کاغد می نگارد.

هو الاول لم يزل والباقى بلا اجل خرت له الجباه و وحدته الشفا...

او همواره آغاز است و بی هیچ مدتی پایدار است جبینها به خاطر او برخاك است و لبها به وصف یکتائی او در جنبش.

لايخفى عليه من عباده شغوص لحظة و لا كرور لفظه.

اعمال بندگانش براو پوشیده نیست، بهقدر یک چشم فراکردن یا یک لفظ بر زبان آوردن.

چون امام به چشم تدبر وتأمل در مخلوقات خداوند مینگرد از اعجاب به مخلوقات و کمالات الهی بهزهد و پارسائی میگراید و از آنجا به صحنهٔ زندگی فرود میآید تاحق را یاری کند ودر میدان سیاست واجتماع بر باطل پیروزش گردانه.

# ثبوغ امام

از سرتاس نهج البلاغه با وضوح تمام نبوغ امام على متجلى است اساس اين نبوغ عقل شگفت آور او است. عقلى باادراك وسيعو عميق كه هيچ دقيقه اى را فرونمى ــ كذارد هر پيش آمدى را نيك مى سنجد و افكار را غربال شده، ثابت، دور از اضطراب وضعف جارى مى سازد. اين قدرت تعقل وانديشه از هرلفظ و هرجملة او پيوسته و مرتبط به هم چنانكه پيش از او در نش قديم عرب سابقه نداشت، مى جوشد. نیز نبوغ علی در خیال وسیم و گستردهٔ اوست با تصوری دقیم و روشن. تصویرهای خود را از جهان واقع میگیرد آنگاه صعنههای واقعی و دلپذیم و تابلوهای هنرمندانه و جمیل میآفریند واین خیال را با شعوری زنده و فعال، که درآنبه صعنهها و تصویرها روح و حرکتی نو میدمد میآمیزد. آنگاه آنچه پدید میآید از جهت شدت تأثیر بیمانند است.

باید براینها که گفتیمقدرت ملکه کلام و قریعهٔ سغنوری را نیز افزود که میتواند بهطور بداهت انواع تعبیرها و اسلوبهای هنری را بیافریند. ازینرو نش علی خزانه ای است که میان طبع و صنعت جمع دارد و این آمیزه چنان زیبا و هنرمندانه است که طبع از صنعت تشخیص داده نمیشود. علی بهخاطی قدرت شگرفی که در بیان سخن دارد گوئی هرگز فکر خود را بهزحمت نمیانسدازد و همان ارادهٔ بیان سخن، سخن را برزبان او جاری میسازد و تشبیهات، صور، امثال، استعارات، انواع موازنه، مرادفه، توضیح و سجع را چنان در کلام خود میآورد که پنداری همه وحی خاطر و طبع واز مقتضیات معنائی است که در سینهٔ و خلجان دارد و اینک یک عقیدهٔ نیرومند آن را بیرون میریزد. همه در جامه ای از و اژههای جاهلیت که دورهٔ جدید و تمدن جدید آنها را نرم کرده و صیقل داده آست. علی این واژهها را با آنچنان تألیف دلپذیری در کنار هم قرار داد، که از آن یک موسیقی خوشآهنگ متصاعد است از نش او شعری با اوزان خاص پدید میآورد و نغمههایی میآفریند که بهمقتضای حال گاه سخت و خشن میشوند کاه نرم و ملایم.

پس با این مقدمات شگفت نیست اگ بگوئیم که کتاب نمچ البلاغه یک ثروت عظیم فکری و ادبی است. معتوی آن همواره دعوتی است به عمل به شمائر دین و پیروی از تعالیم قسرآن و تحکیم هس عملی عاقبتی نیک دارد و تعریض مردم برسیر در طریق فضائل. نمچ البلاغه دین را با مسائل اجتماعی و سیاسی درآمیخته است ولی دین را پایه واساس آن دوقرار داده و خواهان جامعه ای است که برسنن عدل و مساوات و حریت استوار شده باشد. دراین کتاب عدل را جایگاهی وسیع است وامام آن را از مقتضیات اصلی زندگی و نگهبان آن قرار داده است. میخواهد که حکام و قضات به چنان پایه ای از عدالت رسیده باشند که به هیچ قیمتی رأی خود را در معرض بیع نگذارند واز عزل وقطع وظیفهٔ مستمر بیمی به دل راه ندهند. علی همواره تعزیض میکند که در انتخاب آنها سعی بلیغ شود تا بهترینشان برمسند قضا نشیند و برای شان را تبه ای تعیین شود که دیگر از دزدی ا میترین می در امان مانند و حکم باید در شتی و نرمی را به هم بیامیزد و به اخلاص تا سرحد فداکاری برای مردمش خدمت کند.

اما درباره ملت: امام میخواهد که دارای وحدت کلمه باشند ودر امور هم رأی باشند. دستخوش براکندگی و تفرقه نشوند تا به نابودی افتند و بازیچه اهواء و عقاید گوناگون نگردند. سپاهیان حصن حصین مـردماند و زینت حکـامند و ستونهای اسلامند وامنیت بدون آنها صورت نبندد. بس حاکم است کهاز آنها دلجوئی کند تا اعتماد کامل و محبت بی شائبه را در آنان برانگیزد و بهترین وسیله برای وصول بهاین هدف حفظ حقوق آنهاست.

در نهج البلاغه در جنب این تعالیم آراء کوناکونی در فلسفه ماوراء الطبیعه و فقه و معلومات بسیار تراریخی نیز آمده است و مجموعهٔ ایرن مزایاست که نهج البلاغه را در عالم ادب ودین واجتماع به مقامی ارجمند ارتقاء داده است. زیادبن ابیه (۶۷۳م/۵۳ ه)

# زندگی

ابوالمغيره زيادبن سميه معروف بهزيادبن ابيه از مردم طائف بود. در سال تولد او میان مورخان اختلاف است. بیشتر مورخان تولد او را سال اول هجرت دانستهاند. و نیز در اینکه زیاد فرزند کیست روایات مختلف است بعضی کویند که او فرزند عبیدالرومی \_ غلام حارث بن کلده بود و بعضی گویند فرزند ابوسفیان بود. مادرش سمیه کنیز حارث بن کلدة الثقفی بود. زیاد در زمان خلافت ابوبکی اسلام آورد وآثار نجابت از خردی در او پدیدار بود. ابوموسی الاشعری در ایام حکومتش بربصره دبیری خود را بدو داد. سپس علیبن ابیطالب او را ولایت فارس داد. زیاد شورش آن سامان را خاموش کرد و آنجا را در ضبط آورد. چون علی دیده از جهان بربست زیاد از بیعت با معاویه سرپیچی کرد و در دژهای فارس متحصن شد. معاويسه چلون از سطوت و حسن اداره و بعله نظر او آگاهی داشت به دلجوئی از او بسرخاست، و پس از آنک کروهی از مسلمانان شهادت دادند که او فرزند ابوسفیان است او را در نسب بهخود پیوست واین معنى را به او نوشت و امانش داد. پس زياد نزد او آمد و يك ميليون دينار خراج فارس که نزد او بود تسلیم معاویه کسرد. معاویه حکومت بصرهو خسراسان و سیستان را به او داد سپس هند و بحرین و عمان را بهقلمرو او افزود واو دراین سمت باقی بود تا سال ۶۷۳م/۵۳ھ که وفات یافت.

عراق در این ایام غرق در شورش و ناامنی بود وعامل این اغتشاشاتخوارج بودند زیاد با آنها به نبرد پرداخت و سخت در برابرشان ایستادگی کرد و برای فرونشاندن شورش به شیوههای کوناکون دست یازیه و برشورشیان سخت گرفت تا امنیت را به سرزمین عراق بازگردانید. زیاد لایقترین و داناترین شخصیتی است که در عهد بنی امیه به حکومت رسیده است نیز از حیث سختگیری و اعمال قدرت نیرومندترین حکام آن خاندان بود. اصمعی می گوید: «داهیان چهار تن بودند: معاویه به خاطر عقل و اندیشهاش و عمروبن العاص به خاطر سرعت انتقالش و مغیرةبن شعبه برای گرهگشائی اش و زیادین ابیه به خاطر همهٔ اینها».

آلار

زیاد را در سیاست و کشورداری خطبههایی است پراکنده در کتب ادب. مشهورترین این خطبهها خطبهٔ معروف به «البتراء» است. این خطبه را از اینرو بتراء خواندهاند که او بههنگام ایراد آن برخلاف دیگر خطبا به حمد خدا آغاز نکرد. زیاداین خطبه را به سال ۶۶۵م/۴۵ ه هنگامی که از جانب معاویه به حکومت بصره منصوب شد در آن شهر ایراد کرد و مردم را سخت به سکوت واداشت. بعضی از وحشت او را تصدیق کردند بعضی از روی تملق از او تمجید نمودند. برخی نیز قصد انکارش کردند ولی سیاست عملی او طولی نکشید که به مردم ثابت کرد که او اهل مزاح نیست و به هرچه گفته است عمل خواهد کرد.

اما خطبه البتراء هم از حیث ادبی با ارزش است و هم از حیث فنی این خطبه شبیه بیانیه هائی است که دولتمهای امروز به هنگام رسیدن به قدرت برای مردم کشور صادر میکنند و هدفها و برنامهٔ کار دولت جدید و روش آن را در امر حکمرانی به اطلاع مردم میرسانند. در این خطبه زیاد میگوید که هرشورش و فتنه ای را سرکوب میکند و مردم را به اذعان و خضوع در مقابل خود فرا میخواند نخست از دین آغاز میکند واز عواقب کار نافرمانان در برابر او امر خداوند و کسانی که از فرمان او خارج میشوند واز پی شموات میروند سخن میگوید و اعمال گناه آلود و نادانیما و فساد در کار های شان را برای شان برمی شمارد. آنگاه برنامهٔ اصلاحات خود را عرضه میکند که چیزی جز شدت وقساوت حتی تجاوز به عنف از حدود، نیست و برای هرگناهی عقوبتی همانند آن میآورد:

من غرق قوماً غرقناه و من احرق قوماً احرقناه و من نقب بيتاً نقبنا عن قلبه و من نبش قبر أدفناه حيا فيه.

هرکس کسی را در آب غرقهسازد غرقهاش میسازیم و هرکه کسی را بسوزاند میسوزانیمش و هرکه دیوار خانهای را سوراخکند دلشرا سوراخ میکنیم و هرکه گوری را بشکافد زنده در آن دفنش میکنیم.

ولی این تهدیدات را با وعدههائی خوش آیند برای کسانی که سر به فرمان می آورند و کینه ها و دشمنی های دیرینه را بفراموشی می سپارند به پایان می آورد. و سپس مردم را به اطاعت از بنی امیه دعوت می کند و به اثبات حق آنها در خلافت می پردازد و آن را از جانب خداوند می داند که «شما را بدان قدرتی که خداوند بما عطا کرده است اداره می کنیم» و چون از جانب خداوند است در خور اطاعت است آنگاه رعیت را به عدل وعده می دهد که:

فلنا عليكم السمع والطاعة في ما احببنا ولكم علينا العدل في ما ولينا.

حق ما برشما در آنچه می پسندیم شنیدن واطاعت کردن است و حق شما برما در آنچه برآن تسلط یافته ایم عدالت ورزیدن است. سپس همه را به تصدیق حکومت فرا میخواند زیرا عاقبت نیکو از آنکسانی است که تصدیق میکنند.

آری خطبهٔ البتراء بیش از آنکه بهیک خطبه سیاسی شباهت داشته باشد به یک فرمان حکومت نظامی شبیه است کـه در عین نهایت کوبندگی و برنـدگی با وعدههای شیرین نیز آمیخته است.

اما از حیث ارزشهای فنی خطبهٔ البتراء بهخاطر حسن تألیف و شدت عاطفه و شیوائی اسلوب از ارزشهای بسیاری بهرهمند است.

مراد از حسن تألیف تقسیم شدن خطبه است به چند قسمت و هرقسمتی را وحدتی است که بیش ازین در خطبه های قدیم سابقه نداشته است معانی در عین ایجاز، محکم و عاری از غموض و تکلف برزبان گوینده جاری است سخن به شیوه های گوناگون در تحذیر و تهدید و وعد و وعید آمیخته با استفهام وقسم و تعجب و دیگر فنونی که به کلام رونق و حرکت می بخشند و تأثیر آن را در نفوس افزون می کنند، در گردش است. گوینده کلام خود را در ساختاری زیبا والفاظی ظاهر المعنی و عباراتی آمیخته به تشبیه و استعاره و رنگ و زنگی دلپذیر به پایان می آورد. بنابرایس شگفت نیست وقتسی شعبی می گوید: «هیچ گوینده ای را بر منبری ندیدم که سخن نیکو ادا کند مگر اینکه آرزو کردم کاش دیگر بس کند مباد در سخن بلغزد جز زیاد که هرچه بیشتر سخن می گفت سخنش نیکوتر می شد.»

# حجاج بن يوسف (۶۶۱-۹۲۲م/۴۱ ه)

زندگی

ابومحمد حجاج بن یوسف الثقفی در حدود سال ۶۶۱ م/ ۴۱ ه در طایف متولد شد. پدرش مکتبدار بود او نیز پیشه پدر را برگزید. سپس کار تعلیم را رها کرد و به لشکر حبیش بن دلجة القینی که به امر مروان بن الحکم برای نبرد با عبدالله بن الزبیر گسیل شده بود پیوست. پس از شکست حبیش نزد روح بن زنباع الجذامی وزیر عبدالملك بن مروان رفت در شمار شرطهٔ او قرار گرفت و سپس در لشکر عبدالملك بن مروان فرمانروائی یافت و از خود شایستگی نشان داد. در سال ماه مرا ۲۹۸ ه به فرماندهی ساقهٔ لشکر عبدالملك برای نبرد با مصعب بن الزبیر عازم عراق شد. مصعب کشته شد و از دشمنان خلیفه جز عبدالله بن الزبیر در حجاز کسی باقی نماند. حجاج در سال ۶۹۲ م/ ۲۲ ه، با لشکری عظیم عازم حجاز شد. مکه را محاصره کرد وکمبه را زیر باران تیر وسنگ گرفت. در این نبرد عبدالله بن الزبیر کشته شد. حجاج از آن پس حکومت عراق یافت مدت بیست سال در آن دیار فرمان رانسد. در ایس ایام عراق در آتش درگیریه ای میان شیعه و خوارج می-سوخت. حجاج به مردم سخت گرفت. او حاکمی مستبد وخود کامه بود و چون ارادهٔ کاری می کرد هیچ کس او را از آن کار باز نمی توانست داشت. تا امنیت را به عراق باز آورد. از مهمترین حوادثی که در ایسن ایام رخ داد خروج ابن الاشعث براو و استیلایش برعراق بود. ابن الاشعث دویست هزار سپاهی داشت. حجاج شش ماه با او نبرد کرد تا بالاخره در سال ۲۰۷م/۸۲ ه در دیر الجماجم نزدیکیهای کوقه او را به هزیمت داد. حجاج پس از یک زندگی که همه اش در کارهای بزرگ اصلاحی و عمرانی گذشت به سال ۲۱۴م/۹۵ ه بمرد.

حجاج شخصیتی نیرومند بود. میخواست همه مشکلات را با قدرت حل کند و تا خللی پدید نیاید چنان به حزم واحتیاط میگرائید که کارش به سختگیری تا حد قساوت و ستمگری میکشید. از سوی دیگر شفاعت هیچکس را نمی پذیرفت، بخشنده و گشاده دست بود و به همنشینی و گفتگو و منادمت با ادبا و شعرا مشتاق. گاه در آراء ادبی شان شرکت می جست و در مجالس شعر و غناء همدل و همراز شان بود و از عطاهای جزیل خود به رهندشان می ساخت.

آثار

از آثار حجاج خطب و رسائل بسیار در کتب ادب پراکنده است و اشتهار ادبی او بهخاطر خطبههای اوست مخصوصاً خطبههاییکه بههنگام حکومتش درعراق ایراد کرده است. از جملهٔ این خطبهها، خطبهای است که بعد از واقعهٔ دیرالجماجم از او روایت شده است.

خطبه های حجاج آینه ای است که روحیهٔ دوراندیش و بی ترحم او وسیاست آمیخته بهزور و برندگی او و فصاحت و بلاغت او را که در عین شیوائی دلمها و جانبها را از وحشت لبریز می ساخت نشان می دهد. حجاج می خواست که زبانش هم چون شمشیرش دمار از روزگار فتنه جویان بر آورد. از این رو بود که در خطبه های خود وحشت ایجاد می کرد، و در عین حال گفتار خود را در نبه ایت قوت چه در معانی و چه در صورت و چه در ترتیب ایراد می کرد و برای تحقق این هدف به سخن خود توجه بسیار مبذول می داشت و آن را به انواع صنایع می آراست.

حجاج تا خطبه های خود را از حیث معانی نیرو بخشد آنها را از ذکر مرگ و زدن و کشتن می انباشت و معایب خصم را در کمال صراحت برمی شمرد و از آوردن الفاظ زشت ابا نداشت و همهٔ اینها را به قوت تأکید و قسم و استفهام و دیگر صور بیانی برکرسی می نشاند.

اما از حیث قالب و صورت از خصوصیات خطبه های او تراکم و برد و غرابت و هول و هراسی است که در سرتاسر آن موج میزند:

«يا أهل العراق، أن الشيطان قداستبطنكم. فخالط اللحم، و الدم، و العصب، والمسامع، و الأطراف، والأعضاء، والشغاف. ثم أفضى الى الأمخاخ والأصماخ. ثم ارتفع فعشش، ثم باض و فرخ، فحشاكم نفاقاً و شقاقاً».

ای مردم عراق شیطان در درون شما رخنه کرده و باگوشت وخون ورگ وپی

و گوشها و دست و پا و اعضاء حتی روزنههای قلب شما درآمیخته است و بهمغن و بیخگوشهاتان رسیده است باز هم بالاتی شده و در آنجا آشیانه ساخته و جوجه برآورده و اندرونتان را از نفاق و شقاق بینباشته است.

خطبه های حجاج از حیث ایجاز عبارت و جزالت و سیلان لفظ و معنی و طنین و آهنگت قوی و غرابت الفاظ ممتاز است. چنانکه گوید:

«اما والله يا أهل العراق، و معدن الشقاق والنفاق، و مساوىء الاخلاق، لالحونكم لحو العصا، ولاعصبنكم عصب السلمة، ولاقرعنكم قرع المروة، ولاضربنكم ضرب غرائب الابل».

هان بخدا قسم ای مردم عراق ای معدن شقاق و نفاق و سوء اخلاق پوستتان را چون پوست عصا میکنم ومانند سلمه\* شما را درهم میتابم و چون سنگ آتشرزنه بههم میکوبم و همانند شتران غریب که میزنند و از آبشخور میرانند، میزنم.

خلاصه آنکه حجاج برای آنکه کارها را بزرگ و هولناك جلوه دهد به آوردن الفاظ ناآشنا می پردازد برای آنکه سخن خود را بیاراید از ترکیبات والفاظ گاه ناخوش آهنگ و اشعار غریب استفاده می کند.

برخى مراجع: شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى ـ القاهر، ١٩٢۶ ص١٧-٣٨. محمد عبدالمنعم خفاجى: الحياة الادبيه بعد ظهور الاسلام ـ القاهر، ١٩٢٩. انيسخورى المقدسى: تطور اساليب النثريه فى الادب العربى ـ بيروت ١٩٣٥ ص ٨٢ ـ ١٥٢. طه حسين: من حديث الشعر والنثر ـ القاهر، ١٩٣۶ ص ٢٢ ـ ٣٤. عبد الرزاق حميده: ادب الخلفاء الامويين ـ القاهر، ١٩٣٤ ص ٢٢ ـ ٣٤. عمر ابوالنصر: معاوية بن ابى سفيان ـ بيروت ١٩٣٤. عبد الفتاح عبد المقاد: عبقرية الامام ـ القاهره. عبد الفتاح عبد المقصود: الامام على بن ابيطالب ـ القاهره ١٩٣۶. عبد حسن الزيات: الاغراض الاجتماعيه فـى نهج البلاغـه ـ الحديث ٢ ص ٣٢٣ ـ ٣٢٣.

سعيد صدرالذين: على والسياسة \_ العرفان ٣ ص ۶١، ٣٠٣، ٩۴۵.

ابوالنصر اليافي: الدهاة الثلاثه: ابن العاص و زيادبن ابيه والمغيرة بن شعبه - القاهر، ١٩٣۶.

\* سلمه تخم خاری که بدان چرم را دباغی میکنند... بر هان.

W. Marçais: Les origines de la prose littéraire arabe, in Revue Africaine, 1929.

Jamil Sultān: Etudes sur Nahj Al-Balāgha. Paris, 1940.

- Zaki Mubārak: La Prose Arabe au IV<sup>e</sup> siècle de l'Hégire (X<sup>e</sup> siècle)' Paris 1931, 9-32.
- Cl. Huart: 'Ali in Encycl. de l'Islam, t. I, 283-287.

فصل دوم نثر تفصيلي

چون نفوذ و قدرت عرب گسترش یافت و کارهای ملک افزون و پیچیده گردید به نگارش نامه ها و فرمانها نیاز افتاد. این نامه ها و فرمانها در آغاز تا چندی همچنان به شیوه قدیم راه ایجاز می پیمود. اما در دورهٔ بنی امیه که قلمرو خلافت بسط یافت و موضوعات نوشته ها مختلف و متعدد و پیچیده گردید، ومیان گروهها و احزاب مناقشات و مباحثات پدید آمد از یکسو ضرور می نمود که شیوهٔ نگارش دیگرگون شود تا نوشته ها مقاصد نویسندگان خود را واضحتر بیان دارند از دیگر سو اصلاحاتی در دیگر تشکیلات مملکت حاصل شد و برای تنظیم امور سپاه وجمع آوری خراج واداره کارهای مردم علاوه بردیوان مکاتبات که به خاطر بعد مسافت میان مرکز خلافت و عمال و کارگزاران آن به آن نیاز مبرم بود دیوانه ای دیگری

یعنی دیوانهایی که در زمان عمر تأسیس شده بودند وسعت گرفتند و چند دیوان دیگر برآنها افزوده شد چون دیوان خراج که سرجون رومی متصدی آن بود و دیوان خاتم برای تسجیل نامههای خلافت و مهر نهادن بر آنها تا کسی جز گیرندهٔ آن به مضمونش آگاه نگردد. و دیروان رسائل خلیفه که متصدی آن اوس النسانی بود. عرب دراین امور از ملل مغلوب یاری جست و تشکیلات دیوانها را نخستینبار از آنها به عاریت گرفت و برای امور آنها اغلب به ملل غیر عرب چون ایرانیان و رومیان و سریانیان پناه برد. مثلا سازمان دیوانهای عراق وایران نیز یونانی بود و در مصر زبان دیوانها قبطی بود. مدتی برهمین منوال گذشت و نیز یونانی بود و در مصر زبان دیوانها قبطی بود. مدتی برهمین منوال گذشت و بود ایران زبان حکومت عرب زبان بیگانه بود. در زمان حکومت حجاج بن یوسف به همچنان زبان حکومت عرب زبان دیوانها و ایران به عربی نقل شد و در عهد خلافت عبدالملك بنمروان ، بهدست سليمان بن سعد دواوين شام و در عهد وليد دواوين مصر. بدين ترتيب همه ديوانها بهخط و زبان عربی درآمدند.

اما عرب حتى بعد از نقل ديوانها بهعربى از موالى بىنياز نشد زيرا اينان به سبب تمدن و فرهنگى كه از آن برخوردار بودند به امور آشناتر از اعراب بودند و اينك در زبان عربى چنان مهارتى يافته بودند كه برخود اعراب برترى جسته بودند وخلفا از اين گروه كه علاوه بر زبان عربى زبانهاى ديگر را نيز مىدا نستند چنان نويسندگانى تربيت كردند كه در بلاغت بر نويسندگان عرب پيشى گرفتند. اينان توانستند نثر عربى را به مسير تازه اى افكنند شيوه اى كه آن را نثر

تفصيلى مىناميم. پس دامنه نثر وسعت كرفت تا بتواند افكار و معانى كوناكون را بەتفصىل بىشترى بيان كند، و براى ھرنوع تصنيفى آمادە باشد. نخستينكسى که در صناعت کتابت تفصیلی تفوقش آشکار شد ابوالعلاء سالم از موالی هشام بن عبدالملك بود كه عربى و يونانى را نيكو مىدانست و سپس شاگرد او عبدالحميدبن يحيى. عبدالحميدبن يحيى توانست سنتهاى نويسندكى ايرانى را بهنش عربى داخل کند و خودرا پیشوای این صناعت گرداند تا آنجاکه از جهت تعظیم به «الکاتب» ملقب شد ودربار هاش گفتند که: «بدئت الکتابة بعبد الحميد» و همگان معترفند که عبد الحميد زعیم همه دبیران بود زیرا او نخستین کسی بود که برای کتابت اصول و قواعدی وضع کرد و دبیران بعد از او صناعت دبیری را از او آموختند. دبیران برای پیشبرد مىناعت خويش و تدرب در آن سخت به تكاپو افتاده بودند زيرا نمسى توانستنسد در دیوانهای دولتی مقامی را اشغال کنند مگر آنکه در فن دبیری تفنن و ابتکار و بلاغت و بیانی کسب کرده باشند. بدین سبب نویسندگی دستخوش آرایشها و میدان ذوق آزمائی در اسالیب بیان و صنایع لفظی و معنوی و اطناب گردید. نخستین نشانهٔ این وضع نوین در دراز کردن سخن و آوردن تعبیرات گونهگون و توجه مبالغه آميز به انتخاب الفاظ و هماهنگی ميان كلمات بود تا آنجا كه به استعمال مترادفات انجاميد.

در این دوره نوشته ها بردو گونه بود: ترسل و تصنیف و ترسل خود برچند نوع بود، یکی رسائل سیاسی که از دیوان رسائل صادر می شد و از ملحقات آن بود توقیعات. دیگر رسائل اخوانی در عتاب و شوق و شکر و تهنیت وغیره که پیش از این مرسوم نبود. در اواخر عهد اموی خصوصاً و بعد از آن «رساله» به مباحث طولانی در موضوعات مختلف اطلاق می شود که آن را برای کسی می نویسند و به او تقدیم می کنند.

اما تصنیف نیز مورد توجه بود و بیش از همه نوشتن تاریخ. مثلا در فهرست ابنالندیم آمده است که زیادبنابیه نخستین کسی است که در مثالب عرب کتابی تصنیف کرده وصحار العبدی در امثال کتابی نوشت و عبیدبن شریه را کتابی در احوالات ملوك و حوادث گذشته بوده است و نیز ابانبن عثمان کتابی در تاریخ پیامبر اسلام و غزوات او تالیف کرده و نیز کتابهای دیگر. البته ایس کتابها هرگز از حیث آفرینش لفظی به پای رساله ها نمی رسیدند. اینك به شرح حال یکی از پیشوایان دبیران این عصر و رئیس مکتب حمیدی یعنی عبدالحمید بن یحیی الکاتب می پردازیم.

عبدالعميد الكاتب (٥٥٠م/ ١٣٢ ه)

## زندگی

ابوغالب عبدالحمیدبن یحیی مردی ایرانی الاصل بود و بهقول ارجح از مردم شام. در اوان جوانی به تعلیم اطفال اشتغال داشت و از شهری به شهری سفر می کرد. صنعت دبیری را نزد شوهر خواهرش سالم که از موالی هشام و کاتب او بود فراگرفت و خود از فصاحت و بلاغت برخوردار بود. آنگاه به مروان بن محمد عامل ارمینیه پیوست و کاتب او شد. چون با مروان در سال ۲۴۵م/۱۲۶ ه به خلافت بیعت شد او را همراه خود به مقر خلافت آورد و امر کتابت خود را به او سپرد. چون انقلاب خراسان اوج گرفت و سپاه ابو مسلم پیروز شد و مروان به قتل رسید عبدالحمید که

آثار

از عبدالحمید چند رسالهٔ سیاسی و اخوانی وادبی باقی مانده است. از آن جمله استرساله ای که از زبان سرور خود مروان بن محمد به پسر و ولیعهد ش عبدالله نوشته بدان هنگام که به سال ۷۴۵م/۷۲۷ ه او را به جنگ ضحاك بن قیس شیبانی پیشوای خوارج به عراق فرستاد. این رساله بیش از ۳۰ صفحهٔ بزرگ است. گوئی عبدالحمید این رساله را به عنوان دستور نامه ای برای راهنمایی سران دولت و امور سپاه از جهت مادی و جنگی ترتیب داده است. نیز از آثار او رساله ای است خطاب به کتاب و دبیران که آنها را به آداب صناعت دبیری و رفع نقائص کارهای دبیران آشنا می سازد و آنها را دعوت می کند که بایکدیگر به مهربانی رفتار کنند و به هنگام حاجت به یاری هم برخیزند چنانکه گوئی به اصطلاح امروز در صدد تشکیل «سندیکا»ی دبیران بوده است. دیگر از آثار او رساله ای است خطاب فنگام حاجت به یاری هم برخیزند چنانکه گوئی به اصطلاح امروز در صدد تشکیل مستدیکا»ی دبیران بوده است. دیگر از آثار او رساله ای است که به یکی از عمال خلیفه نوشته و به او فرمان داده که مردم شهر را از بازی شطرنج باز دارد و معایب

رسائل بزرگ عبدالحمید هریك در حكم كتاب مستقلی است و او در آن رسائل بهموضوعاتی پرداخته كه پیش از او عرب را بهآنها توجهی نبوده است. مثلا در رسالهٔ نظامیاش بیان میكند كه سرداران سپاه باید از حیث سیاست و رفتار چه خصوصیاتی داشته باشند و بههنگام جنگ چگونه باید سپاه را تنظیم كرد و الت و عدت فراهم نمود و راه پیروزی بر خصم از طریق مكر وخدعه چگونه است. این رساله بهسه بخش تقسیم میشود: در قسمیكه عبدالحمید آن را از فرهنگ ایرانی اقتباس کرده و مبنای آن آداب و رسوم ایرانیان در امور ملکداری و سیاست است، از شیوهٔ رفتار فرمانده با خود و با زیردستان و سرداران سپاه خود گفتگو میکند بخشی دیگی را به سیاست ادارهٔ سپاه در تعیین افراد شرطه وقضاة و مسئولان امور مالی اختصاص داده است. اما قسم سوم که میگویند از سیستم تشکیلاتی سپاه روم در شام اقتباس شده دربارهٔ ترتیب و تنظیم داخلی سپاه و کیفیت تقسیم آن به واحد هاست.

رسائل عبدالحميد را چند خصوصيت است:

یکی تطویل و تفصیل واطناب است در آنها. البته پیش از عبدالعمید رسائل به تفصیل و تطویل گراییده بود ولی نه به اندازه رسائل او. دیگرا از ویژگیهای رسائل او تنسیق ومنطقی است که در آنها مشهود است. عبدالعمید در رسائل خود مخصوصاً رسائل رسمی نخست برحسب اقتضای موضوع مقدمه ای می آورد آنگاه به اصل موضوع داخل می شود و آن رامتکی به دلایل قوی به پایان می آورد. آنگاه پایان رساله خود را مهر می نهد تا حاکی از پایان یافتن آن باشد... همه اینها با منطقی دقیق همراه است. اندیشه های او در قطعاتی که هریک محتوی جداگانه ای دارند و در عین حال با قطعه قبل و بعد خود ار تباط کامل دارند، بیان می شود. در کلام او نه اضطراب است و نه دستپاچگی او در عین تأنی با بیانی دلپذیر و بر مقتضای حال مخاص از ساتفاده از طرق و شیوه های خطابی هرمعنائی را که بغواهد بیان می کند.

عبدالحمید در کلام خود جانب آهنگ و موسیقی کلام را وانمی گذارد البته او به سجع نمی پردازد بلکه با نوعی موازنه و هماهنگی الفاظ کلام خود را آهنگین می سازد و از دیگر سو می کوشد که کلامش جزل و متین باشد. به آوردن تصویرها مشتاق است و از میان آنها به تشبیه و استعاره و تشخیص بیش از انواع دیگر توجه دارد. از نمونه های آن نامه ای است که به خانوادهٔ خود نوشته، در آن ایام که با مروان بن محمد راه گریز پیش گرفته بود:

«أما بعد فان الله جعل الدنيا محفوفة بالكره والسرور، وجعل فيها أقساما مختلفة بين الهلما، فمن درت له بحلاوتها، وساعده الحظ فيها، سكن اليها ورضى بها واقام عليها، ومن قرصته بأظفارها، و عضته بأنيابها، و توطأته بثقلها، قلاها نافراً عنها، و ذمها ساخطاً عليها»...

عبدالحمید در نوشته های خود ه ملفظی را در معنی دقیق خود به کار می برد ومی کوشد تا در ککلمات نوشته اش برخواننده دشوار نباشد به عبارت دیگر نوشته های او زادهٔ طبع است نه تعقید و اغراب.

کاتبان پیش از عبدالحمید تنها به سجیه فصاحت و قدرت فطری بلاغت خود اعتماد میکردند و برای بارور ساختن آنها به ممارست در اسالیب بیان بسنده می کی دند ولی او برای کتابت قواعدی معین گذارد و رسومی نو پدید آورد و راهی تازه گشود که کاتبان برای بهتر شدن کار خود از آنها پیروی کردند تا آنجا گفته اند «بدئت الکتابة بعبدالحمید». از شاگردان مشهور او دوستش عبدالله ابن المقفع است. طه حسین دربارهٔ این استاد و شاگرد گوید: «این دو نویسنده را می توانیم پیشوایان نثر فنی بدانیم. اما عبدالحمید در سخن او عیبی نیست حتی نمی توان نویسنده ای یافت که در فصاحت لفظ و بلاغت معنی و استقامت اسلوب به پایهٔ او برسد. او عربی را بهتر از هرکس دیگر می نوشت و از هرکس دیگر به آوردن معانی مختلف و اداء آنها تواناتر بود. بسا توان گفت که عبدالحمید استاد همه اهل ترسل و بنوعی خاص استاد جاحظ بوده است».

بعضى مراجع: مله حسين: من حديث الشعر والنثر ــ ١٩٣۶ ص ٤٧ ــ ٢٧. انيس الخورى المقدسى: تطور اساليب النثريه فى الادب العربى ــ بيروت ١٩٣٥، ص ١٣٥ ــ ١٧٥. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى ــ القاهره ١٩۴۶، ص ٣٣ ــ ٣٤. عبدالرزاق حميده: أدب الخلفاء الامويين ــ ص ١٩١ ــ ١٩٣، ص ١٩٣. احمد فريد رفاعى: عصر المأمون ــ المجلد الاول ــ مصر ١٩٢٧. معمدكردعلى: أمراء البيان ــ الجزء الاول ــ القاهره ١٩٣٧ ص ٣٣ ــ ٩٤. خليل مردم: عبة الحميدالكاتب ــ مجلة المجمع العلمى العربى 14 ص ٣٣ ــ ١٩٣.

# **باب هشتم** علوم و فنون در عهد خلفای راشدین و اموی

علوم

نتیجهٔ گسترش قلمرو عرب و آمیختن آنها باملل دیگرکه تمدنی عالیتر داشتند چون ایرانیان ورومیان و سریانیان سبب شد که بهعلوم رویآورند، و بهآموختن انواع آن پردازند. البته دراین دوره دراین راه تنها قدمهای اولیه برداشته شد ولی در هرحال کوششی درخور ستایش بود.

فرهنگ ملل دیگر بویژه یونان از مراکز بسیاری که مهمترین آنها اسکندریه بود در میان اعراب راه یافت. اسکندریه موطن فرهنگ واندیشه یونانی بود که به وسیله دانشمندانی که فاتحان شهر در آنجا یافتند به عرب منتقل شد. دیگر از این مراکز مدرسهٔ نصیبین بود برساحل فرات. این شهر مرکز شکوفائی فلسفه نو افلاطونیان بود. وسوم مدرسه رها که به دست سریانیان اداره می شد و محل امتزاج خرد یونانی با خرد کلدانی بود. بالاخره مدرسه جندی شاپور در اهواز که خسرو انوشیروان (۵۳۱–۵۷۹ م) آن را بنا کرده و مرکز تحقیقات فلسفی و طبلی قرار داده بود و بیشتر استادان آن از نسطوریان بودند دراین مدرسه فرهنگ هندی در کنار فرهنگ یونانی تدریس می شد از اینرو جندی شاپور مرکز فرهنگ هند اعراب همچنان به کار خود ادامه می دادند.

اما راه یافتن این فرهنگهای مختلف در میان اعراب بهچنت طریق صورت گرفت. یکی به طریق زنده واز راه برخورد. واین برخورد در عهد اموی میان اعراب وصاحبان فرهنگ یونانی وآرامی در بلاد شام بسیار بود. وبسا که خلفا، علماء و فلاسفه و اطباء یونانی وسریانی را به دربار خود فرا میخواندند. دیگر از طریق ترجمه که البته در عهد اموی معدود بود و تنها افرادی که سخت مشتاق فراگرفتن علوم بودند بدان روی می آوردند و اینان نیز همه توجه خود را به نقل کتب طب و کیمیاءو تاریخ معطوف کرده بودند. انواع علومی که در عهد اموی در میان اعراب رواج داشت عبارت بودند از علوم دینی، علوم تاریخی و علوم زبانی و ادبی و علوم فلسفی و علم کیمیا و نجـوم.

**علوم دینی \_** چون اسلام به صورت دولتی درآمد مسلمانان به استخراج و تدوین قوانین شریعت از قرآن وحدیث همت گماشتند تا حکومت خود را نظم دهند و میان افراد رعیت داوری کنند. بدین طریق علم تفسیر و فقه پدید آمد و رشد کرد.

**علوم تاریخی ــ** ملل غیرعرب که به اسلام گرویده بودند از تاریخ خود یاد میکردند و به انتشار آن در میان مسلمانان می پرداختند. همین امر مسلمانان را نیز واداشت که تاریخ پیامبر خود و صحابهٔ او چون ابوبکر وفتوحات او را تدوین کنند و ما پیش از این دراین باره سخن گفته ایم.

علوم زبانی وادبی – خود شامل چند بخش است یکی نحو ومتعلقات آن دیگر روایت و نقد. در مورد اول میگوئیم که چون عرب با ملل بیگانه درآمیخت در کلام او لحن و لکنت راه یافت. بنابراین از بیم آنکه مباد در قرآن تحریف حاصل شود و نیز زبانش فساد پذیرد علم نحو جهت ضبط آخر کلمات وضع شد. واضع، این علم ابوالاسود الدوئلی (۸۸۸م/۹۶ ه) بود. او قرآن را اعرابگذاری کرد و علامت نصب را نقطهای بالای حرف و علامت جر را نقطهای در زیر حرف و علامت رفع را نقطهای در برابر حرف قرار داد ولی برای سکون به این دلیل که نبودن هیچ علامتی نشان سکون است نشانه ای وضع نکرد. این شیوه رواج یافت نو مردم علامت تنوین را که دونقطه روی هم بود خود وضع کردند. اهل مىدینه مشدد مکسور و درسمت چپ حرف مشدد مضموم برآن افزودند. ونقطه فتعه را داخل قوس و کسره را در زیر خمیدگی آن وضعه را در سمت چپ آن قرار دادند. امل بصره سکون را به آن علامتها بالای حرف مشدد مفتوح و در زیر حرف مشدد مکسور و درسمت چپ حرف مشدد مضموم برآن افزودند. ونقطه فتعه را داخل قوس و کسره را در زیر خمیدگی آن وضعه را در سمت چپ آن قرار دادند. امل بصره سکون را به آن علامتها افزودند و آن را به صورت خطی بالای حرف

شیوهٔ اعراب گذاری ابو الاسود در زمان بنی امیه و او ایل خلافت عباسی رواج داشت و در اندلس تا او اسط قرن دهم ادامه یافت. و چون مردم برای سهولت تعلیم حروفی را که قبلا بدون نقطه نوشته می شد نقطه نهادند نقطه های حرکات و اعراب با نقطه های حروف در آمیختند تا آنکه خلیل بن احمد (۲۸۶م / ۲۷۰ ه) حرکات واعراب را به صورتی که امروز معمول است اختراع کرد یعنی ضمه را به صورت واو و فتحه را به صورت الف و کسره را به صورت یاء و تشدید را به صورت سرشین (خلاصه شده کلمهٔ (تشدید) و سکون را به صورت سرخاء مختصر شده کلمهٔ رتخفیف) و همزهٔ قطع را به صورت سر عین خلاصه شده کلمهٔ (قطع) و همزهٔ وصل را به صورت اس عین خلاصه شده کلمه (قطع) و همزهٔ

اما روایت و نقد، در عهد اموی به سبب بازگشت و رواج عصبیتهای قومی و احیاء رسوم جاهلی راویان مقام پیشین خود را باز یافتند. ودر میان آنها کسانی

هم که به جعل روایات می پرداختند، پیدا شدند. از میان راویان حمادالراویه (۲۷۱م/۱۵۵ ه) و اب و عمروب ن العلام (۲۷۱م/۱۵۴ ه) و خلفالاحمر (۲۹۶م/۱۸۰ ه) شهرت یافتند راویان به مقتضای کارشان نسبت به گذشتهٔ جاهلی تعصب می ورزیدند. برای شعر هیچ شاعری جز آنها که به عصر جاهلی نردیك بودند فضیلتی قائل نبودند حتی از شاعر معاصر خود دچار اعجاب می شدند ولی چون عصر جاهلی را درك نكرده بود برایش تقدمی نمی شناختند. رأی این راویان در میان مردم نافذ بود. خلفا به هنگام تشكیل مجالس شعر آنها را فرامیخواندند و از آنها نظر می خواستند. این نقد غالباً بریك سلسله احكام کلی مبتنی بود و از تحلیل فاصله داشت و بیشتر به قالب می پرداخت تا به محتوی، مجالس نقدالشعر یسیار بود از قصور خلفا و امراء و ولات گرفته تا مربد بصره یا کناسهٔ کوفه یا محافل شاعران و راویان، آنچه در آن تردیدی نیست این است که در این عصر این نقادان

اما فلسفه و متعلقات آن، تحقیقات فلسفی به تحقیقات طبی پیوسته است ، این علم در جهان اسلامی به دست مسیحیان به نوع خاصی منتشر شد. از مشهور ترین کسانی که تفکر یونانی و مسیحی را به اسلام داخل کردند قدیس یوحنای دمشقی فرزند سرجون عهده دار امور مالی خلافت دمشق بود. و بیشتر پزشکانی که در قصور بنی امیه به کار مشغول بودند چون این اثال نصرانی طبیب معاویه و ماسر جویه یهودی که در زمان عمر بن عبد العزیز می زیست از ملل غیر عرب بودند.

اما کیمیا ونجوم در عصر اموی رواج چندانی نداشت. گویند نخستین کسی که بدان پرداخت خالدبن یزیدبن معاویه بود. در آن زمان کیمیا در مدرسه اسکندریه رواج داشت. خالد، مریانوس، کاهن مسیحی را فرا خواند و از او خواست که طب و کیمیا به او تعلیم کند. سپس دستور داد تا کتابهای این صناعت را از یونآنی و قبطی به عربی ترجمه کنند. خالد به علم نجوم نیز علاقه داشت ازینرو برای فراگرفتن این علم و تهیه آلات آن مال فراوان بذل کرد.

#### هنرها

ثابت شده است که عرب هنر خود را از تمدنهای شکوفان قدیم فراگرفته، بنابراین هنر عرب ادامه هنر بیزانطی وایرانی بود، با تعدیلاتی.

اما در نقاشی و معماری، آنچه از اعراب مسلمان در نقاشی باقسی ماند، تصاویر حیوانات یا خطوط هندسی تزیینی است و این هنر که ویژهٔ آنها بود به «هنر عربی» معروف شده است. نیز در قصر حیره (نزدیك تدمر) بقایای زیبائی از کچری و نقاشی عرب یافته شده است.

چون اعراب برشام وایران مستولی شدند هنر معماری را از آنها آموختند و خود برآنچه فراگرفته بودند روح خاصی بخشیدند. بناهایشان با ستونها و طاقها و گنبدها از دیگر بناها مشخص است. اما دربارهٔ هنر موسیقی باید گفت که موسیقی در میان اعراب شیوع فراوان داشت و حجاز دراین عهد به کثرت مغنیان معروف بود. ازمیان مغنیان باید از طویس و ابنسریج و معبد نام برد. مغنیانی که از ملل غیر عرب بودند چون ایرانیان و رومیان در موسیقی عربی تأثیر فراوان داشتند و آهنگهای فارسی و رومی را بدان داخل کردند. همچنین اعراب بعضی آلات موسیقی چون طنبور و نی را از ایرانیان و قانون را از یونانیان فرا گرفتند. در این عهد انواع گوناگون غنا رواج داشت از جمله غنای معمولی و غنای گروهی با آلات موسیقی متعدد وغنای همراه بارقص.

برخى مراجع: عمر ابوالنصر: الحضارة الامويه العربيه في دمشق ــ بيروت ١٩٣٨ ص ٣٩٣\_٣۴٩.

جرجىزيدان: تاريخ التمدن الاسلامى. جماعةمن المستشرقين: تراث الاسلام ـــ الترجمة العربيه ـــ القاهره ١٩٣۶. محمد عبد المنعم خفاجى: الحياة الادبيه بعد ظهور الاسلام ـــ القاهره ١٩٣٩.

Le Bon: La Civilisation des Arabes. Paris 1868.

Arnold: Painting in Islam. 1928.

Rivoira: Moslem Architecture, Oxford 1919

Edward G. Browne: La Médecine Arabe — Traduction française par H.P.J. Renaud, Paris, 1933.

G. Marçais: L'Art de l'Islam, Paris, 1946.

H. Martin: L'Art Musulman, Paris, 1947.

دورة عباسي

دورهٔ عباسی در مشرق اسلامی

\$ 909-187/P180A-YO+

# **باب اول** انقلاب و تأثیر آن در زندیمی و فرهنگ

انقلاب سیاسی ... حکومت اموی در شام سقوط کرد، و خلافت به فرزندان عباس عموی پیامبر اسلام رسید. مؤسس دولت عباسی، ابوالعباس سفاح بود (۷۵۰ \_ ۷۵۴ م / ۱۳۲ \_ ۱۳۶ ه). سفاح امرای بنی امیه را کشت و شهر انبار در عراق ا پایتختخودکرد. پساز او برادرش ابوجعف المنصور (۷۵۴-۷۷۷م/ ۱۳۶ \_ ۱۵۸ ه) بهجایش نشست. منصور شهر بغداد را بنا کرد و تخت خلافت را بدانجا نقل کرد. پایه های دولت عباسی برشانه های ایرانیان بخصوص و شعوبیه به طور عموم استوار بود که به جانبداری از علویان و عباسیان برخاسته بودند. در این نهضت از قدرت قوم عرب کاسته شد وبرارج واعتبار ایرانیان در افزود. و قوم عرب هم در شمار یکی از ملل بسیاری درآمد که در حیطهٔ اقتدار امپراطوری عباسی بودند. ایرانیان در تمام ارکان دولت نفوذ کردند. سرداران بزرگ سپاه، وزيران، حجاب، واليان و دبيران همه از ميان ايرانيان انتخاب مى شدند. پايتختاز دمشق که یک سرزمین عربی بود به بغداد، در حدود ایران، و در جوار شهر مدائن يايتخت ساسانيان منتقل شد. اين امر سبب آن گرديد كه چهرهٔ دولت از درياى مديترانه بهجانب ايران برگردد. ايرانيان سياست حكومت مطلقه را برجامعة عرب وارد کردند و قصرهای خلفا را در بغداد به سبک کاخهای ساسانیان در مدائن درآوردند و شیوههای ایرانی را در ترتیب دواوین وامور سپاه و راه ورسم نبرد و تشکیلات حکومتی داخل کردند و طریقهٔ زندگی اجتماعی خود را در خوردن و و آشامیدن و لباس پوشیدن و آرایش کاخها و برگزاری اعیاد و تشکیل مجالس سور و سرور در میان آنها رواج دادند. بنابراین تأثیر ایرانیان در حکومت عباسی سخت چشمگیر بود. از این رو انظار مردم از عرب و عادات و رسوم آنها بهجانب ايرانيان بركشت وشيوة زندكىجديد كمكم جانشين رسومقديم كرديد وتجددخواهى وگزینش یعنیگزینش بهترین چیزهایی که در تمدنهای ملل غیرعرب مرسوم بود امری عادی شد. جامعهای نوین پدید آمد. این جامعهٔ نوین از چندجمت درخور توجه

است:

• وضع اقتصادی: عراق سرزمینی بود که از زمانهای دور به تمدن و پیشرفت اشتهار داشت. دولتها و ملتهای متمدن بسیاری را بهخود دیده بود: چون آشوریان، ایرانیان و سریانیان. و هر یك از این اقوام و ملل منشأ یك سلسله آثار علمی و هنری بودند. از اینگذشته عراق بهخاطر آب فراوان و زمین حاصلغیز ش سرزمینی توانگر بود. بغداد مركز خلافت در ساحل غربی دجله قرار داشت و همین امر منافع فراوانی را نصیب آن میكرد. چنانكه خلیفه منصور دربارهٔ آن میگفت: اینجا برای اینكه لشكرگاه شود جائی مناسب است. این دجله است، و میان ما و چین گوئی هیچ مانعی نیست هرچه بخواهیم آذوقه میآوریم و این سو نیز فرات است از راه آن هرچه بخواهیم از داوته و حوالی آن برای ما میآورند. (طبری ج ۳ راه آن هرچه بخواهیم از دایره هایی بود متحدالمرکز كه در قلب آن قصر م ۲۷۲). شهر بنداد عبارت از دایره هایی بود متحدالمرکز كه در قلب آن قصر خلیفه موسوم به باب الذهب یا قبة الخضراء برافراشته شده بود. در كنار قصر مسجد جامع بود. منصور در ساحل دجله بیرون باروهای شهر خود قصر دیگری به نام قصرالخلد بنا كرده بود همچنین در جانب شمال شرقی سومین قصر یعنی قصر رصافه را برای سكونت پسر و ولیمهدش مهدی به مال شرقی سومین قصر مسجد

وزرای ایرانی نیز مخصوصاً برامکه در جانب شرقی بغداد کاخهای عظیمی برآوردند. کاخ جعفربنیحیی برمکی در وسط این مجموعه قرار داشت. این کاخها برساحل دجله بودند و پشت آنها باغهای پهناور احداث شده بود. طولی نکشید که بغداد بهصورت قلب شرق جهان درآمد زیرا بندرگاه مهم تجارت هند ومرکز عظیم بازرگانی آن روزگار شد. بغداد وارث مجد و عظمت مدائن و بابل و نینوا – پایتختهای قدیم مشرقزمین گردید.

این اقتصاد شکوفان زندگی پر تجملی را از پی داشت. خطیب بغدادی می کوید: «شهر بغداد را در جلالت قدر و فخامت امل و کثرت علما و بزرگان و تمایز خواص و عوام از یکدیگر و عظمت اقطار و وسعت اطراف و بسیاری خانه ها و جنگ کاهها و دروازه ها و محلات و بازار ها و کوی ها و کوچه ها و مساجد و حمامها و مهمانسراها و طراوت هوا و گوارائی آب و خنکی سایه ها و سایبانها و اعتدال تابستان و زمستان و صحت هوای بهار و پائیزش در همه جهان همانندی زیست». دربارهای شاهانه و کاخها همه مفروش به فرشهای نادر و نفیس آراسته به پرده های زیبا پرشکوه بودند. ظرفها و اسباب خوان سرای خلافت از طلا و نقره و

دربار خلافت مرکز تجمع شاعران و ارباب ذوق و موسیقی و آواز بود. همچنین گروهی از افسانه گویان و ندیمان و اصحاب لمهو و پرورندگان سکت و خروس وغیره نیز در آنجا گرد میآمدند. و قصر خلافت مرکز فرهنگهای گوناگون و انواع لمهو و بازیچهها شد.

انقلاب و تأثیر آن در زندگی و فرهنگ

تجارت را در بلاد بخصوص در بغداد شأن بزرگی بود و بازارهای متعدد تشکیل شده بود و دراین بازارها از اکناف جهان انواع کالاها وارد می شد، از ابریشم و حریر چین گرفته تا عطرها وانواع فلزهای هند تا یاقوت و لاجورد ترکستان و عسل و شمع و پوست سوئد و نروژ و روسیه تا عاج و طلای افریقا خرید و فروش بردگانی که از آسیای میانه یا از افریقا می آوردند نیز در این بازارها رواج داشت.

• وضع اجتماعی: محیط اجتماعی به خاطر دخول عناصر کوناکونی از ایرانی و ترك و سریانی و رومی و بربر در دولت، چندان صورت عربی نداشت زیرا هر یك از این عناصر کوناگون را اخلاق و عادات و اعتقاداتی بود. این آمیختگی سبب انعطاط اخلاقی شد مغصوصاً نگهداشتن كنیزان در خانه و رواج باده گساری حتی در میان بعضی از خلفا از عوامل این انعطاط اخلاقی بود. برای باده خواری و شنیدن غنا معافل انسی تشكیل می شد كه به مجالس الشراب معروف بود. علما، شعراء و مغنیان و موسیقی دانان خواستاران فراوان یافتند و غالباً امراء و اعیان آنان را جهت منادمت خویش انتخاب می كردند.

از بازیهایی که دراین عصر رواج بسیار داشت شطرنج بود و مسابقههای اسبدوانی و شکار. ولی خلفا و امراء بیش از هرتفریحی شکار را میپسندیدند و همین امر مردم را بهتربیت بازها و سگان شکاری تشویق میکرد.

بیشتر خدمه، بردگان زرخریدی بودند از ملل غیر مسلمان که بردهفروشان آنها را بهزور از شهرها و خانومانشان جدا کرده بودند یا در جنگ اسیر شده بودند. از این بردگان بعضی پسرانی بودند که برآنها جامههای زیبا میپوشانیدند و چون زنانشان میآراستند و خوشبویشان میکردند و شاعرانی چون ابونواس برایشان غزلهای عاشقانه میسرودند نوع دیگر ازین بردگان دختران جوانی بودند بس زیبا که مویشان را میتراشیدند و برآنها لباس پسرانه میپوشانیدند.

• وضع دینی: یکی از مشخصات این عصر آزادی افکار و عقاید بود. زیرا جامعه خود مرکب از ملتهای مختلف بود که هریک دینی و عقیدتی خاص خود داشت از مسلمانان که خود بهفرقههایی تقسیم شده بودند و مسیحیان که چندگروه بودند و یهودیان و صابئان و زردشتیان ومانویان که هریک برای خود راهی در پیش گرفته بودند. مانویان بخصوص در عراق فراوان بودند اینان در جامعه اسلامی مخصوصاً در افرادی که تازه به اسلام گرویده بودند تأثیری بسزا داشتند. خلفای اولیه عباسی به دین توجه خاص مبذول می داشتند و می خواستند با بد عتها و اعتقادات دور از آیین اسلام مبارزه کنند ازین و عدهای از شعرا و کتاب به اتهام گرایش به کفر و زندقه \* به قتل رسیدند ازین جمله بودند عبدالله بن المقفع

\* در زمان ساسانیان زندیق به کسی می گفتند که پای از حد دین بیرون نهد یا به تفسیر جدید
 اوستا پردازند (زند) سپس این نام بر مانویان و مزدکیان خصوصاً اطلاق شد. در عهد عباسی
 زندیق معنی وسیعی یافت و بیبندوباری و احیاناً زمزمه های خلاف مذهب را هم دربر گرفت.

و بشاربن برد و صالح بن عبدالقدوس.

وضع فرهنگی: محیط فرهنگی از مهمترین عوامل نهضت عباسی بود، زیرا خلفا حرکت علمی را درجنبههای گوناگونش تقویت می کردند و برای گسترش آن از مال و مقام خویش دریغ نمی ورزیدند. در اکرام ادبا مبالغت می کردند، با آنها می نشستند، به مناصب عالیه مفتخرشان می ساختند. تا آنجا که در بعضی از شهرهای بزرگ مملکت امرا و وزراء نیز به خلفا تأسی کردند و با یکدیگر در جلب علما و ادبا به رقابت بر خاستند. در جامعهٔ نوین علاقهٔ شدیدی به فراگرفتن علم پیدا شده بود.

اما فرهنگهایی که دراین ایام شیوع داشت و در ادب سخت مؤثر افتاده بودند برسه قسماند:

یکی فرهنگ اسلامی خالص که برقرآن و متعلقات آن از علوم دینی و برشعر و آنچه مربوط به آن باشد از علوم ادبی چون نعو و لغت و غیر آن متکی بود. و دیگر فرهنگ یونانی و سوم فرهنگ شرقی. علوم وادبیات یونان از زمان فتوحات اسکندر به مشرقزمین رسید. یونانیان فلسفه وطب و نجوم خود را در شرق رواج دادند. ایرانیان نیز ازین فرهنگ بهره مند شدند. اما فرهنگ شرقی فرهنگی است پیچیده و این همان فرهنگ است که آن را نزد ایرانیان و هندیان وامم سامی که در عراق پراکنده بودند، می یابیم. فرهنگ ایرانی در اثر اخراب با ایرانیان و انتقال خلافت به بغداد و اشتغال وزراء و کتاب ایرانی به عربیت؛ و فرهنگ هندی از راه تجارت و فتوحاتی که قسمت مهمی از هند را دربر گرفته بود و پیوستن بعضی از هندوان به اسلام تا آنجا که از میانشان شاعران وعالمانی عربی گوی چون ابوعطاء السندی شاعر وابن الاعرابی پدید آمدند ـ دولت عباسی رسید. ایرانیان نیز یکی از راهمایی بودند که فرهنگ هندی از آن راه به میان اعراب رخنه پیدا کرد.

این فرهنگهای گوناگون یک میراث علمی را در این عصر پدید آورده بود که زبدهٔ علوم آشوری، بابلی، فینیقی، مصری، هندی، ایرانی، یونانی و رومی را در برداشت.

اما سبب انتشار این فرهنگها در بلاد اسلامی یکی وجود مدارس بود و یکی ترجمه ها و سوم تشویق خلفا. مدارس جندی شاپور و رها و نصیبین و حسران فرهنگ یونانی را نشر میدادند بخصوص مدرسه رها و نصیبین یکی از مراکر فلسفهٔ یونانی و تعالیم مسیحی بود.

در حران گروهی وثنی بودند که در مباحث علمی وادبی یونانی مهارت

→ سپس برهمهٔ کسانی که در آنها نوعی الحاد بود یانظ وفکری خلافاسلامداشتند اطلاقگردید. همچنین کسانی را که بهظاهر اظهار مسلمانی میکردند ولی بهادیان ایرانی بویژه مانی گرایش داشتند زندیق میگفتند.

انقلاب و تأثیر آن در زندگی و فرهنگ

یافته بودند و صابئان نامیده می شدند. اما در جندی شاپور نسطوریان یکی از مراکز مهم فرهنگ یونانی را به وجود آورده بودند. این مدرسه در طب اشتهار بسیاری کسب کرده بود. از این مدارس بود که پرتو علم برسرتاس جهان اسلامی تابیدن گرفت.

اما نقل و ترجمه و استنساخ خ**و**د یکی از راههای ورود ع**لوم قدیمه به** قلمرو عباسی بود. همچنین نقل و ترجمه واستنساخ سبب شد که علوم مختلف به سرتاس جهان اسلامی نشر یابد و بهدست همگان برسد. خلفا و کارگزاران خلافت، این درخت خجسته را آبیاری کردند تا بهترین میوههای خود را داد. ازین پس ارسطو و افلاطون و بقراط و جالینوس به زبان عربی تکلم میکردند. تأسف این است که جنبش علمی عباسی به ادب یونانی آنچنانکه به علم و فلسفهٔ یونانی یرداخت توجه نکرد. با آنکه بسیاری از کتب علمی و فلسفی یونان را به عربی ترجمه کردند از کتب تاریخی و ادبی و شعر یونانی چیزی به عربی ترجمه نکردند ولی در مورد ایرانیان و هندیان در این امر غفلت نورزیدند و کتب و رسائل مناسبی در زمینهٔ تاریخ ایران و اخبار شاهانشان به عربی ترجمه شد. اما در مورد يونان نه تاريخ هردوت را ترجمه كردند نه جغرافيای استرابون را و نه ايلياد و اودیسهٔ همر را. همچنانکه از ترجمهٔ داستاننامه ها ونمایشنامه ها و دیگن کتب ادبی این قوم غفلت ورزیدند. این امر شاید بدین علت بوده که ادبیات یونانی آگنده از اساطی خدایان است و مسلمانان از چنان اعتقادات تنف داشته اند دیگ آنکه عباسیان به کتب طب و فلسفه و نجوم و منطق توجه بیشتری داشتند و بهآنها بیشتر احساس نیاز میکردند. تا بهکتب شعر وادب. از اینها گذشته علومی که قبلا از سرزمین یونان به شرق مهاجرت کرده بود هرچه بود طب و فلسفه و هندسه و رياضيات بود نه ادبيات و تاريخ و جغرافيا.

# فرهنگهای بیگانه و تأثیر آن در فرهنگ عباسی

فرهنگهای گوناگون بیگانه که در جهان عرب انتشار یافت هریک را گرایش خاصی بود. تفکر یونانی به فلسفه مشتاق بود و تعلیل و تعلیل. و بیش از آنکه به مادیات متمایل باشد به معنویات متمایل بود نیز به اندیشه و علم گرایش داشت و این خود یکی از علل بزرگی بود که عرب را به تصنیف و اشتغال به علوم و اداشت.

و اما تفکر هندی به تأمل متمایل بود و از اینرو اندیشهٔ هندی بیش از آنکه رنگ علم داشته باشد رنگ تأمل و شعر داشت و سخت پایبند عاطفه، و عاطفه زهد و تصوف در نزد هندیان نیرومند ودر زندگیشان صاحب تأثیر بسیار. رسوخ اندیشه هندی از عللی بود که عرب را به جانب حکمت سوق داد و بهروشهای زاهدانه مشتاق نمود و به ادبیات داستانی آشنا کرد.

و اما تفكر ايراني بهمثابة ظرفي بود كه تقريباً همة علوم قديم را يكجا

در خود جمع داشت زیرا مجموعه ای بود از عناص ایرانی و یونانی و هندی. اما تأثیر فرهنگ هند در فرهنگ ایران از تأثیر فرهنگ یونان بیشتر بود. جزاینکه تفکر ایرانی بیشتر از تفکر هندی رنگ مادیت داشت رواج تفکر ایرانی از علل بزرگ رواج آرایشهای لفظی و فخامت واطناب در گفتار و نوشتار بود، و نیز از علل رواج موسیقی و آلات آن در میان اعراب. ایرانیان در تمدن عباسی تأثیر بسزائی داشتند ولی تفوق ادبی آنها چیزی جز نتیجه تفوق سیاسی شان نبود.

از همه آنچه گفتیم روشن شد که فرهنگ عربی در اثر آمیزش با فرهنگهای بیگانه وسعت گرفت. و به ثروت لغوی آن با دخول لغات تازه افزون شد. این لغات معرب برخی از یونانی گرفته شده بودند (چون الفاظ علمی، خصوصاً) و برخی از هندی (در موضوعات مختلف) و برخی از پهلوی (چون واژههای موسیقی و هر واژهٔ دیگری که تمدن جدید بدان نیاز داشت یا زندگی پر تجمل آن را می طلبید). در این انتقال علوم بیشتر از مأخذ یونانی استفاده شد اما از فرهنگ ایرانی و هندی آنچه اخذ شده از چند کتاب در نجوم و سیر وتاریخ و هندسه و دین قدیم ایرانی تجاوز نمی کند در حالی که کتب بسیاری از طب و منطق و هندسه و هیئت و فلسفه از یونانی ترجمه شده است بااین ترجمه ها بر ثروت ادبی عرب، معانی و

غلبهٔ فرهنگ ایرانی برادبیات دورهٔ عباسی که خود بهدو دوره تقسیم می شود: دورهٔ ترجمه ـ که ایرانیان را در آن حق فراوان است ـ و دوره قرائت و مزج بسیار است. هیچکس نمی تواند تأثیر و برتری ایرانیان را در ادب عربی انکار کند زیرا آنها بودند که بعضی از آثار فرهنگ خود را به عربی ترجمه کردند و با آن ترجمه ها شیوه نگارش خود را رواج دادند.

پس از آنکه فلسفه و علوم یونان بهعربی منتشر شد، علمکلام اسلامی تنظیم یافت و در اکثر علوم دینی و لسانی گرایش فلسفی پدید آمد. آفاق فکر عربی وسعت گرفت واندیشهها بارور گردید و کتابخانههای عمومی و مدارس علمی رونق یافت. و تحقیقات علمی بهصورت منظمی درآمد.

انتشار فرهنگهای بیگانه موجب تعدد فرق در اسلام شد و هرفرقهای برای اثبات عقاید خود چنگ بهدامن فلسفه زد واز استدلالهای آن استفاده کرد. نیز فلسفهٔ تصوف و طریقه های آن و اعتقاد به تناسخ و حلول وامثال آنها از عقاید هندیان و یونانیان در میان مسلمانان رواج یافت. هنر موسیقی متداول شد و آلات آن متعدد و آهنگهایش متنوع گردید وهمین امر در زندگی اجتماعی وادبی تأثیر بسزا برجای نهاد. برخى مراجع: جرجى زيدان: تاريخ التمدن الاسلامى \_ القاهر، ١٩٠٢. جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربيه \_ الجزء الثانى \_ القاهر، ١٩٣٥. احمد فريد رفاعى: عصرالمامون \_ المجلدالاول \_ القاهر، ١٩٢٧ ص ١٨٣-٢٩. عبدالرحمان بدوى: التراث اليونانى فى الحضارة الاسلاميه \_ دراسات لكبار عبدالرحمان بدوى: التراث اليونانى فى الحضارة الاسلاميه \_ دراسات لكبار المستشرقين \_ القاهر، ١٩٢٩. جميل نخله المدور: حضارة الاسلام فى دار السلام \_ القاهر، ١٩٥٥. الخطيب البغدادى: تاريخ بغداد \_ القاهر، ١٩٣١. فليب حتى: تاريخ العرب \_ الجزء الثانى \_ بيروت ١٩٤٩. احمد امين وزكى نجيب محمود: قصة الادب فى العالم \_ الجزء الاول \_ القاهر، عرفي ١٩٢٩ ص ٢٧٢ \_ ٢٧٨.

- C. Broklemann: Histoire des Peuples et des États islamiques. Traduction de M. Tazerout, Paris 1949, 98 sq.
- J. Pirenne: Les Grands Courants de l'Histoire universelle II, Paris 1947, 11-14.
- R. Blachère: Un Poète Arabe du IV<sup>e</sup> s. de l'Hégire Abou-t-Tayyib al-Motanabbî, Paris 1935, 1-20.

باب دوم ادبیات عصر عباسی

عباسیان و ادب عباسی

خلافت در عهد خلفای راشدین رهبری دینی و دنیوی بود و جنبهٔ دینی آن نیرومندتر و آشکارتر از جنبهٔ دنیائی آن بود. در عهد اموی خلافت به صورت یك سلطنت عظیم الشأن و برخوردار از یك مرکزیت نیرومند و وسیع، درآمد. ولی از آن پس اندك اندك تبدیل به یك رهبری ناتوان دینی شد و هنوز قرن دهم میلادی (قرن چهارم هجری) فرا نرسیده بود که مرکز خلافت در بنداد، رو به ضعف نهاد و در سراسر قلمرو عباسی چندان نفوذی برای آن باقی نماند: بلاد ایران به دست آلبویه افتاد و موصل و دیار بکی و دیار ربیعه و مضر به دست بنی حمدان و مصر و شام به دست محمد طغج و سپس در تصرف خلفای فاطمی درآمد و خراسان وبلاد برگ تقیی در دست سامانیان بود. بدین طریق عهد عباسی از جهت سیاسی به دو دوره برگ تقسیم می شود: دورهٔ شکوفائی و ارتقاء که شامل قرن هشتم و نهم میلادی بیرگ تقسیم می شود: دورهٔ شکوفائی و ارتقاء که شامل قرن هشتم و نهم میلادی بیر و سیطرهٔ خود را نیز حفظ می کردند و در برایر انیان متکی بودند ولی بیر می و قساوت می ایستادند، چنانکه در برایر ایوانیان متکی بودند ولی بیرحمی و قساوت می ایستادند، چنانکه در برایر ایوان ایستادند.

ادبیات این عصر را از آن جهت به عباسیان نسبت می دهیم که نخست در ظل قدرت آنها به وجود آمد و رشد یافت ولی در حقیقت باید گفت دورهٔ ادبیات عباسیان در بغداد و آل بویه در ایران و حمدانیان در شام و فاطمیان در مصر و مغرب.

مهمترین مرکز ادب در عصر عباسی بنداد بود که نخست مرکز خلافت عباسیان بود، سپس پایتخت آل بویه شد و دراین عصر یکی از مهمترین مراکز علم و تمدن بود. در آنجا مردمی از ملیتهای گوناگون گرد آمده، دار العلمها هرچه بیشترگسترش یافته بودند. دیگر از مراکز ادب عباسی بصره و کوفه بود در عراق. رقابت میان این دو شهر به غایت بود. تا آنجا که کار به مفاخرت میان بصریان و کوفیان کشید. و هریك ادعا می کرد که اوست که موجب این نهضت فرهنگی در انواع مختلف علم چون نعو و لغت و ادب و کلام و غیر آن شده است. مربد تأثیر بسزائی در حیات عقلی مخصوصاً در علم لغت داشت و در این عصر مقصد و مقصود شاعرانی بود که از اطراف بدان روی می آوردند ولی نه برای آنکه یکدیگر را هجا گویند، بلکه بدان قصد که از اعراب ملکهٔ شعری فراگیرند. نیز لغویان بدانجا می آمدند تا زبان عربی را از اهل زبان بیاموزند و چیزهایی فراگیرند تا قواعد زبان را که اینک تدوین می کردند تصحیح کنند.

علاوه برایسن مسراکسز چند مسرکسز دیگر هم نسامآور شد، از آن جملسه بود مدینه در حجاز که مرکز نضج و بارور شدن علسوم دینسی بود و فسطاط در مصر که مرکز علوم دینی و علوم لسانی بود و بخارا پایتخت سامانیان در خراسان و ترکستان و جرجان پایتخت دولت آلزیار در طبرستان و غزنه پایتخت غزنویان در هند و افغانستان و بعدها قاهره پایتخت دولت فاطمیان در مصسر و مخصوصاً حلب مقر دولت حمدانیان در شام.

اما مراکز تعلیم در عصر عباسی عبارت بود از مکتبخانه ها که کودکان در آنجا تعلیم میگرفتند و مساجد که هم جای عبادت بود و هم مرکز نشر فرهنگ و نیز مجالس مناظره که در خانه ها و قصرها و در معضر خلفا یا درمساجد تشکیل میشد. همچنین کتابخانه ها که مشهورترین آنها خزانة الحکمه یا بیت الحکمه بود در بغداد. این بیت الحکمه را هارون الرشید تأسیس کرد و مأمون آن را گسترش داد.

# گرایشهای ادب عباسی

این عوامل جدیدی که پدید آمده بود سبب شد که در ادب تعولی به وجود آید. با ورود عناصر ایرانی و ترك و سریانی و رومی و بربری در تكوین دولت و اختلاط این عناصر به وسیلهٔ از دواج و زاد و ولد، تمدن آریائی با تمدن سامی درهم آمیخت و در اثر این اختلاط و آمیزش شیوهٔ تفکر و امیال رنگ تازه ای گرفت، که البته رنگ ایرانی در آن می چربید. نزاع میان شعوبی و عرب بالا گرفت. شعوبیان که خواستار برابری با عرب بودند رو در روی آنها ایستادند. از دیگر سو نزاعی میان کسانی که تنها به هرچه قدیمی بود اعتقاد داشتند و در غیر آن چیزی نمی جستند و طرفداران جدید که هرچیزی را در هرچیز تازه ای جستجو می کردند، درگرفت همچنین میان فرق گوناگون دینی که در این عصر فراوان شده بودند کشمکش رخ می داد. عرب به کمک نقل و ترجمه، با علوم و آداب ملل دیگر که اینک چون سیل به راه افتاده بود برخورد کرد. ادب آینهای بود که شیوه تفکر و امیال این معار یان این این این از می گوناگون دینی که در این عصر فراوان شده بودند می کشمکش رخ می داد. عرب به کمک نقل و ترجمه، با علوم و آداب ملل دیگر که اینک ملت جدید از منازعات و کشمکشهای گوناگونش از زندگی و تجمل پرستی اش، از آرایش و تزیین کاخهایش از رنگهای مختلف فرهنگش ازگرایشش به سوی علوم، در

آن منعکس شده بود.

نشان همه اینها در شعر و نش پدیدار شد زیرا این دو آمیز مای از میراث سرزمینها و ثروت تمدنهای جدید بودند، به دب جاهلی وادب عصر خلفای راشدین واموی می پیوست و لغات واسلوبهای نویسندگی و علوم اسلامی و ثروت شعری آن در آن می ریخت و همهٔ مجموعه را، آن شیوهٔ تفکر نوین می گرفت و صیقل می داد بر آن می افزود و از آن میکاست. مباحث آیندهٔ ما در شعر و نش این دوره به تفصیل بیانگر این گرایشهاست.

شعر در دورة عباسي

شعر از آرامش و سکوت بادیه به غوغای شهرها قدم گذاشت و از صحرای خشک و بیآب و گیاه بهقصرهایی محصور در باغها و بستانها رخت کشید. و از وقار بادیه نشینی به ملاهی شهر نشینی افتاد. و از مجالس ادب و سیاست کارش به محافل غناء کشیده شد و این تحول در اغراض و موضوعات و فنون و معانی و افکار و اسالیب و اوزان آن اثر گذاشت.

اما اغراض و فنون شعر، در آن انقلابی آشکار پدید آمد طرفداران شیوههای نوین باهمه مقاومتی که طرفداران شیوههای قدیم دربرابر آنها بهخرج میدادند، راه خود را ادامه میدادند اما این حرکتشان حرکتی قاطع و این انقلابشان انقلابی اساسی و جوهری نبود. یعنی چنان پیشرفت چشمگیری نداشتند که بتوانند در شعر عناصر تازهای مثل حماسه و نمایشنامه وامثال آنها که تا آن زمان در ادب عرب سابقه نداشت خلق کنند. پس اکثر فنون شعر عربی همچنان بسته در قیود تقلید یا چیزی نزدیك به آن باقی ماند و از انواع غنائی خود جز در موارد اندك پای بیرون ننهاد.

از اغراض شعری قدیم، آنچه ضعیف شد یا از میان رفت شعر سیاسی بود که دیگر نیازی به آن احساس نمی شد و کس بدان نمی پرداخت و اگر اینجا و آنجا بقایایی هم از آن مانده بود موضوع آن عصبیتهای میان شیعه و عباسیان و شعوبیه و عرب بود همچنین به سبب اشاعه فساد، غزل عذری (عفیفانه) از رونیق افتاد همچنانکه شعر فخر و حماسه هم روی در تراجع نهاد.

اما موضوعات دیگری در شعر پدید آمد، از آن جمله است شعر فلسفی که میخواست جهان را با نظری تحلیلی بنگرد و نیز شعر صوفیان که غزل را از ماده بهجانب روح سوق میداد و بهفضای روحانیات و تأمل در خدا وکمالات و صفات او میکشانید. و شعر تعلیمی که مظهری از مظاهر نفوذ عقل دراین عصر بود و اهل دانش آنرا برای منظوم ساختن بعضی از علوم بهکار گرفته بودند که حفظ و مراجعهٔ ذهن را بدان آسانتر سازند. کتاب کلیله و دمنه به نظم درآمد و قصائدی در فقه وامثال آن پرداخته شد و باید نظم قصص و حکایات را به اینگونه اشعار ملحق ساخت. و نیز شعر تمکمی یعنی سخریه و هزل یا طنز چون اشعار ابن حجاج و ابنسکره و صریعالدلاء. دیگر از این اغراض نو پدید ترسل به شعر بود. دراین دوره پارهای از ابواب شعر استقلال یافت چون زهدیات که با ابوالعتاهیه گرایشی فلسفی و وجودی مستقل یافت و نیز شعر شراب و وصف شکار که با ظهور ابو نواس استقلال تازهای پیدا کرد.

اما از موضوعاتی که دُر شعر سخت متداول شد مدح و رثاء وامثال آنها بود. شاعر دراین دوره بهمنزلهٔ شیپوری بود که مدایح بزرگان ملك را فریاد میزد. قدرشان را میافراشت و دربارهٔ آنها اخبار راست و دروغ پخش میکرد، و برای توصیف سجایا واخلاقشان کلمات پرطنین وطنطنه بهکار میبرد. دراینمدایح غالبا یك نغمه نواخته میشد و تشخیص ممدوحی از ممدوح دیگر بهندرت صورت می۔ گرفت مگر شاعری را ذوق و قریعهای دیگر باشد.پس همهٔ امیران در جنگ دارای نیروئی شگرف بودند و در سخاوت و بخشش بیهمتا و علما نیز دریائی دمان ازعقل و معرفت.

شاعران بهمدیحهسرائی روی آوردند زیرا مدیحه راه تحصیل معیشت بود و بزرگان هم برای آنکه مدایح خود را بهچشم رقیب بکشند بهشاعران نیازمند بودند و این امور سبب شد که غلو و مبالغه تا حد بسیاری در مدایح راه یابد.

هجا نیز همچنان از وسائلتکسب بود و یکی از راههای گذران زندگی شاعر. اما بر بزهکاری و بیآبروئی و گزندگی آن جز در موارد اندکی افزوده شده بود.

شعر حکمی به سبب انتشار حکمت یونانی و هندی عمق و تعلیل بیشتر یافت غزل در بیشتر موارد به جانب بی بندوباری و هرزگی و بی عفتی کشیده شده بود و در آن از ذکر امور قبیح خودداری نمی شد. به عبارت دیگر میدانی برای فسق و فجور شده بود و وجود کنیزان بیگانه وکثرت مجالس نوشخواری، به آتش آن می دمید. از معایب تازه ای که گریبانگیر غزل دراین عصر شد تغنی به عشق پسران بود این پسران بیشتر غلام بچگان رومی و دیلمی و ترک بودند پس نوعی غزل به نام غزل مذکر رواج یافت.

اما **وصف،** شاعران علاوه برموضوعات قدیم به کر بناها و مصنوعاتی دیگر چون استخر و فواره و شمع وانواع طعامها و نیز ذکر باغها و بستانهائی که برگرد کاخها حلقه زده بود می پرداختند تا بدین وسیله در نفوس، شادمانی و نشاطی برانگیزند.

خلاصهٔ سخن آنکه شعر عباسی بهطور کلی بهواقعیت نظر داشت و بیآنکه میراث کمهن را بهورطهٔ غفلت درافکند میکوشید تا در عین توجه بهواقعیت و المهام از آن از مفاسد آن پرهیز جوید.

# اساليب و ساخت شعر

با آنکه شعرای عصر عباسی به موضوعات گوناگونی در شعر پرداختند ولی ساختمان قصیده را بدانگونه که قدما برآورده بودند حفظ کردند: مانند التزام روی واحد و وزن واحد در سرتاس آن، آغاز کردن قصیده با یک تغزل و ذکر دیار یار و توصیف شتر و اسب وامثال آن بهعنوان پیش درآمد مدح و هجا وغیره... اگر تعولی و تغییری که پدید آوردند دراین بود که بهجای ذکر اطلال و دمن احیانا به ذکر کاخها و یا شراب می پرداختند و می کوشیدند میان اجزاء قصیده تناسب وار تباط حفظ شود و ترتیب ترکیب رعایت گردد. همچنین بیش از دیگر بعور به بعور خفیف توجه داشتند.نیز دراین دوره وزنهای تازه ای چون مستطیل و ممتد که عکس طویل و مدید هستند به شعر وارد شد. شاعر عصر عباسی به آوردن واژه ها و ترکیبهای غریب تمایلی نداشت و بیشتر به عنوبت و وضوح و التزام بدیع واسالیب بیان دلبستگی نشان می داد. به عبارت دیگر صنعت بر شعر غلبه داشت واین صنعتگری و نگار نبود.

از اموری که دراین عصر درخور ملاحظه است این است که «شعر عراق و شام قبلهٔ همهٔ جهان عربی بود و در مصر و مغرب واندلس و سایر اقطار اسلامی مورد تقلید. شاعران این سرزمینها گوئی توجه نداشتند که هرشعری رنگ اقلیم خود را دارد و فنونی که در آن پدید آمده مولود همان اقلیم است... که همه شاعران عراق را در سبک وشیوه و راه روش وموضوعات واسالیبشان تقلید میکردند.»

# نثر در دورهٔ عباسی

نش دوره عباسی از لحاظ اسالیب و فنون ریشه در اواخر عصر اموی دارد که درسایهٔ تمدن جدید رو بهرشد و نمو نهاد و در قلمرویکه شعر را توان پیشرفتن در آن نبود بهپیش تاخت. و در آن آثار تمدن و تفکر عباسی بیش از آنچه در شعر آشکار شد، آشکار گردید. و چون بهبیان اغراض واسالیب آن بپردازیم، بهبعد قلمرو آن در آن عرصهها بیشتر آشنا خواهیم شد.

اما اغراض و فنون نثر عباسی، دراین عهد خطابه اندک اندک روبه ضعف نهاد زیرا اولا چندان نیازی به آن احساس نمی شد ثانیا خطیبان زیردستی که بر ادای آن قدرت داشته باشند اندک بودند. از بزرگترین علل واسباب ایراد خطابه روح عصبیت و تحزب بود. در آغاز ظهور عباسیان به سبب انقلابات خطیر و دعوتهای تند مذهبی و شورشهای سخت اجتماعی به خطابه نیاز مبرم احساس می شد و آمیز ش اعراب با بیگانگان هنوز چندان تأثیر چشمگیری برزبان نگذاشته بود، بنابراین خطابه در موضوعات گوناگونش رایج بود. اما چون بنی عباس جای خود را محکم کردند و زور و شمشیر جائی برای خودنمائی زبان نگذاشته بود، بنابراین از رونق افتاد. و چون آتش احزاب و انقلابات خاموشی گرفت و فصاحت عربی رو به ضعف نهاد، مردم برای اقناع مخالفان خود به علم و کتابت روی آوردند و قلم نویسنده جانشین زبان گوینده گردید. نامههای اداری ومنشورهای دولتی ومناظرات علمی وادبی، دیگر برای خطابه جز در مساجد و به منگام نماز جمعه یا در نمازهای اعیاد یعنی در موضوعات دینی میدان کروفری باقی نگذاشت.

**اما نویسندگی،** در این عصر بهنگارش دواوین دولتی منحصر نماند بلکه در وصف مظاهر تمدن جدید و محتویات آن چون لمو و تجملجوئی و کاخما و باغما و نیز وصف روان آدمی وامیال و هواهای آن و نقد کتابهای ادبی و شرح آنما و بسط مسائل علمی و دینی و روایات قصص و اخبار خیالی و تاریخی و مفاخرات و امثال آن نیز به کار گرفته شد.

در عصر عباسی فنون کتابت تعدد یافت و از آن جمله بود: رسائل اخوانی در شکر و عتاب و تسلیت و تهنیت و استعطاف و غیر آن و نیز تصانیف علمی و ادبی از جمله مقالات و مناظرات و عهود و روایات قصصی و مقامات...

## اسالیب و ساخت نثر عباسی

آثار نفوذ فلسفه و علوم در نثر عباسی نمایانگردید و میدان جولان اندیشه کسترش یافت. نویسندگان در پی یافتن علل واسباب امور بودند و نویسندگان در تحت تأثیر نقل و ترجمه، خود به تألیف و تصنیف کتب روی آوردند. همچنین نفوذ ایرانیان، و آداب ایرانی و تنعم و رفاه عصر عباسی، در نویسندگی پدیدار شد نویسندگان به سمولت عبارت و دلپسندی الفاظ و زیبائی وصف واطاله مقدمات و تنوع در آغاز وانجام گرائیدند و به غلو و پرگوئی در ذکر القاب و دعا میل کردند و در هرحال تفصیل واطناب از خصوصیات کلامشان شد. اما نفوذ عرب نیز در کتابت بی تأثیر نبود و این نفوذ در جزالت و متانت و احیاناً ایجاز آشکار گردید ایجاز به نوع خاصی در توقیعات مجال بروز یافت.

اینها که برشمردیم مهمترین ممیزات نثر عباسی بود که به وجه تعمیم و تغلیب آوردیم و خواهیم دید که نثر اندك اندك به جانب آرایشهای لفظی می گراید تا جائی که بعدها چیزی جز صنعت نیست.

دوردهای ادب عباسی

بهخاطر تسهیل دربحت و تحقیق خود چنان دیدیم که ادب عصر عباسی را بهسه بخش تقسیم کنیم.

دورهٔ انقلاب و تجدد (از آغاز عصر عباسی تا اوایل قرن نهم میلادی سوم هجری) دراین دوره شاعرانی را مییابیم که برای آوردن موضوعات تازه، کوششهائی بهخرج میدهند: در هجاء و هزل (بشار) در شراب (ابونواس) و در زهد (ابوالعتاهیه).

اما در نثر، ابن المقفع و شاگردان او را چون احمد بن یوسف بن القاسم بن صبیح و عمارة بن حمزه و سبهل بن هارون و حسن بن سبهل و عمرو بن مسعده، که ارائه دهندهٔ اسلوب عبد الحمید هستند، می یا بیم.

دورهٔ بازگشت \_ (از اوایل قرن نهم میلادی/سوم هجری، تا اوایل قرن

دهم میلادی/ چهارم هجری) در شعر این دوره، بازگشت از روحیهٔ انقلابی دورهٔ پیش محسوس است. این دوره بازگشتی است به قدیم و به سنن عربی ولی این بازگشت در عین حال از جنبش تجدد و نوخواهی که پیشاز آن رواج یافته بود تأثیر گرفته است.

در شعر دوتن را میتوان از زعمای این بازگشت خواند یکی ابوتمام ودیگر بحتری و من ابن الرومی را هم بهآن دو میپیوندم، هرچند در شعر او گاهگاهی خروج از سنت قدیم مشاهده میشود... اما در نثر شیوهٔ جاحظ در اطنابش و دقت وصفش و کثرت استطراداتش و شدت استقصای او درامور، متداول گردید.

دورهٔ استقرار و حرکت تدریجی به سوی تصنع تاحد اغراق \_ (این دوره تا پایان عصرعباسی ادامه می یابد) در این دوره شمار شاعران افزون شده بود اما نوابغ بس اندك بودند از میان شاعران این دوره متنبی، ابوفراس، ابوالعلاء المعرى وابن الفارض و شریف الرضی بس نام آورند.

اما در نثر شیوه ابنالعمید و قاضی الفاضل بهخاطر تـوجهشان بهسجع و کثرت صنایع بدیعی و اقتباس شهرت یافت.

و ما در مباحث آینده از فن قصصی در عصر عباسی بخصوص کتابهای « «سیرت عنتره» و «الف لیلة ولیله» و امثال آن سخن خواهیم گفت.

#### برخي مراجع:

طه حسين: من حديث الشعر والنثر \_ القاهر، ١٩٣۶ ص ٢٢-١٥٢. احمد امين: ضحى الاسلام: الجزان الاول و الثاني \_ القاهر، ١٩٣٨. على الجارم، محمد جادالمولى، محمد ابوبكر ابراهيم... التوجيه فى الادب العربي \_ القاهر، ١٩٣٨ ص ١١١ \_ ١٢٤.

انيس المقدسى: تطور الاساليب النثريه في الادب العربي ـ ص ١٣٥ـ١٥٢. شوقى ضيف: الفن و مداهبه في النثر العربي ـ القاهر، ١٩٢۶ ـ ص ۴۶ـ۴۶.

R. Blachère: Un poéte du IV<sup>e</sup> s. de l'Hérige About t-Tayyib al Motanabbî, Paris 1935, 1-20.

Zaki Mubarak: La prose arabe au IV<sup>e</sup> s. de l'Hégire, Paris 1931.

باب سوم انقلاب ادبى - شعر فصل اول

بشاربن برد (۷۱۴ – ۷۸۴ م/۹۶ – ۱۶۸ ه)

مقدمه بشار در میان دو دوره متمایز زندگی می کرد. دورهٔ گرایش به عربیت و حفظ عادات عربی و سنتهای عربی و پر از مبارزات دینی و سیاسی و دورهٔ گرایش به «کسرویت» یعنی ایرانی گری که رودرروی عرب ایستاده بود. عربی که از یك سو به عربیت و به اخلاق و بیان دیرینهٔ خود می بالید و از دیگر سو به امتیازات جدیدی که به دست آورده بود چون دین نوین و استیلاء بر سرز مینهای بسیار، این گرایش یافتگان به ایرانی گری به عنوان عکس العمل در برابر اعراب به مجد و عظمت دیرین خود فخر می کردند و تمدن پیشرفته و ثروت عظیم خود را به رخ آنها می کشیدند. بشار نیز با اینان همصدا شده بود اگر چه گاه برای طلب، بر در سرای اعراب می ایستاد و از خلفا وقدر تمند انشان صلات وجوائز می طلبید.

بشار شاهد مبارزه سخت طرفداران سنت قدیم با نوگرایان در اخلاق و آداب بود. و ازینرو در آثار او نوعی دگرگونی و اختلاف یافته میشود او گاه بسرای ارضاء سنتگرایان قصائدی در عین قوت و شدت قدما و براسلوب آنها میسرایید و گاه برای ارضاء محیط جدید شعرهایی مناسب ذوق مردم زمان میسرود زیرا او میدانست که ادب فرزند محیط است و او باید فرزند زمانش باشد. ازینرو او در سخنوری اسلوبی نوین پدید آورد و برروی شاعران وادیبان بابی تازه گشود. و بدین طریق باید بشار را نقطه ارتباط میان این دو دوره به حساب آورد.

زندگی

بشار در حوالی سال ۷۱۴ م/۹۶ ه در بصره متولد شد. پدرش بنائی ایرانی

بود به نام برد پسر یرجوخ از مردم طخارستان که مهلب بن ابی صفره والی خراسان (۸۹ـــ۸۱ ه) او را اسین کرده بود. برد و زنش هردو متعلق بهزنی از بنی عقیل بودند او بشار را آزاد کرد از اینرو در زمرهٔ موالی بنی عقیل به شمار آمد.

بشار نابینا به دنیا آمد. پرورش نخستین او در میان اعراب بادیـه بود و چون خواست در زبان براعت واستادی یابد به بصره رفت و بصره در آن ایامیکی از مراکز مهم علم و ادب شده بود. بشار در آنجا به تحصیل ادب پرداخت. از همان اوان کودکی هوشی سرشار و نبوغی زودرس داشت. گویند در دهسالگی شعـر میگفت. اما از تربیت محروم بود بیآنکه برای خود قیدوبندی بشناسد دوران کودکیرا پشت سر نهاد. شرور، بدخو، خبیث و هجوگو بود، عرض و آبروی هیچکس را رعایت نمی کرد و از هیچ عملی پرهیز نداشت.

گویند قصیده ای در هجو شاعر اموی جرین پرداخت شاید جرین او را پاسخی گوید و بدین طریق اشتهاری کسب کند ولی جریز به او توجهی نکرد. به احتمال قوی می خواست خود را به دربار اموی نزدیک کند ولی چنانکه برمی آید دراین کار توفیقی حاصل نکرد. در بصره به معالس علم وادب بسیار می رفت و با بزرگان و مشایخ از جمله با واصل بن عطا شیخ معتزله همدلی و دمسازی داشت. دیری نکشید که افکار واندیشه هایش به زندقه و الحاد در آمیخت. و چون مالی به دستش آمد خانهٔ زیبائی خرید و آن را جایگاه عیش و عشرت و له و و باده گساری با یاران ساخت. در همین اثناء با عبده که به زودی موضوع غزلهای او گردید آشنا شد. این گونه عقاید واعمال موجب آن شد که فقها و مشایخ از جمله واصل بن عطا به دیدهٔ انکار در او بنگرند تا آنجا که به سال ۲۹۴۴ م/۱۲۷ ه از بصره تبعید ش کردند.

بشار بهقصد دیدار با سلیمان پسر هشام بن عبدالملك از بصره به حران را رفت و او را مدح گفت ولی سلیمان در او ننگریست. بشار خشمگینانه حران را ترك گفت و نزد یزیدبن عمربن ابیهبیره الفزاری والی عراق در زمان مروان ابن محمد آخرین خلیفه اموی و زعیم قبایل قیس رفت. زیرا قصائدی که درستایش از قبایل قیس عیلان سروده بود، او را خشنود ساخته بود. شاعر در کوفه نزد او ماند و تا سال ۵۵۰م/ ۱۳۲ ه که ممدوحش بهقتل آمد و دولت اموی سقوط کرد در کوفه ماند. آنگاه به بصره بازگشت ولی دشمنان دست از سرش برنمیداشتند تا بار دیگر از بصره اخراجش کردند. بشار همچنان بیخانمان از شهری به شهری به بصره باز گردد. در بصره به مدند او توانست به سال ۲۹۲م/۱۴۵ ه به بصره باز گردد. در بصره به منایش حکام آن پرداخت و گاهگاهی نیز به بغداد نزد منصور میرفت. واین تردد در نزد منصور بعداز آن بود که دعوت به قتل او کرده بود ولی منصور از این دعوت خبر نداشت. شاید بیبهره ماندن بشار از بر شایل خیش ماندن بشار از بین معود خبر نداشت. ساید بیبهره ماندن بشار از به مان از گردد. در بصره به مده به ندان می به مان تریز به بغداد به میره باز گردد. در بصره به مینان محکام آن پرداخت و گاهگاهی نیز به بغداد به میمره باز کردد. در بصره به مده ایش حکام آن پرداخت و منعگاهی نیز به بغداد به مایای خلیفه بدان سبب بود که او سخت مسلک بود و مخصوصاً باب عطای خویش به شاعران بسته بود.

چون مهدی در سال ۷۷۵م/۱۵۸ ه بهخلافت نشست بشار که به نهایت

بشار

اشتهار رسیده بود برای جلب صلات او به دربار خلافت رفت و درستایش او قصایدی پرداخت و پاداشهای کرامند یافت. اما بشار نمی توانست بی آنکه برای خرد گرفتاری و دردسری پیش نیاورد زندگی کند، به هجو بعضی از وزرای مهدی و نزدیکان او پرداخت. اتفاقاً مهدی نسبت به زنان تعصب و غیرت خاص داشت بعضی از دشمنان او نزد خلیفه سعایت کردند که او برای زنان غرالهای غیر عفیفانه می سراید. خلیفه او را فراخواند و از سرودن اشعار عاشقانه منع کرد و گفت اگر که بار دیگر دست به چنان کاری زند او را خواهد کشت اما بشار از آن کسان نبود که به تهدید خلیفه وقعی نهد او اسیر طبیعت ماجراجو و سرکش خود بیفتاد.

چون یعقوب بن داود به وزارت مهدی رسید بشار کوشید تا نظر وزیر جدید را به خود معطوف دارد و به شفاعت او بار دیگر خلیفه را با خود برسر مهی آورد ولی وزیر به او نپرداخت. بشار خشمگین شد وهم خلیفه وهم وزیرش را هجوی سخت گزنده گفت. یعقوب بن داود که از این کار سخت برآشفته بود نزد خلیفه فراوان از او به بدی یاد کرد و به زندقه منسوبش داشت تا خلیفه فرمان قتلش را صادر کرد. مهدی گفت تا نخست او را تازیانه بزنند چون شمار تازیانه ها به هفتاد رسید وفات کرد. وفات او در حوالی سال ۲۸۴م/۱۹۶ ه بود. صاحب اغانی گوید: چون خبر مرک بشار به بصره رسید مردم شادمان شدند و به یکه یگر تبریک میگفتند. زیرا هیچکس نبود که از زبان او آسیبی ندیده باشد. و گویند جسز مادرش که پیرزالی ایرانی بود کس جنازه اش را تشییع نکرد.

بشار مردی زشت روی و بی اندام بود و نابینا. اگر به مردم به نیکی رفتار میکرد واندکی به خویشتنداری و سکون میگرائید می توانست به سبب نابینائی اش عطوفت مردم و به خاطر هوشمندی و نبوغش احترام آنان را جلب کند. اما بشار قباحت منظر را با سوءخلق گرد آورده بود در کودکی هم مربی و راهنمائی نداشته بود ازین رو چنان پرورش یافت که همواره فرمانبردار خواستهای خویش باشد و خواستهای او مجموعه ای از ذمائم و معایب اخلاقی بود.

سرهمهٔ معایب او اباحیگری بود. مشتاق آن بود که قیود رسوم و سنسن و عادات را بشکند و از دایرهٔ فضیلت قدم بیرون نهد و حدی برای خود نشناسد و حرمت هیچکس را نگه ندارد و به مبدأ و وجدان ودینی گردن ننهد. بشار هیچ مرام ومسلکی نمی شناخت لاابالی و بی بندوبار بود همواره چیزی را می پسندید که غرأئز و هوسهایش را ارضاء کند. و همهٔ خواستها و مطالب او مادی و دنیوی بود که در پی دست یافتن به آنها از تکاپو باز نمی ایستاد. و از تحمل خواری وارتکاب فسق و فجور خودداری نمی کرد. ودر طلب مال که غالباً مهمترین وسیله ای برای وصول به تمتعات جسمانی بود، تا سرحد وقاحت پیش میرفت. بشار عیلاوه براینها برای ارزشهای معنوی و روحی وزنی قائل نبود و جز محسوسات ملموس

را بەچيزى ئمىگرفت.

بشار به سبب نقائص جسمانی و نفسانی خود غالباً برخواستهایش ظفر نمییافت اما او با حدت بصیرت و دقت احساسیکه داشت دریافته بود که زشتی روی و ناسازگاری خوی از عوامل مهم ناکامیهای اوست و این مردم هستند که مقام واقعیاش را ازا و دریغ می دارند از این رو از نوع بشر می خواست انتقام بگیرد. و به هرطریق که می تواند بر او زیانی برساند. و آرام نمییافت تا آنگاه که عرض و آبروی کسی را مخدوش سازد و کینه و تلخی و دشنامهای خود را بر سر وروی کسی ببارد و اگر هم می خواست نرمی و ملایمتی به خرج دهد غالباً در لباس هزل و اخلهار شادمانی می کرد.

و در این جای شگفتی نیست، زیرا بشار سخت به خود می بالید چنانکه نه تنها خود را از همه برتر می دانست بلکه برای خود نظیری نمی شناخت و چنین انسان خود پسند خودخواهی، همچون زنبور عسل که برگلی نمی نشیند مگرآنکه بغواهد شهدی از آن بمکد، به کس نمی پرداخت مگر آنکه نیازی به او داشته باشد. از این رو بشار از هنرش دامی برای صید دیگران ساخته بود. این خود پسندی و خودخواهی در چنین آدمیانی مورث صفتی دیگری نیز هست و آن ترس است واین ترس غالباً به کذب و نفاق منجر می شود و بشار خود از منافقان بود. بااین همه می گویند با خویشاوندان خود سخت مهربان بود و به آنها نیکی می کرد.

آثار

بشار در زمان خود به کثرت آثار معروف بود. به طوری که می گویند آثاری نیز به زبان فارسی از او باقی مانده و نیز چند خطابه در نش و اما شعر او بسیار است. گویند دوازده هزار قصیده داشته اگر این ادعا درست باشد باید یقین کرد که قسمت اعظم شعر او از میان رفته است. زیرا آنچه به دست ما رسیده چیزی نیست جز معدود قصائدی که در کتب ادب مخصوصاً اغانی ضبط شده. ومجموعه ای موسوم به «المختار من شعر بشار» که ابوبکر خالدی وابوعثمان خالدی، خازنان کتابخانه سیف الدوله گرد آورده اند و قریب سیصدو بیست بیت از اشعار او رادربر دارد. به نظر می رسد قسمت اعظم شعر بشار که از میان رفته همان هجوبات یا

اما اغراض و موضوعات شعر بشار همان اغراض و موضوعات سنتی شعر عرب است چون مدح و هجا و غزل و رثاء وامثال آن.

شعر بشار – شعر در زمان بشار یا وسیلهٔ تکسب بود یا آلت طرب. وبشار شاعری بود که مال را مهمترین وسیله رسیدن بهخواستها و لذائذ مادی خود می۔ شمرد و بدو سخت نیازمند بود از اینرو نبوغ خود را در اختیار مطامعخود نهاد او هم بهشیوهٔ سنتی شعر میگفت و هم بهشیوهٔ نوین هرگاه قصد سنتگرایان می کرد به میل دل آنها قصیده ای به سبک قدیم می سرود و چون می خواست رضایت مردم و نوخواهان را جلب کند شیوهٔ نوین را بر می گزید. در هر حال مجموعهٔ قصائد بشار تصویری از روحیهٔ ناپایدار و مذبذب اوست که از دو دوره یعنی دورهٔ اموی و عباسی تأثیر گرفته است و رنگ گرایشها و خواستهای آن دودوره را دراد. هرچند صبغهٔ نوگرائی در آن بیشتر است.

مدح و تقلید – بشار در مدایح خود آنجا که اقتضا میکند و در سنتگرائی سودی نهفته است سنتگرا میشود. از اینرو بیشتر مدایح او بهشیوهٔ قدیم است. بشار بهشیوههای شعر قدیم و اسالیب و مضامین آن آگاه است. او زبان را از اعراب بادیه فراگرفته است و بهتر از هرکس دیگر میتواند آن سبکها را تقلید کند او بهخواست دل ممدوحان خود که فریفتهٔ سبکهای کمهن هستند، اوزان و بعور طویل برمیگزیند و الفاظ و عبارات متین و استوار و دور از رکاکت بهکار می برد و میان اجزاء قصیده رابطهٔ منطقی برقرار نمیکند، قصیده را با تغزل و وصف میان اجزاء قصیده رابطهٔ منطقی برقرار نمیکند، قصیده را با تغزل و وصف میان اجزاء قصیده رابطهٔ منطقی برقرار نمیکند، قصیده را با تغزل و وصف میان اجزاء قصیده رابطهٔ منطقی برقرار نمیکند، قصیده را با تغزل و وصف میان اجزاء میکند از رحیل قوافل و گریستن براطلال و دمن و وصف اسب و شتران رهوار مقدمهای زیبا میآفریند تا بهمدح ممدوح گریز میزند در آنجا نیز ستایش را بهسرحد مبالغه می برد و آنقدر در جود وسخای او داد سخن می دهد که برای ممدوح راهی جز دست کرم گشودن باقی نمی ماند. بشار در طلب پای می-ستایش را به سرحد الحاح واصرار میکشد حتی تهدید. و نیز از یاد نمی برد که مدرد تا به سرحد الحاح واصرار میکشد حتی تهدید. و نیز از یاد نمی برد که مدیوحان او هرچند فریفتهٔ سبکهای کهن هستند به شیوهای نوین همگوشه چشمی نشان می دهند ازینرو اینجا و آنجا چند مضمون تازه و تصویر ملایم حضری نیز چاشنی شعر خود میکند.

خلاصه آنکه مدایح بشار چیزی جز وسیلهٔ تکسب نیست واگر به تقلید قدما گردن می نهد آگاهانه است نه چون دیگر شاعران که کورکورانه لنگنانگان از پی سنت قدماره می سپرند.

## بشار و سبکهای نوین

بشار به زندگی واقعی آزمند است و شعرش را وقف تصویر زندگیاش کرده است. او میبیند که جامعه و محیط در همهٔ سطوح خود رنگی نو بسهخود میگیرد. و تجدید و تجدد پیآمد انقلابی است که در اوضاع سیاسی واجتماعی و دینی و علمی پدید آمده است و عناصر جدید انقلابی برآن سلطه یافتهاند و آزادیهای گونهگون آوردهاند.

این انقلاب با روحیهٔ شاعر که همواره در پی رهاشدن از بند رسوم و سنتها و مخالفت با اوضاع جامد معمول و خواستار تمتع آزادانه از زندگی است، ملایم افتاده است.

همه آینها شعر بشار را در پارهای از انواع آن صورت حقیقی زندگی زمانش ساخته است و بدان در همهٔ جنبههای آن رنگت تازگی و تجدد زده است. **هجا و فخر،** نخستین بابی از شعر که بر روی بشار گشوده شد هجاء بود. او شخصیتهای بسیاری چون حماد عجرد و منصور و مهدی خلفای عباسی... را هجو گفته است. هجاهای بشار برسه گونه است: گونه ای از جانب خود، که صرفا برای ارضاء روح ماجراجوی اوست و گونه ای برای تکسب، تا مردم را به وحشت اندازد و آنان برای دفع شر مضرت او وجهی در دامنش بریزند. گاه هجای او برای دفاع از خویش است. در این حال فرد مورد خشم خود را هدف تیر تهمتها می سازد تا بدین طریق از خود رفع تهمت کند و همه تهمتها را در شان او منحصر سازد.

هجاء چیزی نیست که بشار آورده باشد، در شعر شاعران پیش از او هجو با صراحت و کنایههای گزنده فراوان بود، اما بشار از حد پیشینیان تجاوز کرد و مواردی را مطرح کرد که اسلاف او بدانها نمی پرداختند واصولا هیچ شاعری را پیش از او نمی شناسیم که بدین سان به صراحت این قبایح اعمال را به کسی نسبت دهد. شاعران هجاگوی پیش از بشار، بیشتر به معانی اجتماعی توجه داشتند و نقائصی از این باب را چون بخل و جبن و ناجوانمردی وامثال آن را پیش می کشیدند وبه اندازه بشار به ذم فسردی و طعمن در عسرض و شرف شخصی زبان نمی کشودند. اما پسر برد بی هیچ ملاحظه ای عرض و آبروی طرف را بر باد می دهد، حتی در این راه درآوردن تشبیهات محسوس مبالغت می ورزد.

در همه حال بشار نوآوری میکند: گاه بدین طریق که در ذکر فضایح او چون بیعفتی و هرزگی او داد سخن میدهد وگاه به خاطر تمایلات شعوبی که دروجود او نهفته است متعرض نسبت و نژاد اعراب می شود و ضمن افتخار به اصل ایرانی خود به تحقیر قوم عرب میکوشد. در اینگونه قصائد او فخر و هجو به هم آمیخته است. زیرا شاعر نخست به ایرانی بودن خود بسی مباهات میکند، سپس فرد مورد هجو خود را سخت به باد حمله میگیرد و باشیوه ای که شاعران پیشین را یارای آن نبود به تحقیر و تذلیل او می پردازد از جمله گوید:

أرفيسق بعمس واذا حسركت نسبتسه فسأنسسه عسربسي مسن قسواريس

چون از نسبت عمر و سخنگوئی به مدار اگوی، زیرا او عرابیی است که نسبت او از شیشه ساخته شده است.

و در این شعر به عرب طعن میزند: سأخبر فاخر الاعراب عنری و عرب حین تأذن بالفخرار أحین کسیت بعد العری خزا و نادمت الکرام علی العقار تفاخر یا ابن راعیة وراع بنی الاحرار، حسبک من خسار و کنت اذا ظمئت الی قراح شرکت الکلب فی ولغ الاطار فخر کنندهٔ عرب را به هنگامی که زبان به مفاخرت گشاید از او واز خود خبر می دهم: «آیا اکنون که پسازبرهنگی، تنت باجامهٔ ابریشمین پوشیده شده، و بابز رکان بهبزم مینشینی،

ای فرزند زن چوپان و مرد چوپان به فرزندان آزادگان فخر میگفروشی؟ همین زیان ترا بس.

و چون تشنبه می شدی و به آبت نیاز می افتاد با سگ از درون حفرهٔ کنار خانه آب می نوشیدی.»

بشار می کوشد تا شخص مورد هجو خود را مضحکه مردم سازد ودر این راه هرچه مردم را خوش آید همان می کند. برای مصالح کار خویش از محیط وزندگی مردم تصاویری را که با آنها آشنایند برمی گزیند. دراین حال شعرش به سادگی می گراید تا برای همگان ازبر کردنش آسان باشد. در عین حال اسلوب والائی به کار می برد که با اسالیب قدما تفاوتی فاحش دارد. یعنی آن صعوبت وخشکی را که در کلام آنهاست به یکسو می نهد، تا فهم شعرش برای عامهٔ دوستداران آن که بیشتر موالی ایرانی اند یا اعرابی هستند که از ایرانیان متأثر شده اند به سهولت صورت پنیرد. بنابراین در هجای او و گاه در فخریه هایش معانی و اسلوبی شیوا ارائه شده است.

فزل، غزل بشار نیز چنین است حاوی مضامین و معانی تازهای است از نوشخواری و لذتجوئی، همه در جامهٔ نوین حضری در الفاظی زیبا، آسان و خوش آهنگی. غزل او صادقترین صورت این دوره اباحیگری و تجمل پرستی است یعنی دورهای که از زندگی عناصر غیر عرب متأثر شده واز لطایف فنون و هنرهای آنان برخوردار گشته است.

لازم به ذکر است که بشار برای عشق معنی درستی نمی شناسد. او جز همان لذات سیری ناپذیر چیز دیگری را درنیافته است. اگر نابینائیاش موجب آن شده که معنی زیبائی را درنیابد اما نیروی احساسش چند برابر شده است. و همین امر غزلش را در دایرهٔ محسوسات محصور ساخته است. و جز ندر تأ آنهم برسبیل تقلید از این دایره گام بیرون نمی نهد. کم اتفاق می افتد که به جنبه های روانی زن نیز بپردازد. آگاهی او از توان هنری اش عیوب جسمانی اش را در نظرش ناچیز می ساخت یعنی از نوآوریهای فنی همواره پرده ای برآن عیوب می پوشانید از این رو توانست مناظر شهوانی ورازونیازهای عاشقانه و توصیف و اقعگرایانه و بی پرده از صحنه های لذ تبوئی همراه با عبارات و تراکیبی خوش آهنگ و طرب افزای در اسلوبی زیبا، جمع آورد. چنانکه اهل ذوق و حال را در برابر تأثیر غزل او یارای مقاومت زیبا، جمع آورد. چنانکه اهل ذوق و حال را در بوانیر تأثیر غزل ای محنه-ماون زیبا، جمع آورد. چنانکه اهل ذوق و حال را در برابر تأثیر غزل او یارای مقاومت زیبا، جمع آورد. چنانکه اهل ذوق و حال را در بوانی تأثیر غزل ای معاومت زیبا، خاص می داشته است. زیرا غزل او نمودار کویای محیط اباحی و تصویر زیبان خایش معمی داشته است. زیرا غزل او نمودار گویای محیط اباحی و تصویر زندهای از خواهشهای شیطانی مردم آنزمان بود. میگفتند که بشار از روی عمد این غزلها را ساخته تا در اعماق نفوس دختران نفوذ کند ودر حافظهشان جایگزین گردد و زندگی عفیفانهشان را دستخوش فساد سازد.

آری غزل او آینه زمان اوست وهمه خصوصیات زندگی زمان او را دربر دارد. نغمههایی که بشار در قصاید غزل گونهاش به گوش ما می رساند نغمههای تازهای است که گوشههایی از آن را در شعر عمربن ابی ربیعه شنیده ایم: شاعری که بشار قدم به جای قدم او نهاده است، بی آنکه قصد تقلید از او را داشته باشد. از جمله قصاید او در این باب قصیده ای است با این مطلع:

> لم يطل ليلى و لكن لـم أنم ونفى عنى الكرى طيف ألـم و قصيدهاى با اين مطلع: يا ليلتى تـزداد نكـرا من حب من أحببت بكرا

> > و قصیدهای که در آن گوید:

يا ليتنى كنت تفاحاً مفلجة أو كنت من قضب الريحان ريحانا

میتوان در مورد نوآوری بشار به این نکتهٔ مهم اشارت کرد که او شعی عربی را از صبغه اشرافیت یا فردیتش که برآن غلبه داشت فرود آورد. شعی پیشاز بشار در همان محیط معمولهٔ خود و با همان تخیلات معهود و عواطف محدود فردی یا قبیله ای محصور بود. مضامین شعری همانهائی بودند که اسلاف نیز به کار می۔ داشتند. علاوه براینها در بسیاری مواقع در خدمت اهواء وامیال صاحبانقدرت بود و بشار آن را بهزندگی وسیع مردم مباهمه جنبه های مختلفش و باهمه شادیها و غمهایش مرارد در نتیجه زمینه ای فراهم آورد که هنرشاعری را در آن امکان موضوعاتی درخور توجه پدید آورد. از این و معارف زمان وامیال تسودهٔ مردم یا جنبه های عاطفی نیرداخت، بلکه موضوعات پیش پاافتادهٔ روزمره راهم که شاعران پیشین بدان توجه والتفاتی نمی کردند از نظل دور نداشت. دربارهٔ زنی به نام ربابه گوید:

«ربابه بانوی خانه است سرکه را در روغن زیتون میریزد ده مرغ دارد و یک خروس خوشآواز.» یاهمانند آن قصیدهٔ هزلیهای که از زبان خری سروده که عشق، او را از خانومان خویشدور کرد، تا بههلاکتش انداخت. آنگاه بهخواب شاعر آمد و او را از حقیقت حال خود آگاه ساخت... مسلم است شاعران پیش از او آنچنان بهخود مغرور بودند که هرگز این معانی را در شعر خود نمیآوردند.

بشار بدین اکتفا نکرد که شعرش تنها بیانگر زندگی توده مردماز جنبههای راحت طلبی و ابتذال آن باشت، بلکه او کوشید تا به همهٔ جنبههای تازهٔ زندگی زمانش علم و احاطه یابد از اینرو بهتازههای سیاست و علم و فلسفه ودین نیز پرداخت و از هریك طرفی بست واز هرخرمن خوشهای چید و همه اینها را در اسلوبی ساده با عباراتی سلیس وشیرین باآهنگی خوش ودلنواز آراسته به تشبیهات لطیف و مضامین و معانی نرم و ملایم بیان میداشت. خلاصه آنکه بشار از میان شاعران نخستین کسی است که با زندگی عصر خویش درآمیخته است و گرایشها به این گرایشها و نیازها پاسخ گوید و این ویژگیها را تصویر نماید و در به این گرایشها و نیازها پاسخ گوید واین ویژگیها را تصویر نماید و حال آنکه شاعران پیشین شعرشان را درخود واصحاب قدرت و نفوذ منحصر می ساختند و در منمار تقلید بریکدیگر پیشی میگرفتند وبدین طریق میان ادب و زندگی خندقی بس ژرف حفر میکردند.

بشار میان نوآوری و تقلید

ديديم كه بشار گاهگاهی به تقليد میگرايد ولی بيشتر جانب نوآوری را رعايت میکند. بنابراین میان این دو در شعر بشار حدی معینکردن دشوار است. نمی توان گفت که از میان انواع شعر او کدام یک نوآوری صرف است و کدام یک تقلید صرف. اصولا در مدایسج او از حیث اسلوب و مضمون تقلید حاکم است اگر چه \_ همچنانکه گفتیم \_ از تصاویر ومعانی جدید خالینیستند و نیز در غزلش ازحیث اسلوب و مضمون نوآوری غلبه دارد هرچند از معانی و مضامین کهن چون ذکر شبهای دیرنده انتظارآلود عاری نیست و چنین است در فخن و هجا و ساین ابواب شعر که بهخاطر آنکه در میان آثار دیگر چندان اهمیتی ندارند، از ذکر آنها خودداری کردیم. از ویژگیهای کار بشار یکی این است که گاه مضامین و معانی تازه را در شیوههای قدیم می سراید و گاه معانی و مضامین قدیم را در شیوههای نوین. به عبارت دیگر شعر بشار نوآوریهایی است که ناخودآگاه برخی سنتها و تقلیدهای قدیم در آن راه یافته یا تقلیدی است که پارهای نوآوریها در آن رخنه کرده است. واین امر هم بعید نمینماید زیرا بشار قسمتی از حیاتش در پایان عصب اموی بود و قسمتی در اوایل عصب عباسی بنابراین در روح او از هردو دوره نشانی و اثری باقی مانده است هرچند گرایش او بهزندگی عصر عباسی بیشتر است. از دیگر سو اوایل زندگی او در میان بدویان گذشته و رسوخ بدویت در روح او چیزی نبوده که به آسانی محو گردیده باشت. عـلاوه بر این نابینائی اش

مجبورش می کرد که باچشم شاعران پیشین جمهان را بنگرد. هر انقلابی هر چند هم که سخت و عمیق باشد نمی تواند یک دفعه در همهٔ شئون زندگی و ادب دگرگونی ایجاد کند بنابراین ارتباط میان قدیم و جدید همچنان استوار باقی خواهد ماند و جز باگذشت سالمها این رابطه گسیخته نخواهد شد. پس عجبی نیست اگر شعر بشار در میان این دو دوره چنین وضعی را داشته باشد.

قدرت شاعرى بشار

عقل و عاطفه، بشار از خصوصیاتی که برای یک شاعی نیرومند ضروری است نیک برخوردار بود. قریعه ای فیاض ودرعین حال فرمانبردار داشت. این قریعه کمتی اتفاق می افتاد که در بیان چیزی به فرمان او نباشد یا از خلق و ابداع سر باز زند. عقل و اندیشهٔ روشن و وسیع او این قریعه را یاری می داد و بدین نسب می توانست به ابواب مختلف و متنوع شعر بی هیچ دشواری چه آن هنگام که زوآوری می کند و چه آن هنگام که در راه تقلید سین می کند وارد شود. نیز از آراء گوناگون و مذاهب متداول عصر خود آگاه بود و می توانست برمعانی و مضامین تازه به مقدار فراوان دست یابد. از اینه اگذشته به احساس و شعوری جه آن و جوشان آراسته بود. به هنگام کینه توزی شعله ای ملتهب می شد که به هیچ چیز ابقاء نمی کرد.

بنى امية هبوا طال نومكم ان الخليفة يعقوب بن داود ضاعت خلافتكم يا قوم فالتمسوا خليفة الله بين الزق و العود

«ای بنیامیه بیدار شوید خوابتان بهدرازا کشید، خلیفه یعقوببن داوود است.

خلافتتان از میان رفته است. ای مردم، خلیفهٔ خدا را میان خیک شراب و عود جستجو کنید.»

و چون فخر میکند تمام وجودش لبریز از حمیت میشود چنانکـه کسی را یارای برابری با او نیست:

اذا ما غضبنا غضبة مضرية متكنا حجاب الشمس او تمطر الدما

«چون همانند مضریان خشمگین شویم حجاب خورشید را برمیدریم تا از آن خون ببارد.»

و چون هوای جلب قلوب در او قوت گیرد چنان جادوئی در شعر خود میدمد که هردلی را برای خود بهرقت میآورد.

ان فسی بسردی جسماً ناحلا السو تسوکسات علیسه لانبهدم

«در جامهٔ من اندامی است لاغر که اگر برآن تکیه کنی خراب میشود.»

و این از مسائلی است که پاره ای از ناقدان ما (بخصوص طهحسین در کتاب حدیث الاربعاء خود) مطرح کرده اند، که بشار در بیان عواطف خود صادق ذیست و شعر او یکپارچه دروغ و تضنع است. مسلم است وقتی بشار سخن از لاغری و شبز نده داری خود میکند هیچ مطابق با واقع نیست. زیرا این دعویها را با حقیقت فاصله ای است بسیار. ولی این که بشار میتواند این دروغ را در چنان قالبی بریزد که چون پرده ای بر معایب او برافتد یا وسیله ای شود تا برای یک لحظه هم که شده چشمان عیبجوی مردم را از زشتی ظاهرش به نقطه دیگری برگرداند و لطف و رقت

خلاصهٔ سخن آنکه بشار را عاطفهای نیرومند و در عینحال صمیمی، و احساسی افروخته است، که شاعر میخواهد بهطرق گوناگون بهآنها پاسخ گوید، یعنی برای این پاسخگوئی به نیروی شاعری خود اسالیب مختلفی را بهکار میگیرد که گاه از حیث ظاهر مخالف با واقع هستند و میخواهند چون پردهای حقیقت روح او را از دیدگان بپوشانند ولی نمیتوانند.

خیال، در بشار تغیل چندان فعال نیست ظاهرا نابینائی از قدرت جولان آن کاسته باشد. ولی آگاهی او از شعر، و حواس بیدار و انتباه شدیدی که معمولا نابینایان جز مردم دیگر، بسیار از آن برخوردارند و به وسیلهٔ آن می توانند دقایق زیبائیها را دریابند و بر هرشیء دیگری مستقرش سازند، به تغیل بشار، یاری می رساند و او را قادر می سازد که صور تازه و روشن و شفاف در قالب رنگها و انوار گویا و شگفت انگیز ابداع کند.

بشار نمییتواند به مناطق خیال صرف قدم نهد، زیرا نابینائیاش، چنانکه معلوم است، موجب تقویت دیگر حواس او شده است تا آنجا که تنها وسیلهٔ انتباه و آگاهی او محسوسات هستند. مثلا او بویها را خوب تشخیص میدهد و به انواع عطرها عشق میورزد و از آنچه حس لامسه به او اعطا میکند نیک بهره میگیرد. و اصوات در ذهن او اثری دیگر میگذارند. بشار هرچه را از طریق حس ادراک میکند، میخواهد به او صورت و رنگی دیگر دهد از این رو غالباً به مضامین و معانیی دست مییابد که بینایان بدان دست نمییابند، چنانکه میگوید:

یـزهـدنـی فـی حب عبـدة معشر قـلوبهم فیها مغالفة قلبی فقلت دعوا قلبی و ما اختار وارتضی فبالقـلب لا بالعـیـن یبصر ذوالعب فمـا تبصر العینان فی موضع الهوی ولا تسمـع الاذنـان الا مـنالقلـب «گروهی که دلشان بادل من هماهنگ نیست مرا از عشق عبده منع میکنند. گفتم دل مرا با آنچه خود برگزیده است و بدان خشنود شده است واگذارید که عاشق به دل می نگرد نه با چشم. در مقام عشق دیدگان نمی بینند و گوشها نمی شنوند مگر از راه دل.»

تغیل لطیفی که اساس آن تصوری است منتزع از احساس، در شعر بشار موجب پدید آمدن اسلوبی واقعگرایانه شده است. او غالباً واقعیت را بدون آنکه در بوتهٔ خیال دگرگون سازد از روی همان اشیاء محسوس منعکس میسازد و در ذکر دقایق مؤثرات حسی از آوردن برخی مضامینی که در عرف مبتذل به شمار می۔ آیند، ابائی ندارد. گاه میتوان گفت که واقعیت بیشترین صفتی است که شعر و تخیل بشار بدان متصف است بنابراین اینگونه ابیات:

اذا وضعت في مجلس لك نعلمها تضوع مسكماً ما اصاب و عنبرا

«چون کفش خود را در مجلس تو گذارد به هرچه رسد بوی مشک و عنبس برآورد.»

و يا:

فــاذا ادنیت منها بصلا غلب المسك على ریح البصل «چون پیازى را به او نزدیك كنى بوى مشك بر بوى پیاز غالب آیـد.» فراوان است.

\*\*\*

بشار در شاعری مقامی والا دارد و شعر او از مزایای بسیاری برخوردار است و این مزایا هرچند او را تاحد یک نابغه فرا نمی برد ولی براو جامهٔ نیرومند ترین شاعران عرب می پوشاند. همچنانکه بیان کردیم او در تجدید اسالیب شعری قویدست بود. کسی که در شعر او می نگرد، در قصائد او از حیث منطقی بودن تألیف چیز تازهای نمی بیند ولی نوآوری او در تعبیر شعری اوست: در زبان شعر ش در اوزان آن و در انواع و الوانش.

زبان شعب بشار همان زبان عربی پاك و پاكيزه است با تمام وسعت و غنای آن كه ذوق عصر عباسی آن را صيقل داده و تراشيده است. بشار از شاعرانی است كه از اسرار زبان آگاهی بسيار دارد و در انتخاب لغاتی كه قرين صحت و بلاغت و متانت و خلوص عربيت و عذوبت آهنگ و دوری از بدويت و آراسته به جمال حضارت باشد ذوقی عجيب دارد. اين خصوصيات اگر چه در اشعبار سبك نوينش چون غزل و هجاء به خوبی نمايان است در آنگونه اشعار او هم كه به تقليد از اساليب قدما سروده است چون مدح و فخر نشان خود را داراست. بشار در غزل و هجا با گزينش الفاظ سمل و سليس شعر خود را در دسترس عامه می نمد هرچند از جمت فصاحت و پاكيزگی الفاظ بس فراتر از سطح عاميانه است. و درمدح و 590

فخر با آوردن تعابیر متین و دور از رکاکت با قدمای این فن برابری میکند، هر چند از جهت ترک الفاظ خشک و نادر و دشوار از آنها ممتاز است و در هر دو حال او آگاهی وسیع وقدرت خود را بر اسرار لغت عرب آشکار میسازد.

در پایان مقال می گوئیم که بشار پیشوای یک انقلاب ادبی است. در بارهٔ او آراء ناقدان متفاوت است. نقادان قدیم بعضی او را سرور بلامنازع شعی عرب میخواندند و بعضی از زمرهٔ طفیلیان شعرمی شمردند. نقادان امروز هم دو گروهند پارهای دربارهٔ قدرت شاعری او راه غلو می پیمایند و پارهای سخت بر او می تازند و برایش ارزش و اعتباری قائل نیستند. اما آنکه از هر حب و بغضی خالی باشد اذعان خواهد کرد که اگر بشار از نوابغ شعر عرب نیست ولی از چنان مواهبی برخوردار هست که او را تا سطح نوابغ و مبرزین شعر فرا برد. او نه فردی بی همتا است و نه برعکس یک طفیلی فرومایه بلکه در میان شاعران بزرگت عرب مقامی ارجمند را اشغال کرده است.

علاوه براینها بشار از یك فضیلت دیگر كه انكار آن ممكن نیست بی خوردار است: او نخستین كسی است كه از دایرهٔ تقلید كوركورانه كه اكثر شعرای پیش از او گرفتارش شده بودند، قدم بیرون نهاد و میان ادب و زندگی رایطهای استوار برقرار ساخت و به تكنیك خاصی كه برگزید برای نوآوری در شعر عرب بابی گشود و نمونه هایی ارائه داد كه اگر شاعران عصر عباسی كه بعد از او آمدهاند هریك برطبق ذوق و نبوغ خود در كیفیت آن می افزود یا در تكمیل آن کوششی به خرج می داد مسلما شعر عربی غنائی بس خطیر می افت ولی متأسفانه شعرای بعد از او از این كار سر باز زدند و همچنان دامن تقلید را رها نكردند تنها معدودی در این مضمار نوآوری با او هماهنگ شدند از آن جمله است ابونواس كه او نیز در زعامت انقلاب ادبی بااو شریك است.

## بعضي مراجع:

طهحسين: حديث الاربعاء \_ الجزءالثانی، الطبعةالثانيه \_ القاهر، ص ٢٣٨\_ ٢٤٨ . ابراهيم عبدالقادر المازنی: بشار، في كتابه «اعلام الاسلام». اسماعيل مظهر: تاريخ الفكر العربی: القاهر، ١٩٢٨ ص ١۶٣ \_ ١٨١. حنانمر: بشاربن برد \_ الطرائف ١ \_ حمص ١٩٣٣ ص ١٤٢ \_ ١٨١. مارون عبود: الرؤوس \_ بيروت ١٩٢۶ \_ ص ٧٨\_ ٥٠٥. زكى مبارك: بشاربن برد \_ تعليق على بحث J. Hell في دايرة المعارف الاسلاميه \_ الترجمة العربيه. عبد القادر المغربی: بشاربن برد \_ مجلة المجمع العلمي العربي ٩ ص٥٠ ٧٢٢.

# فصل دوم

# ابونواس (۷۶۲\_۸۱۳م/۱۴۵\_۵۹ ه)

خمريات:

باده گساری یکی از آشکارترین مظاهر زندگی آمیخته به نوشخواری و ملاهی تمدن جدید عباسی است. در این دوره در همه بلاد اسلامی شرابخواری رواج داشت و در بغداد و حومه آن برسر راه قوافل و مسافران دور از چشم شرطه وعباد و متدینان، هرجا میکدهای دایر بود و مردان یا زنانی از مجوس و نصاری و یہود غالباً از ایرانیان و رومیان و نبطیها و کردها و سیاهان به باده فروشی مشغول بودند. میکده ها میعادگاه خوشگذرانها بود که گاه یک یا دو یا سهروز در آن می ماندند حتی اتفاق می افتاد که یک ماه تمام همچنان سرگرم نای ونوش باشند.

دیرهای مسیحیان نیز در بلاد پراکنده بود. این دیرها گاه در خود شهر یا در حومه آن و گاه دوراز آبادی بردامنه کوهها برپا بود. دراین دیرها بعضی از افراد به عبادت پروردگارشان در عزلت و دور از غوغای شهر مشغول بودند، ولی مسافران یا کسانی که به قصد شکار یا تفرج از شهر خارج می شدند، غالباً برای استراحت راه خود را کج می کردند به آن دیسرها وارد می شدند، راهبان نیز با سخاوت تمام از مهمانان پذیرائی می کردند، این دیرها نیز از شرابهای تازه و کهن خالی نبود. خرید وفروش شراب یکی از راههای معیشت راهبان بود. غالباً مهمانان را به جامی چند می نواختند. بنابراین کسانی که هوای باده خواری در سر داشتند

ابونواس با دارودستهٔ بادهخوار لندتجوی خود گاهی به آن میکده ها و گاه به آن دیرها سر میزد. مینوشید و زبان به وصف شراب و مستی میگشود و زیباترین نغمه های خویش را سر می داد. بادهنوشی از زمانهای قدیم رایج بوده ودر هر زبانی شاعران در وصف ان تغنی کردهاند. بنابراین خمریات را در ادب عربی از دورترین زمانها جائی بوده است. در میان شاعران عصر جاهلی کسانی که بدان نیرداخته باشند بس اندکند. ملوفه و عنتره و عدی بن زیدالعبادی و بسیاری دیگر جز آنها، در وصف می سخن کنتهاند. حتی اعشی، بخش زیادی از شعرش را به وصف می و می پرستی اختصاص داده است. البته اهل جاهلیت عموماً وقتی به وصف می، می پرداختند بیشتر مقصو دشان فخر و ستایش کرم و جوانمردی خود بود ودر وصف خود می جانب اجمال را در نمی گذشت. علاوه براین آنها وصف می را فن مستقلی از فنون شعر نمی شمردند. چون دین اسلام آمد و قرآن فتوی به حرمت می داد چندی شاعران از وصف می

خودداری کردند هرچند خود در خفا مینوشیدند. کار برهمین قیاس بود تا دولت اموی استقرار یافت و پاره ای از خلفای اموی به شرب خمر نشستند و بعضی چون ولید و یزید درباده کساری شهره شدند. البته باده کساری آنها نه کاملا آشکارا بود و نه در نهان. زیرا مردم به دیده تعجب در آنان مینگریستند و نفس عمل را تقبیح میکردند. از شاعرانی که دراین روزگار زبان به وصف باده گشود اخطل بود که به خاطر مقام و منزلتی که در نزد خلیفه داشت در تجاهر به فسق آزاد بود حتی به باده کساری خود فخر میکرد و در آن باب شعر می سرود. دیگر از شاعرانی که به و صف می زبان گشودند ولید بن یزید بود. این ولید، پیشوای شاعران طریقهٔ بی۔ بند و باری و لاابالیگری و هرزگی و خمریات و تجاهر به کفر و زندقه بود. شعر نمی آمد و همهٔ مضامین آن را در برنداشت.

دورهٔ عباسی ـ چنانکه گفتیم ـ دورهٔ آزادیها و لذتجوئیها و رواج بازار میکدهها و عشرتکدهها بود. مردم غرق در باده گساری بودند و گفتگو و جدال دربارهٔ حلیت و حرمت آن بالا گرفته بود. اما بعضی از شعرا بیآنکه دراین گفتگوها و جدالها بپیچند برای خود فتوا به حلیت آن داده بودند و آشکارا از ولع خویش به شراب حکایت میکردند. همراه با شراب و کنیزگان خوبروی، غنا نیز سخت شایع شد و در هر کاخ و سرایی بانگ نوشانوش باده خواران با آواز مغنیان درهم می آمیخت علاوه بر اینها عشقبازی با پسران نیز متداول گردید و شاعران در این

زندهی ابونواس

دربارهٔ زندگی ابونواس روایات اندکی آمده است و این روایات با وجود اندك بودنشان بسیار مغشوش و بهمآمیختهاند.

ابونواس، حسن، در اهواز، یکی از بلاد خوزستان، در ایران، در حدود سال ۱۴۵/ م/۱۴۵ ه متولد شد. نام پدرش هانی بود. بعضی گویند هانی از مردمدمشقو جزم سپاهیان مروان آخرین خلفای بنیامیه بوده است. بعضی گویند او هم ایرانی۔ الاصل بود. اما مادرش جلبان مسلماً ایرانی است. این پدر و مادر هر دو از مردم کمنام بودند و چنانکه برمیآید زندگی در بینوائی میگذرانیدند.

حسن دوساله یا شش ساله بود که پدر و مادرش به بصره آمدند: شهری که باید آنرا وطن ابونواس خواند. زیرا تا سن سی سالگی در آن شهر زندگیکرد.

چون کودك بهسن درس خواندن رسید، پدر او را نزد کسی فرستاد تا قرآن را به او تعلیم کند. اما پس از کوتاه مدتی پدر بمرد و کودك را در دامن رنج و عذاب زندگی رها کرد. مادر که توان نان دادنش را نداشت او را به عطاری سپرد و او با مزد اندکی که میگرفت برای مرد عطار عود می تراشید.

بصر، در آن ایام از مراکز علم و فرهنگ بود و جز بغداد همتایی نداشت. در آنجا محدثان و راویانی مطلع، چون اصمعی و ابوعبید، و نحویان بزرگوار وقراء مشهور و لغتشناسان بنام، چون ابوزید انصاری زندگی میکردند و جوانان برای فرا گرفتن علم نزد آنان آمد و شد داشتند. ابونواس اگر چه در بازار دستهایش بهکار عود تراشی مشغول بود ولی دلش شیفتهٔ ادب و علم بود. از اینرو به شاگردی نزد ابوعبید، و خلف الاحمر پیشوای اهل لغت رفت هنوز در اوان جوانی بود که سخت دل به علم نهاد و همچنان به کسب علم پرداخت تا در فرهنگ و دانش زمان خویش مهارت یافت. ابن خلکان در تاریخ خود، از اسماعیل بن نوبخت روایت می محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز محفوظ اتش از او بیشتر باشد، با آنکه کتاب اندکی در اختیار داشت.» و نیسز

بصره در آن زمان تنها مرکز علم نبود، اصحاب لهو و لعب نیز در آنجا بسیار بودند و محافلی داشتند. نیز بی بند و باری و هرزگی در میان جوانان شیوع بسیار داشت. ابونواس خود شیفتهٔ این محافل بود و او هنوز تازه جوانی بیش نبود که در این راه قدم نهاد. بخصوص برخوردش با شاعر دیگر به نام والبة بن الحباب که خود در زمرهٔ عشر تجویان زمان بود، او را بیشتر بدین راه سوق داد. والبه از هوشمندی و ذوق شاعرانه او در شگفت شد و او را همراه خود به کوفه برد و به تربیت و تعلیم او همت کماشت. والبه همچنان همدم ودمسازش بود تا او را در بی بند و باری و هرزگی و لاابالیگری همتای خود گردانید و به دارودستهٔ خراباتیان سپرد.

اما، نه در غلطیدن بهعوالم اوباش او را از علم آموزی مانع آمد و نه علم آموزی مانع آن شد که خود را از آن جماعت کنار کشد. در این ایام بفکر افتاد که آگاهی خود را از زبان عربیکامل کند و با لغت خالص و فصیح بیشتر آشنا شود، این بود که مدت یک سال در بادیه و میان اعراب بدوی زیست. دراین ایام که به سی سالگی می رسید و به ادب و دانش خود سخت اطمینان یافته بود، چشم به بغداد دوخته بود؛ زیرا در بغداد بود که می توانست مالی به چنگ آرد و از مصاحبت زیبارخان تمتعی برگیرد و به آنچه خو شبختی اش می پنداشت دست یا بد.

در حدود سال ۲۹۵ م/۱۷۹ ه، بههنگام خلافت هارون الرشید، به بغداد آمد و به برمکیان پیوست. برمکیان در آن ایام زمام همهٔ کارها را بهدست داشتند. ابونواس مدحشان کرد و از آنها جوائز و صلات کرامند گرفت. و چون از برمکیان نومید شد به آل ربیع که آنها نیز خاندانی صاحب جاه و ثروت بودند و با برمکیان رقابت میکردند، پیوست و مدتی در خدمت آنان بود و بیش از هرکس دیگر بهستایش آنان پرداخت. البته در این میان کسان دیگری را هم مدح گفته و از آنها جوایز دریافت کرده است.

ابونواس در آغاز جرئت آن را نداشت که به دربار خلیفه داخل شود و خود را به مقام تقرب او رساند؛ زیرا نه شیوهٔ زندگیاش اجازت میداد و نه سبك خاص شعرش. اما در سال ۴ ۹۰ ۸م/۱۸۷ ه پس از سرکوبی برمکیان که فضل بن الربیع بر کرسی وزارت استقرار یافت، به پایمردی او به دربار خلافت نزدیك شد و هارون را مدح گفت و آن را پس از پیروزیاش بر نقفور، قیصر روم که شد و هارون را مدح گفت و آن را پس از پیروزیاش بر نقفور، قیصر روم که خلیفه سرود. گویا تا اندازهای توانسته بود نظر رشید را به خود جلب کند و خود را به او نزدیك سازد. اما طولی نکشید که خلیفه را از رفتار آن شاعر آزادمنش خلیفه از او شد. تا یك روز جساری و لاابالیگری و اتهام او به زندقه سبب نفرت عدنان از جمله قریش به بدی یاد کرد. خلیفه فرمود تا او را بهزندان افگنند، این زندان چهار ماه مدت گرفت. مسلم است که زندان برای شاعری چون او چه وردناك و ملالتآور بود. همهٔ ابواب ملاهی بر روی او بسته مانه بود. این بود که زبان به پوزش گشود و با فرستادن چند قصیده از او و بسته مانه در بین بود که زبان به پوزش گشود و با فرستادن چند قصیده از او را به زندان دانین بود که زبان به پوزش گشود و با فرستادن چند قصیده از او ملب بخشایش کرد.

چون از ریدان بیورن امد، هوای ان داست که سیوه پیشین عود را در پیش گیرد اما با دست خالی کجا میتوان به نای و نوش و لذتجویی نشست. چون راهی در پیش نداشت، راهی مصر شد و در آنجا به خصیب امیر مصر که متولی دیوان خراج بود، پیوست. در قصیده ای که در ستایش خصیب سروده وصف مسیر و سفر خود کرده و از اماکنی که در میان راه بر آنها گذشته است نام برده است. در این مورد که در نزد خصیب تاچه د تمتع یافت روایات مختلف است. اما واضح است که خصیب را مدح گفته و خصیب نیز از مدایح و از مجالست شاعر خشنود بوده و با عطایای خویش او را از تنگدستی نجات بخشیده است. اما مصر، جای بغداد را نمی گرفت و عطایای خصیب نمیتوانست جوابگوی اسرافها و ولخرجیهای شاعر باشد. این بود که به بغداد بازگشت و خصیب را به بخل وخست هجو کرد. ابونواس هنوز تحصیل علم میکرد که با محمد امین آشنا شد. امین او را به دوستی برگزید و ندیم خاص خود گردانید. ابونواس همواره در ارزوی آن بود که روزی شاعر دربار امین و ندیم خاص او گردد و این به هنگامی بود که امین به خلافت رسد. ایسن آرزو به زودی برآورده شد. ترا امین به تخت خلافت نشست، دوست ایام جوانیش را فرا خواند و ندیم و شاعر خاص خود گردانید. این ایام خوشترین ایام حیات او بود. دیگر هرچه می خواست برایش مهیا بود. و چون میان او و خلیفهٔ نو از مدتها پیش دوستی بود، در سرودن شعر به زحمت نمی افتاد. هرچه برقلمش و زبانش جاری می شد در مدح او می خواند. اما ایرن نعمت بیش از دو سال نپایید، میان امین و برادرش مآمون، اختلاف بالا گرفت و به گوش خلیفه رسید که حسن بن سهل در خراسان گفته است: چگونه کشتن امیرن جایز نیست در حالی که ابونواس شاعر و ندیمش می گوید:

الا فاسقنی خمراً و قل لی هی الخمر ولا تسقنی سرا اذا أمکن الجهـر

«مرا شراب ده وبگو که این شراب است. واکنون که به آشکارا می توان، در نهان شراب مده.»

خلیفه از این سخن بر خود بیمناك شد و به اصلاح خویش روی آورد و كوشید كه زبان طاعنان را كوتاه سازد. این بود كه بهناگاه با شاعر دل بد كرد و بر او خشمگین شد و بهزندقه متهمش ساخت و سه ماه بهزندانش افكند سپس آزادش كرد و از بادهنوشی منعش نمود.

ابونواس زندگی خود را مخصوصاً در بغداد مد ر اماکنی سپری می ساخت که بزم شراب و شاهدش مهیاباشد. همواره در میان گروهی از همدمان و هم پیالگان از میکدهای به میکده ی می رفت و گاه روزها در آنجا سرگرم باده نوشی و سماع ساز و سرود بود. باآنکه مال فراوان به دستش می افتاد همواره در طلبش حوص می ورزید. زیرا آن درآمد سترگت پاسخ آنهمه اسراف و تبذیر او را نمی داد. در جوانی دل به زنی بست به نام جنان. در شعر خود از او فراوان یاد کرده است. ولی جنان تنها دلدار او نبود او به هر صاحب جمالی دل می بست و سرتاس زندگی اش چیزی جز این نبود، تا آنگاه که نیرویش رو به نقصان نهاد ولاغر و ناتوان گردید.

چون امین در سال ۸۱۳م/۸۱۸ ه کشته شد، او سخت نومید و محزون شد. خود نیز در سراشیب زندگی افتاده بود. چهرهٔ مرگ را در برابر خود میدید و از اینکه عمر را بهبادهگساری و عشقبازی سپری ساخته پشیمان شده بود توبه کرد و زهد پیشه گرفت. تا در سن ۵۴ سالگی در بغداد وفات یافت.

شافعی روایت میکند که: بر ابونواس داخل شدم، پوسیدم: برای چنین روزی چه آماده کردهای؟ گفت:

تعاظمنى ذنبى فلما قسرنتسه بعفوك ربى، كانعفوك عظما

«گناهم در نظرم بزرگت آمد، اما ای پروردگار من، چون با عفو تو آنرا سنجیدم عفو تو از آن بزرگتر بود.»

ابونواس برای راهی که در پیش گرفته بود همهٔ اسباب را مهیا داشت: زیباروی و خوشاندام بود، روحی لطیف و احساسی قوی و علاوه بر اینها هوشی سرشار داشت. از لغت و شعر نیک آگاه بود، بهفلسفه هندی و یونانی و نجوم و طبیعیات آشنایی کامل داشت. این هماهنگی میان زیبائی جسمانی و وسعت اطلاع و اکاهی علمی، او را از هر جهت برازندهٔ رفاقت و همدمی و همداستانی اهل ذوق کرده بود. از همان دوران صباوت به بی بند و باری و همصعبتی با خرا با تیان و او باش خو گرفته بود، چنانکه در بزرگی هیچ دین و آیینی جز آن نمی شناخت:

| لـم اقـل مـن لـنة حسبي     | _تلك لــذاتى و كنــت فتــى  |
|----------------------------|-----------------------------|
| و شرب المـدامـة بـالاكبــر | _ طربت الـي الصنج و المزهر  |
| و خضت بحـورأ مـن المنكـر   | و القيت عنــى ثيــاب المهدى |
| و امشی علی القصف فی مئیزر  | و اقبلت اسحب ذيل المـجون    |

«اینها لذتهای من هستند و من نوجوانی بودم که هرگز در برابر لذتی نگفتهام که مرا بس.

بهچنگ و عود، بهطرب آمدم و بهنوشیدن باده در ساغرگران. و جامهٔ هدایت از خود دور کردم و در دریای منکرات غرقه شدم، و در حالی که دامن نوشخواری و عیاشی بر زمین میکشیدم آمدم و پوشیده در لمو و لذت رفتم.»

ابونواس از آنچنان وسعت صدر و خویشتنداری و دوراندیشی برخوردار نبود که بتواند به عواقب این لاابالیگری و هواپرستی خویش بنگرد و برای خود راه و روشی انتخاب کند که بهسعادت ابدی راه جوید. از این رو امیال و هواهای ایام نوجوانی او در تمام طول زندگیاش با او همراه بود. او در بیشتر عمر خود، چونان پسران نوخاسته از زیر بار هر مسئولیتی شانه تهی می کرد، حتی آنقدر که به مسائل جسمانی دلبستگی نشان می داد، به مسائل و حوادث اجتماعی و سیاسی توجه نداشت همه آن کشمکشهای سیاسی را چون مردی که از دیر و نه به مندهبی علاقه نشان داد. حالا چه مرگز به گروه و حزبی پیوست و نه به مندهبی علاقه نشان داد. حالا چه سیاسی را چون مردی که از دیر شراب بود و لذات محسوس جسمانی. هرچه رسیدن به این دو را برایش میسر شراب بود و لذات محسوس جسمانی. هرچه رسیدن به این دو را برایش میسر میساخت و اسبابشان را فراهم میآورد، به سوی آن می گرایید و هس چه خار راهش بود از آن تنفر می جست. همواره دم را غنیمت می شمرد. و چون مرتکب فروری می شد، هرگز به عواقب آن که فردا چه خواهد شد نمی اندیشید. از هیچ فروری می شد، هرگز به عواقب آن که فردا چه خواهد شد نمی اندیشید. از هیچ تجاهر را از تستر بیشتر میپسندید از اینرو هرگز منصبی والاتر که، شرط نگهداشت آن، ریاکاری و در پرده گناه کردن است. نپذیرفت و همواره زمزمه میکرد:

> ودع التستر و الرئاء فما هما من شانیه «پنهانکاری و ریا را رها کن که آن دو کار من نیستند.»

اما این زندگی آمیخته به نوشخواریها و لذات با همان جلا و صفای نخستین چندان دوامی نیافت. زیرا جوانی بسیج سفر کرد و همراه آن کاروان دلانگیز نشاط و بیخبری نیز روی بهرفتن آورد. در برابر خستگی و خمار جز آن چارهای نداشت که مستی را به مستی پیوندد و کامجویی را بهکامجویی تا آنجا که نه دیگر یارای اندیشیدنش بود و نه توان رویارویی با زندگی. پس چه بهتر که باز هم از اندوهها وناکامیها وشوربختیهای زندگی بهدامن می پناه برد و گوشهٔ امن خود را در کنج میخانه بجوید. کمکم نوعی بدبینی بر روحش پنجه افکند و چون دیگر راهی برای تمتع از حیات نمییافت کارش بهیاس کشید:

عليك باليأس من الناس ان الغنى ويحك فسى الياس

«بن تو باد که از مردم نومید شوی که بی نیازی ـ وای برتو ـ در نومیدی است.»

هرکس در چنین حالی به آیندهٔ زندگی مینگرد و به پایان آن. و در آن افق تیره و ترسناك، افق مرگ که پایان کار هر آدمیی، خواه و ناخواه بدانجاست، نظر میکند و از اینکه آنسوی این افق چیست ترس بر او چیره میگردد و به ناچار دست به گزینش میزند: آیا لذات ناپایدار را بر گزیند یا پارسایی در دین را. گاه ممکن است که قضیه را بدین سان حل کند که بگوید: ایمان به عفو بیپایان خداوند آوردم و به رحمت او اطمینان کردم و همین اعتقاد به عفو و رحمت ایزدی، واداردش که دیگر بی هیچ بیمی و هراسی منکری نماند که نکند و مسکری که نخورد. زیرا به نظر او \_ چنانکه مرجئه میگفتند \_ ایمان تصدیق به دل است و خداوند همهٔ کبائر جز کفر و شرك را میآمرزد. چنانکه گوید:

اترك التقصير فــى الشرب و خذها بنشاط لم ــ و عفـو الله مبذول غداً عند الصراط ــ خلــق الغفران الا لامرىء فى الناس خاطى؟!

«از باده گساری باز مایست و جام شادمانه گیر. که عفو خداوند را فسردا در نزد پل صراط به بندگان ارزانی می دارند. آیا غفران خداوند جسز بسرای

خطاکاران آفریده شده است؟»

ابونواس با کسانی که جز اعتقاد مرجئه راه دیگری پیش گرفته بودند، خصومت میورزید. چنانکه نظام از مشایخ معتزله را که او را از چنان اعمالی منع کرده بود، ومیگفت که مرتکب کبیره در آتش مخلد است، هجو کرد و گفت:

دع عنك لومى فان اللوم اغسراء و داونى بالتسى كانت هسى الداء وقل لمن يدعى فى العلم فلسفة: «حفظت شيئًا وغابت عنك اشياء!» لا تحظى العفو ان كنت امرأ حرجاً فان حظر كسه بالسديسن ازراء

«مرا ملامت مکن زیرا ملامت، مرا تحریض میکند. بلکه درمانم کن به چیزی که خود عین درد است.

به آنکه در علم دعوی فلسفه میکند، بگو: یک چیز از بر کرده ای و چیزها از تو پنهان مانده است.

هرچند مردی تنگنظر و گرانجان باشی، مانع عفو مشو زیرا منع کردن از عفو دین را حقیر میکند.»

آری ابونواس با آنکه به فرائض و شعائر دین عمل نمیکرد و اگر چه تقوی در اعماق روح او جایگزین نشده بود، ولی در تمام عمر مؤمن زیست و چون قوایش نقصان گرفت ومرگ را نزدیك خود دید عواطف دینی از زوایای روحش چهره نمود.

# آثار

از ابونواس ديوانى بر جاى مانده كه حدود دوازده هزار بيت شعر دارد، وبارها در بيروت و مصر چاپ شده است بعضى، اشعار او را بهچند باب چون الخمر، المجون، الغزل، المدح، الرثاء، الهجاء، الوصف، الطرد، الزهد و العتاب تقسيم كردهاند.

آیا همهٔ این دوازده هزار بیت از ابونواس است؟ اشعار بسیاری مخصوصا در خمریات و خراباتیگری و لمو به و نسبت داده اند که از او نیست، حتی برخی در پیرامون زندگی او اساطیری بافته اندو در این ابواب هر شعری را که سراینده اش ناشناخته بوده است به او نسبت کرده اند. از دیگر سو بسپیاری از شعرهای جدی او به قلم نیامده است، زیرا ابونواس خود دیوان اشعارش را گرد نیاورده است، بلکه در حدود سی یا چهل سال بعد از وفاتش دیگران آن را جمع آوری کرده اند. بنابراین اشعار سست و ضعیفی که در دیوان او آمده است یا از او نیست و به او انتسابش داده اند یا از همان اشعاری است که بداهة به هنگام باده کساری بر زبان می آورده و دیگران ضبط نموده اند.

ابونواس، تقليد و نوآوری

ابونواس نیز چون بشار بن برد شعر خود را آینهٔ تمام نمای زندگی خویش قرارداد، و میان ادب و واقعیت پردهای نکشید. و چون این شیوه با آنچه شاعران پیشین و مقلدان آنها آورده بودند، فرق فاحش داشت، باید ابونواس را نیز چون بشار در شمار شاعران نوآور به حساب آورد. اما میان این دو شاعر، که به حق پیشوای نوآوران عهد عباسی هستند تفاوتی است. بشار میخواست شعر خود را با گرایشهای زمانش هماهنگ سازد، بیآنکه بغواهد آگهاهانه بنیانگهار سبك نوینی در شعر باشد، حال آنکه ابونواس در این راهآگاهانه گام نهاد و در همه جا از آن به دفاع برخاست و بركسانی که به خلاف شیوهٔ او سخن میگفتند معمور بودند که برای ارضام خاطر قدر تمانی که به خلاف شیوهٔ او سخن میگفتند مجبور بودند که برای ارضام خاطر قدر تمندانی که مدایحشان را می سرودند و بودند، در مدایح خود سبك و شیوهٔ قدما را مراعات کندان زندگی بدان نیازمند بودند، در مدایح خود سبك و شیوهٔ قدما را مراعات کنند. از این گذشته فرهنگ بودند، در مدایح خود سبك و شیوهٔ قدما را مراعات کنند. از این گذشته فرهنگ بودند، در مدایح خود سبك و شیوهٔ قدما را مراعات کنند. از این گذشته فرهنگ بودند، در مدایح دون آنکه خود خواسته باشند به جانب تقلید کشیده می شدند.

اینک پیش از آنکه به موارد نوآوریهای ابونواس مخصوصاً آن قسمت از شعرش که ویژهٔ خود اوست، یعنی خمریات، بپردازیم، بهجنبه های تقلیدی و سنتی شعرش می پردازیم.

ابونواس جز در موارد اضطرار آهنگ تقلید نمیکند، آنبهم غالباً در آغاز قصائد خود. و از اینکه باید همان شیوههای پیشین را پیش گرفت اظهار ملالت میکند. حتی بیمی از آن بهدل راه نمیدهد که بگوید:

أعر شعرك الاطلال و المنزل القفرا فقر طالما أزرى به نعتك الخمرا دعاني اللى وصف الطلول مسلط يضيق ذراعر أن أرد له أمرا فسمعا أميرالمؤمنين و طاعة و ان كنت قد جشمتنى مركباً وعرا

«شعر خود را به اطلال و منزلگاههای متروك بیابان ها عاریه ده، که مدتهاست که وصف تو از باده، شأن آنها را فرو آورده است.

مرا صاحب قدرتی به وصف اطلال میخواند که توان آن ندارم که فرمانش را دیگرگون کنم.

ای امیرالمؤمنین شنیدم و فرمانبرداری میکنم هر چند مرا مجبور ساختی که بر مرکبی چموش سوار شوم.»

آگاهی بسیار ابونواس از ادبیات کمن و شناخت او از لغت عرب و قدرت شاعری، بدو امکان آن را داده بود که در شیوههای کمن ـ هرگاه به آنمها بپردازد ـ شاهکاری بوجود آورد. چنانکه مدایح او با مدایح شاعران سلف، مخصوصا شاعران

اموی پہلو میزند. ابسونواس اینگونه قصائد خود را با وصف اطلال و دمن یا با تغزلی ساختگی آغاز میکند و سخن را به کوچ کردن قبایل و وصف ناقه و معمل می کشاند، تا به مدح ممدوح می رسد. آنگاه او را به همان او صاف معمهود چون کرامت اصل و عظمت جود و سخا میستاید و از خویشاوندی او با مقام نبوت سخن می گوید. همه اینها برای آن است که آن کف کریم صله ای بر دامن شاعر ریزد، نه از روی میل و علاقه. اما این قصائد در عین حال در اسلوبی والا، الفاظی پرطنین، اوزانی جلیل و پر از مبالغهها، سروده میشوند. هرگاه ابونواس خود را به ممدوح نزدیکتر احساس کند و میان آنها ملاحظات کمتری باشد برای خود آزادی بیشتری قائل می شود و کمتر به سبک کمن می گراید. چنانکه در مدایح دوست و ممدوح خود محمد امین چنین میکرد. همچنین رثساءهای او را \_ هرچند بس اندکند \_ می توان در شمار اشعار سنتی و قدیمی او آورد. به راستی رثاءهای ابونواس نمی تواند جز متصنعانه و مقلدانه باشند، زیرا او از زمره کسانی است که نمی توانند در این مضمار از روی صدق و صفا جولان کنند. مردی که در همهٔ عمر خویش تلاش کرده است تا با لشکر اندوه و الم بهنبرد برخیزد، تا آنجاکه هر عاطفهٔ مشفقانه را با لذتجوئی و نوشخواری از دل خود برکنده، چگونه می تواند از سوز دل در رثاء کسی قصیده پردازد.

از این دو مورد مدح و رثاء که بگذریم، دیگر اشعار ابونواس نیز چون شعر بشار، از پارهای تقالید خالی نیست، حال بهخاطر تفنن در گرایش به سبکهای کمن باشد، یا اقتباس معانی و مضامینی که اغلب شعرای پیش از او بر زیان میراندهاند. از اینرو چون به همهٔ ابواب شعر او از وصف و فخر و هجاء و غیر آن سر بکشیم، هم نشان نوآوری را می بینیم و هم اثر تقلید از شیوه های کمهن را و به خوبی حرکت او را میان این دو گرایش احساس میکنیم اما در هر حال گرایش او بیشتر به سوی نوآوری و خروج از بند تقالید کمن است و گفته هایی بر این شیوه در دیوان او فراوان تر است.

## ابونواس شاعر نوآور

ابونواس همانند بشار بهسبب چند عامل خارجی و نفسانی بهنوآوری گرایش داشت. یکی آنکه در زندگی نوین عباسی شکستن قیدها بود و پدید آمدن آزادیما و خروج از بند سنن و تقالید و ابونواس خود فطرتاً شیفتهٔ چنین وضعی بود. دیگر آنکه در اجتماع جدید بیبند و باری، اباحت و خرابات نشینی رواج بسیار یافته بود و ابونواس خود ازمشتاقان بیبند و باری و اباحت و خرابات نشینی بود. در سیاست نیز میان عرب و غیر عرب مخصوصاً ایرانیان نزاعی سخت درگرفته بود، گروهی عربگرا بودند و گروهی طرفدار شعوبیان. در این میان ابونواس عرق ایرانی داشت، یا بهعبارت بهتر چنان بود که به هیچ جانبی خود را نمیبست، مگر آنکه منافع مادیاش اقتضاء کند. در ایسن میان غیر عربان مخصوصاً ایرانیان، آزادمنش تر از اعراب بودند و معافل سور و سرور و باده گساری و نشاط و نیز هنررا ـ یعنی اموری را که اعراب سنتگرای با آن ها الفتی نداشتند ـ ترویج می کردند و می دانیم که ابونواس با چه خشم و نفرتی به سنتگرائی اعراب و زند کی خشك و بی آب و رنگشان می نگریست و تا چه حد فریفتهٔ زندگی آمیخته با سور و سرور و باده گساری و هنر بود. نیز به سبب علم و فلسفه که رواج یافته بود آراء و مذاهب نوینی پدید آمده بود که اعراب پیشین از آنها آگاهی نداشتند و ابونواس با علم و فلسفه آشنا بود و به این آراء و مذاهب جدید سخت دلبسته. از سوی دیگر در دین نیز یک نوع آزاداندیشی پدید آمده بود، که در دورهٔ گذشته جایی برای آن نمی۔ شناختند گروهی دست به تأویلات زده بودند که پیش از این کسی را یارای آن نبود. و ابونواس که نمی توانست دین را به کناری نهد بیش از هر کس به این تأویلات و آزاد اندیشی ها نیازمند بود. خلاصه آنکه ابونواس در معیطی می پست که با خواستها و گرایشهای مادی و معنوی او بسیار موافق افتاده بود.

با این همه ابونواس شاعر بود، میتوانست به همان راهی قدم نهد که شاعران پیش از او قدم نهاده بودند، یعنی اگر در شیوهٔ زندگی قیود و تقالید را به چیزی نمی گرفتند در شعر از آن گریزی نمی شناختند. اما ابو تواس با آن طبیعت صریح و روح آزادی پسند خود، هرگز نمی توانست با این تناقض به کنار آید. از دیگر سو اشعار سنت شکن بشار در روحیهٔ او تأثیری شگرف نهاده بود. از این رو او نیز همانند بشار میان زندگی و شعر وفق داد و شعر خود را تصویر روح وزندگی خود و نیز تصویر رنگینی از شیوهٔ زندگی جدیدی که بر جامعه حکمروا شده بود قرار داد. اما چنانکه گفتیم ابونواس به همین حد از تایید توقف نکرد، بلکه به دفاع از آن برخاست و در ستایش آن نکته ها پرداخت و شعر قدیم و طرفداران آن را سخت مورد انتقاد قرار داد و شیوهٔ زندگی اعراب را به باد استهزاء گرفت.

#### مظاهر نوآوری در شعر ابونواس

• هجاء، ظاهراً چنین بهنظر میرسد که ابونواس از شاعران هجوگوی نسبت نبوده است. در فطرت او از آن کینه توزیی که در فطرت شاعران هجاگوی نسبت به نوع بشر نهفته بود و بهترین تفریحشان آن بود که پرده از عیوب مردم برگیرند، سپس آنها را زیر ضربات ناسزا بگیرند، اثری نبود. از سوی دیگر دلبستگی او به دختر رز و وصف جمال آن چنان مجالی برایش باقی نمیگذاشت که به زشتیهایی که دستمایهٔ هجاگویان است بپردازد. اما با این همه گاهگاهی نیز ابیاتی هجاگونه برقلمش جاری شده است این هجاءها را چند علت است: این ابیاتی هجاگونه برقلمش جاری شده است این همایما را چند علت است: ماه جنبهٔ حزبی و دفاعی دارند، یعنی دفاع از یك عقیدهٔ سیاسی یا دفاع از گرایش ادبی را دربردارند. شاعر با گروهی که عقیدت و گرایشی برخلاف او دارند مبارزه میکند. او در اینگونه اشعار بیشتر اعراب را هدف قرار می دهد و به نوعی خاص با روحیات و طرز تفکر کمن آنان میرزمد. و گاه اشعار هجوآمیز او در طعن بهخاندانهای ذینفوذ و قدرتمند یا تعریض و کنایه به قبایل عرب، مخصوصاً نزاریان است. او دربارهٔ قبایل عرب به عیبجویی مینشیند و روحیات اعراب قدیم، فرزندان بادیه را، به باد انتقاد میگیرد و زندگی آمیخته بهخشونت و سخافت و خواری آنها را و نیز کسانی را که هنوز هم از آنرو حیات متاثر هستند به استمزاء میکشد.

قصائد دسته اول که باید آنها را قصائد سیاسی او خواند نشاندهندهٔ علاقهٔ او به ایرانیان و کم توجمهی او به اعراب است. اما تعریض و کنایه به قبایل را در آغاز قصائد خمریه خود آورده است، در آنجا شیوهٔ جدیدی را که در زندگی عص عباسی پدید آمده و مشحون از رفاه و خوشگذرانی است آشکارا می ستاید و برکسانی که هنوز آن را نشناخته اند، یا اگر شناخته اند باز هم به زبان اهل بادیه با آنهمه بدبختی و درشتناکی اش – تغنی می کنند، خرده می گیرد. از اینها اینگونه هجامها متوجه کسانی است که قدر و منزلت او را در شعر نمی شناسند، یا دربارهٔ ممدوحینی است که قدر و منزلت او را در شعر نمی شناسند، یا دربارهٔ ممدوحینی است که قدر و منزلت او را در شعر نمی شناسند، اینگونه الماره مدوحینی است که دست بخشنده ندارند و چنانکه باید پاداش مدایحش اینگونه الماره مدوحینی است که دست بخشنده ندارند و چنانکه باید پاداش مدایحش اینگونه الماره مدوحینی است که دست بخشنده ندارند و چنانکه باید پاداش مدایحش اینگونه الماره مدوحینی است که دست بخشنده ندارند و چنانکه باید پاداش مدایحش اینگونه المار می او نوع دیگری از هجام است که دانرن او ما در شعر نمی شناسند، اینگونه الماره او منوع دیگری از هجام است که داد و را در شعر نمی شناسند، اینگونه الماره مدوحینی است که دست بخشنده ندارند و چنانکه باید پاداش مدایحش اینگونه المار او نوع دیگری از هجام است که دلخواه اوست مهیا سازد. اینگونه المار سرا می مار می می باید آن را هجام مراح آمیز گفت. در از نیش و المی هم نمی باشد.

اما از این نکته نیز نباید گذشت که هجاءهای ابونواس همه دارای صبغهٔ نوآوری نیستند. بلکه در آنگونه هجاءهایی که از بد زبانی و فجور و کنایههای گزنده انباشتهاند و در عین حال از بلاغت و استحکام الفاظ و معانی برخوردارند شیوهٔ جریر را توان دید که بعد از او مورد تقلید کسانی که به دیدهٔ اعجاب در او مینگریستند، از جمله ابونواس قرار گرفت. از این صبغهٔ تقلید که بگذریم هجاءهای ابونواس از جمت ارزش ادبی و نیز ارائه شیوهٔ نوین او، از امتیازات خاصی برخوردار است و ناقدان را در این اختلافی نیست. از جملهٔ این امتیازات یکی آشکارا تاختن اوست به عرب و تحقید عرب از جمهت زندگی اجتماعی و معنوی، و فراخواندن مردم به تمتع برگرفتن و توغل در زندگی نوین، و عدم خوف او از مدح اعاجم بخصوص ایرانیان. علاوه براینها روانی و سلاستی است که در هجوهای خود به کار می دارد، چنانکه به زودی برخواطر نقش می بندند و برزبانها هجوهای خود به کار می دارد، چنانکه به زودی برخواطر نقش می بندند و برزبانها

دیگر از انواع شعر ابونواس قصائد و قطعاتی است که آنها را طردیات میگویند. طردیات اشعاری است در وصف صحنههای شکار. اینگونه اشعار در نزد اعراب شناخته بود، ولی تا زمان ابونواس به صورت فن مستقلی در نیامده بود، بلکه همانند وصف شراب در جایی از قصیده به آن اشارتی می رفت و تعداد ابیات آن از ده نمی گذشت. اما ابونواس به این باب از شعر عنایتی خاص نشان داد، زیرا صید از اموری بود که امرا بدان توجه داشتند، حتی بعضی سخت بدان مولع بودند. ابونواس همراه با آنان به شکار می رفت و چون باز می گشت بسیاری از صحنه های آن را در محفظهٔ ذهن خود گردآورده بود: چون سگان و یوزان و بازانی که از پی شکار می دویدند و آلات و وسائل صید و امثال آنها. آنگاه در قصائد خود آنچه راکه در شکارگاه گذشته بود تصویر می کرد و از شکارگاه و شکار و شکار افگنان تابلوهای دلپذیر می ساخت و چنان ذوق و قدرتی نشان می داد که از دیگر شاعران ساخته نبود. در این قصاید از صنایع بدیعی و تشبیهات خیالی و استعارات استفاده بسیار می کرد تا بتواند تصویری از تمدن تحمل پرست و شادمانهٔ عصر عباسی پدید آورد.

از قصائد طردیه که می توان در صحت نسبت آنها به ابونواس اعتماد کرد سی و چند قصیده است، اغلب در قالب رجز و با یک روی واحد. این قصائد از واژههای کهن و الفاظ غریب و یک نواختی در آهنگ خالی نیستند.

و زهدیات، عنوانی است که ناقدان، به آن چند قصیده ای که آبونواس در پایان عمر خود سروده است، داده اند، آنگاه که قوایش رو به تعلیل رفته بود و دیگر نمی توانست برای مجالس سور و سرور حریف جانانه ای باشد. روزگاری که با نگاهی دردناك و قلبی شکسته به گذشته گناه آلود خود می اندیشید و از افق تاریك آینده ای که در برابر خود گسترده می دید و احساس می کرد که هر لعظه به آن نزدیکتر می شود، بیمناك بود. در واقع، زهدیات ابونواس با آنچه در این باب در تاریخ شعر عربی دیده ایم فرق بسیار دارد. زهدیات دیگر شاعران عبارت است از یك سلسله مواعظ خشك و خشن که بیشتر اوقات به سبب آنكه از صدق اما زهدیات ابونواس شعر غنائی خالص است. نغمه های دلگدازی است که از می جوشد. این اشعار و بیمناك و پشیمان که اینك دل از دنیا برکنده است، اما زهدیات ابونواس شعر غنائی خالص است. نغمه های دلگدازی است که از میجوشد. این اشعار – با آنكه فراوان نیستند – از زیباترین و لطیفترین و پر احساسترین و موثرترین و صادقترین اشعار ابونواس هستند، حتی می توان زهدیات او را در شمار زیباترین اشعار غنائی قدیم عرب آورد.

اما غزل، مزاج ابونواس و روشیکه در بیبندوباری و لاابالیگری در پیش گرفته بود که چیزی جز لذات آنی نمی طلبید، جایی برای سوز وگداز عاشقانه نمیگذاشت. بنابراین ابونواس هرگز در زمرهٔ عشاق در نیامده است. اگر غزلی سروده متصنع و ساختگی است. با این همه غزلهای او گاه از ارزش فنی شگرفی برخوردارند، هرچند حتی در بهترین آنها نشانی از فریب و تکلف مشهود است. ولی آنچه در غزلسرایی او درخور توجه است آوردن نوع جدیدی از غزل است که تا حدودی در ادب عربی نوظهور است، زیرا مولود پدیدهٔ تازهای است که در جامعهٔ عباسی بروز کرده بود. این پدیده تازه، تغنی به عشق پسران یا دختران پسرگونه است. این پسران یا غلامان جوانان مخنثی بودند که سخت خود را می۔ آراستند و دختران پسرگونه (غلامیات) دخترانی بودند هرزه که خود را به هیئت پسران درمیآوردند و در مجالس ادب و شعر و موسیقی شرکت میجستند و کارهای ظریف میکردند. ابونواس این قیافه ها را دوست میداشت و غالباً برایشان غزل میگفت. ولی این غزلها، از وصف جنبه های ظاهری آنها درنمیگذشت و غالباً با سوء ادب و اباحه و بی عفتی توأم بودند.

اما غزلهای او دربارهٔ شاهد پسران، از حیات و حرکت و شور و شوق بیشتری مایه میگیرند. اینگونه غزلهای او از جمت تکنیک و آهنگ و تصویر کم نظیرند. از این رو میتوان گفت که ابونواس از پایهگذاران غزل مدکر در ادبیات عرب و خود از مشمورترین اعلام این فن است. ولی در واقع ایسن اشتهاری شرمآور است، زیسرا اغلب اشعار او، در این موضوعات، آنچنان پراز انحرافات جنسی و وصف منکرات و بیماریهای اخلاقی است که قدرت هنری شاعر با همه علو و اعتلایی که دارد نمیتواند بر شناعت و قباحت آن پرده کشد. تردید نمیتوان داشت که روشی که این شاعر عشرت طلب و لذتجوی در پیشگرفته بود، بهقول احمد حسن الزیات، جنایتی است بر ادب و لکه ننگی است در تاریخ عرب.

اما خمریات، ابونواس در این باب از شعر هیچ همتائی ندارد. شراب واقعاً عروس شعر اوست. دراینجاست که نبوغ او در نوآوری تجلی میکند و او را برتر از همه شاعران متقدم و متأخر قرار میدهد. او زعیم باده گساران است همچنانکه زعیم خمریه سرایان. ابونواس وصف شراب را در ادبیات عربی به عنوان یکی از ابواب شعر، استقلال بخشید.

ابونواس شراب را دوست دارد، چنانکه عابدی معبود خود یا عاشقی معشوق خود را. معبودی که درخور آن است که بر درگاهش پیشانی برخاك سود و همه نواهی دین را در راهش مباح شمرد و از کس باك نداشت. نه تنها شراب خود موجود بزرگواری است، همهٔ آنهایی هم که گردش را گرفته اند کریمند و مستحق اکرام. شراب معشوق اوست. شاعر به آن شخصیت انسانی بخشیده است این معشوق امروزی نیست، ازلی است. ابونواس به خاطر او به هرچه به نعوی وابسته به اوست عشق می ورزد. شراب وجود او را تسخیر کرده، بلکه جزئی از ذات او مفهوم خود تهی می ماند. شراب قلبش و تمام جو ارحش و حواسش را پرکرده. در روی این زمین جز او تمنائی ندارد. زیرا داروی همهٔ شور بختیها و تلخکامیهاست.

اما او در این باده پرستی تنها نبود. همواره با گروهی از باده پرستان همدم و همنشین بود وچون با این خیل خراباتیان به طلبش برمی خاست، دیگر به هیچ کس و هیچ چیز نمی پرداخت. نه در گفتار خود می نگریست و نه در کردارش و همه چیز را

404

به باد استمهزاء می گرفت. جماعت باده خواران او، از زندگی جز تمتع نمی جستند و حکمت بالغه در این بود که فرصتی به دست آید و کام دل از دختر رز بستانند. باده گساری شان را حدی نمی شناختند. با همه نیروی خود تا آنجا که دیگر سر از پای نشناسند به شرب مدام می نشستند.

باده کساران جایی می طلبیدند که از چشم شرطگان به دور باشد. این بود که کاه به میکده های لبرین از شور و سروری که در بغداد و اطراف آن پراکنده بود پناه می جستند، گاه به مکانی دلپذیر در وسط باغی دلگشا، در زیر دار بست تاك، یا در خانهٔ یکی از دوستان. واین بزم یا در آغاز روز بود یا در دل شب. دراین بزم همهٔ اسباب طرب مهیا بود. گاه نغمه پرداز این بزم طبیعت بود با آوای نرم جویباران و نغمهٔ دلپذیر مرغان، گاه حنجرهٔ مغنیان و عود و طنبور آنان. بر صحن مجلس همه جا گل افشان می کردند. رایحهٔ گلها با شمیم عطر و عنبر درهم می آمیخت. آنگاه این محفل یك یا دو یا سه روز و گاه یك ماه همچنان پرشور و سرور به در ازا می کشید. نخست از ساغرها آغاز می کردند و ساغرها به ساغرها می پیوست.

از آنجا که ابونواس شاعری است واقعگرا، وقتی هم سخن از شراب میگوید پای از حد واقعیت بیرون نمینهد و از دایرهٔ حس فراتر نمیرود. از اینرو چون بهوصف آن معشوق خمنشین میپردازد، هیچ دقیقهای را فرو نمیگذارد. از رنگ می، از بوی مسی، از طعم می و از تأثیر می در جسم و روح بهدقت سخن میگوید.

شراب او سرخ است زیرا خون تاک است، نه، که یاقوت و عقیق و بقم است. نه، همه رنگها را با خود دارد از قرمز تیره تا زرد، حتی آبی روشن. این بادهزردگونگاه زعفران رنگ است و گاه زرین، هر چند زعفران و زر به پای او نمی رسند:

و كأنما الذهب المذوب بكأسها بحس يجيش بأعيسن الحيتان

«گویی ساغرآن لبریز از زر گداخته است، یا دریایی است که چشمانماهیان برسر آورده.»

(چشم ماهی در اینجا مراد حبابهاست.)

رنگ و فروغ و لمعان آن به آتش ماند و چون به ساغر ریخته شود گویسی چراغی است فروزان، یا ستاره ای درخشان، یا آفتابی است سوزان:

| فلاح في البيت كالمصباح مصباح   | أذكى سراجاً و سا <b>قى القوم</b> يمزجها |
|--------------------------------|-----------------------------------------|
| «أراحنا نارنا أم نارنا الراح؟» | كدنا على علمنا _ للشك _ نسأله:          |

«چراغی افروخت و ساقی شراب به آب می آمیخت. و در خانه همانند آن

چراغ، چراغی دیگر آشکار شد. و ما با آنکه میدانستیم، باز به شك افتادیم و پرسیدیمش آیا شراب ما چراغ ماست یا چراغ ما شراب ماست.»

و چون آب بر آن ریزند بهجوش آید و حبابهایش چون جرقههای آتش به اطراف پراکند.

اما بوی آن مشک را ماند و بیش از آنکه جسم را زندگی بخشد روح را زنده سازد. از اینرو است که شاعر آنرا «ریحانة الکاس» میخواند.

طعم می لذیذ است. سوزش آندر دهان چون سوزش دانهٔ فلفل است و این خود لذتی دیگر است. هرچه عمرش بیشتر باشد تندی آن بیشتر گردد و ابونواس بدین خاطر است که همواره دلبستهٔ شرابهای کهن است:

أكل الدهر ما تجسم منها و تبقـــى لبابهــا مكنونـــا فاذا مــا اجتليتهـا فهبــاء تمنـع الكف ما تبيـح العيونــا

«شرابی که روزگار جسمانیت او را خورده است و روح مکنون او را باقی گذاشته است. و چون آن را نگری پنداری ذراتی است در پرتو آفتابی که از روزن تابیده باشد، بهچشم میآید ولی در دست قرار نمیگیرد.»

اما تأثیر آن در جسم و جان، مستی است از پی مستی، و آنچنان که سلامت در بیماری نشت میکند، در مفاصل آدمی نفوذ میکند، هر اندوه و المی را می۔ زداید و مصائب روزگار را آسان میسازد.

ابونواس علاوه بر توصيف خود شراب و تأثيرات آن در جسم و جان سخن را بهوصف تاك و تاكستان مىكشاند و از شيوهٔ ساختن آن حكايت مىكند و از ميكدهها و آداب ورسوم آنجا و ساغرهايى كه گاه منقش به نقشهاى ايرانى هستند و خماران و ساقيان و نديمان و مطربان، تصويرهاى زيبا مىآورد. الهام بخش او در اين اوصاف قبل از هر چيز آزمندى خود اوست بهشراب و مداومت بر شرب آن و ادراك همهٔ حالاتى كه بدان باز مىگردد، به طور دقيق. همچنين، آنچه شاعران پيش از او آوردهاند، بخصوص اعشى و اخطل.

او هر چند از بسیاری از ابتکارات شاعران متقدم سود میجوید، تا آنجا که همهٔ مضامین اعشی و اخطل را در شعر او میتوان یافت، اما دقت و شمول اوصاف او با آنهمه ابتکارات و مضمون آفرینیهایی که ویژهٔ خود اوست، مخصوصاً طرفه تصاویری که حرمت شراب به او الهام کرده است، در میان عشاق و شاعران می جایی ممتاز به و داده است. خلاصه آنکه خمریات ابونواس با وجود بعضی از قطعات و ابیات سخیف که اگر منحول نباشند، همانهایی هستند که در حین مستی و عربده جویی بر زبانآورده، دارای ارزش بسیار ادبی هستند. این اشعار تصویر واقعی روح شاعر بیبند وبار و نیز بیانگر روحیهٔ جامعهٔ آن روز بغداد است.

نيروى شاعر

ابونواس در شاعری از نیروی شگرفی برخوردار است. چنانکه گاه تا سرحد نبوغ میرسد و او را در میان دیگر شاعران عربی زبان بر اوج می نشاند.

یکی از بارزترین موهبتهایی که نصیب او شده هوش سرشار و سرعت انتقال و طبع غنی بدیمه پرداز اوست که میتواند در یک نظر بسا معانی طرفه و بدیسع را برباید.

افزون بر این سرمایهٔ سرشار فرهنگی اوست خواه آنچه به درس آموخته یا به تجربت از زندگی واقعی فرا گرفته است. تصویرهای زیبای او مولود دو چیزاند یکی دیدهٔ تیزبین که هیچچیز را نادیده فرو نمیگذارد و دیگری خیال اعجاب آفرین. چنانکه گوید:

| و استقی دمیه من جوف مجروح  | ما زلت استل روحالدن فی لطف |
|----------------------------|----------------------------|
| والدن منطرح، جسماً بلا روح | حتى انثنيت ولى روحان فىجسد |

«من همواره روح خم را بهلطف و نرمی از درون جسمش بیرون میکشم و خونش را از درون شکاف تنش مینوشم. چون بازگردم مرا دو روح در جسد است. وخم چون تنی بیروان افتاده است.»

این قدرت تصویر او \_ بهخصوص به هنگامی که به سبکهای کمهن میگراید \_ معانی پیش پا افتاده را رنگ و جلایی شگرف میدهد. مانند این دو بیت که در مدح گفته است:

> انسما انت عطایسا ابسداً لا تستریسح بسم مسوت المال مما مناك یشكو و یعیم «جز این نیست كه تو خود بخششهایی، كه هیچگاه آرام نمی گیری. و مال از بس كه از تو شكوه كرد و فریاد زد، صدایش بگرفت.»

آنچه ابونواس را در خلق این صور خیالی یاری میرساند قدرتی است که در شخصیت بخشیدن به اشیاء جامد و دماندن حیات در آنها دارد. چنانکه گویی آنها موجوداتی زنده و دارندهٔ عواطف و احساساتند. مثلا در وصف دیگ شخصی بهنام رقاشی که به بخل و خست معروف است چنین گوید:

تشكو الىقدر جارات اذا التقتا: اليوم لى سنة ما مسنى بلـل

«چون به دیگمهای دیگر همسایگان برخورد کند زبان به شکایت گشاید که امروز یك سال تمام است که نمی به من نرسیده است.» اما در تصویرپردازیهای ابونواس از این نکته نمیتوان گذشت که او به وصف جمال طبیعت کمتر پرداخته است؛ با آنکه در بغداد، باغهای پررو نق و صفا که شاعر روزها و شبها بساط باده گساری را در آنها می گسترده اندك نبودهاند. اگر هم گاهگاه صحنهای از طبیعت را تصویر کرده غالباً شتابزده و با یك نظر گذراست آنهم برای آنکه مثلا مقدمه چیز دیگری قرار گیرد. از این رو به سرعت از آن می گذرد وبرسر مقصود می شود، آری، شراب همهٔ توجه او را به خود جلب کرده بود، چنانکه همه چیز را از خاطرش زدوده بود.

دربارهٔ **جنبههای عاطفی** شعر او لازم بهذکر است که زندگی آمیخته به ملاهی شاعر از عمق و بعد تأثیر عواطف او کاسته بود، ولی این عواطف ساده و معدود از رقت وجوشش و صراحت خالی نبودند، اما با آنکه ابونواس می کوشد تا با زیبایی و صراحت، حالات درونی خود را وصف کند، ولی غالباً در برابر آنچه با حواس خود درك کرده است توقف می کند و به سرحد تأثیرات عمیت نفسانی نمی رسد. ممکن است در خواندهٔ شعر خود شادمانی و به جت برانگیزد حتی او را به اعجاب وادارد، ولی کم اتفاق می افتد همانند دیگر شاعران بزرگ، آفساق خیال را بگشاید و او را به ماوراء محسوسات بکشاند، به عبارت دیگر وقتیت طولانی نیست، چنانکه شعر شاعران بزرگ غنائی دیگر. و این چیزی است که مولانی نیست، چنانکه شعر شاعران بزرگ غنائی دیگر. و این چیزی است که استاد مارون عبود نیز بدان اشارت کرده است: «شعر ابونواس را چون ناقوسی می بینم که چون از زدنش بازایستی از طنین می افتد برخلاف ناقوسهاییی کیه نغمه از پس نغمه می پراکنند و طنین از پی طنین تا در اعماق جان جیای می.

در اینجا بایـد زهدیات شاعر را از ایـن حکم استثناء کـرد. این دسته از اشعار ابونواس \_ چنانکه گفتیم \_ در میان اشعار عاطفی او بلکه در تمام اشعار غنائی عرب \_ مقامی یگانه دارد.

\*\*\*

ابونواس به شعر خود مخصوصاً قصائد خمریه توجهی خاص داشت. او هنرمندی بود خوش ذوق و آگاه و به هنر خود دلبسته. از شعر خود خشنود نمی شد مگر آنگاه که از معایب پیراسته باشد و این امر، تکرارهای ملالت آور و جمود و تقلیدی را که عارض شعر او شده بود جبران می کند. مثلا در شعر ابونواس وحدت موضوعات مخصوصاً در قصائدی که در وصف شراب (خمریات) سروده بسیار است. اگر او شاعری توانا و هنرمند نبود همهٔ این قصائد یکسان و همانند می نمودند، ولی او خود به این خطر آگاه بود و با تنوع در معانی و تنوع در صور و بخصوص تنوع در اسلوب چون وصفی و خطابی و غنائی و قصصی این عیب را از نظرها پوشیده داشته است.

212

تاریخ ادبیات عرب

از اموری که شاعر را در کان خود موفق ساخته، آگاهی او از لغت عسرب است به حد وفور. چنانکه در اداء هیچ معنی یی در نمی ماند و هر تصویری را هرگونه که خواهد بر شعر می نشاند. او زبان را از اعراب خلص فرا گرفت و آنقدر در این راه تلاش کرد که دقیقه ای از او پوشیده نماند. زبان او بخصوص در مدایح و طردیات به متانت و جزالت و فخامت آراسته است. و در اشعار غنائی به سهولت و روانی و در فکاهه و خمریات و قصص به نرمی و وضوح.

اوزان و بعور شعری نیز همچون زبان، در ید قدرت اوست. او به هر نعوی که بغواهد در اوزان تصرف میکند و انواع نغمه ها را از آن بیرون می کشد ودر تنوع و سلاست اعجوبه ها میآفریند. او برای هرنوع از شعر خود وزن او آهنگی مناسب آن برمیگزیند. در مدایح از وزنهای طویل و در طردیات از اراجیز و در زهدیات از اوزان محکم و کوتاه و در خصریات از هر وزن زیبا و خوش آهنگی بهره میجوید. ابونواس نخستین شاعری است که سنتی را که در شعر عرب وجود داشت، بدین طریق که هر قصیده از سرتا بن یکسان و یکنواخت ساخته شود و هربیت به دو پارهٔ متساوی تقسیم گردد، بر هم زد و شعر را از مورت یک مردهٔ مومیایی شده بیرون آورد و این جمود را در هم شکست. او گاه اندیشه خود را در کمال آزادی در سرتاس بیت بدون توجه به مصراعها می ریزد: یا نفسکیف لطفت بالصبر حتی صبرت الست صاحبتی یوم ودعونی، الست؟

و گاه دو مصراع بیت چنان بهیکدیگر پیوستهاند که چون یک جملهٔ نشرگونه میآید:

تفتير عينيك دليل على انك تشكو سهر البارحه

«بیعالی چشمانت دلیل آن است که از بیداری شب دوشین شکایت میکنی.»

و در اشعار او فراوان به تضمین برمیخوریم، یعنی مصراع اول بیت بعد دنبالهٔ مصراع آخر بیت پیشین باشد:

فماج الناس فى الناس وظنوا انها الرحمية الى الله ...

چون سخن از اوزان شعر ابونواس میگوییم در عین حال از آن موسیقی که انعکاس آن اوزان و ثمرهٔ حرکت و تنوع و ترکیب اصوات و حروف آن است سخن گفتهایم. ابونواس علاوه بر تنوع اوزان براعتی که از خود نشان میدهد این است که غالباً این نغمه ها را هماهنگ با طپش عاطفه و حرکت درونی آن برمی۔ گزیند، و مثالهایی که آوردیم براین مدعا برهانی آشکارند. در اشعار غنایی او بخصوص این موسیقی، شعر ابونواس را به فضائی می برد که می تواندهمهٔ حالات نفسانی شاعر را به خواننده منتقل کند. ابونواس به پایمردی این موسیقی و نیز آن آزادگی که در همهٔ قصائدش پراکنده است هرگونه جمود را از شعر خود دور ساخته است.

Brockelmann: Abu Nuwās, in Encycl. de l'Islam, t. I, 104-105. Gesch d. Arab. Litter., I, 75.

# قصل سوم ابوالعتاهیه (۷۴۸\_۷۲۵ م/ ۱۳۰ ـ ۲۱۰ ه)

مقدمه

در مطلع عصر عباسی، به سبب فراهم بودن اسباب غنی و تنعم دو جریان پدید آمد. یکی جریان لهو و عیش و نای ونوش و دیگر جریان زهد و پارسایی که متناقض با جریان نخستین بود و به منزلهٔ عکس العملی در برابر زیاده رویهای آن به شمار می آمد.

انقلاب عباسی درهای ثروت و قدرت را بهروی قوم عرب گشود و از پی آن موج رفاه و تنعم سرتاس بلاد را در برگرفت و عیاشی و کامجویی و باده گساری تا سرحد بی بندوباری و هرزگی رواج یافت، که مظاهر آن را در شعر بشار و ابونواس مشاهده کردیم. اما از سوی دیگر موج دیگری هم بلاد اسلامی را در بر گرفته بود که سرچشمه آن ادیان و مسلکهای مختلفی بودند که در بغداد به هم آمیخته و اکنون به همهٔ اکناف امپراطوری بهراه افتاده بود. برخی تعالیم هندی، یهودی، مسیحی و اسلامی و غیر آن، که مردم را به ترك اباطیل و گرایش به آخرت و دوری از تمتعات زندگی فرا میخواندند در جامعهٔ اسلامی شیوههای زهد و پارسایی را رواج دادند. جامعهٔ عرب با این تعالیم بیگانه نبود و نشانههایی از آن را نزد قسربن ساعده و امی بی ابی الصلت یافته بود. از اینرو بهزودی با این برابر سرودهای غنایی بشار و ابونواس قدعلم کرد و بهالحان تازهای – همانند برابر سرودهای غنایی بشار و ابونواس قدعلم کرد و به الحان تازهای – همانند

**زندگیی** ابواسحاق، اسماعیل بنالقاسم بن سویدبن کیسان، معروف به ابوالعتاهیه

ابوالعتاهيه

در قریدای بنام عین التمر نزدیك انبار متولد شد. پدر و مادرش اشتمهاری نداشتند. پدرش حجام بود و او خود و برادرش زید در دكان كوچكی در كوفه سفال فروشی میكردند.

مورخان در اصل و منشأ او اختلاف دارند. بعضی او را عرب و از قبیله عزه میدانند و بعضی میگویند که او از موالی قبیلهٔ عنزه بود. بهنظر من قول دوم ارجح است. ابوالعتاهیه در کوفه پرورش یافت. بهلمهو و خودآرایی و عیاشی سخت مشتاق بود و با هرزگان ولاابالیان همدم و همدل. چون شعرش رنگ و رونقی یافت هوای دربار خلفا در سرش افتاد و از کوفه راهی بغداد شد.

در زمان خلافت مهدی (۷۷۵\_۷۸۵ م/۱۵۹ ـ ۱۶۹ ه) به بغداد آمد و در زمرهٔ مقربان خلیفه درآمد، چنانکه همنشین خلوت و رفیق گرمابه و گلستان او گردید و در مدایح او قصائد پرداخت و صلات فراوان دریافت کرد.

در قصر مهدی کنیزی بود، زیبا، بنام عتبه. ابوالعتاهیه دل بدو بست و برایش غزلها ساخت. ولی زاریهای آن عاشق دلباخته، جز بر نفرت دلدار نیفزود. این شکست و نومیدی سبب شد که از لهو و خودآرایی و عیاشی دل برکند و مطامع و حطام دنیوی را ناچیز انگارد و به تعصیل علم کلام روی آورد و در متالات شیعه وجبریه و زهاد بنگرد. از آن پس هر چندگاه به مذهب و مسلکی کرایش مییافت، آخرالام \_ چه در گفتار و چه در کردار \_ به عبادت و زهد کروید. اما میل مفرط او بهمال همچنان گریبانگیرش بود. برای دستیافتن به ان از قصری به قصری میرفت و از آستانی به آستانی سر میکشید. تا هارون\_ الرشید او را مقرب درگاه خود ساخت و راتبهای بهمقدار پنجاه هزار درهم، غیر از صلات و جوایزی کهاز او و بزرگان دربار نصیبش میشد، برایش معین کرد. لازم به ذکر است که ابوالعتاهیه خود را به برامکه نزدیک نکرد و با وجود شهر تی هد در شعر یافته بود و کرم و سخاوتی که آنان بدان اشتهار داشتند، از ایشان هیچ بهرهای نگروت.

در این ایام اتفاق دیگری افتاد، به این معنی که ابو العتاهیه از غزلسرایی اعراض کرد و شعر خود را منحصر به زهدیات و ذکر مرگ و هول و هراس آن ساخت. ولی از مدح خلیفه و رجال دولت سر بر نتافت و از گرفتن جوائن و صلات ابایی نداشت، باز دگرگونی دیگری در او پدید آمد که زبان از شعر بربست و شاعری را به یکسو نهاد. هارون که چند بار از او خواسته بود که درباره موضوعاتی شعر بگوید و او امتناع کرده بود، به زندانش افکند و آزادش نساخت مگر آنگاه که از عهدی که با خود کرده بود باز آمد ولی به شرط آنکه نه غزل

چون مأمون بهخلافت رسید ابوالعتاهیه سالهای چندی ندیم و ملازم او بود. چند سالی از ایام رشید و امین و بیشتر ایام مأمون تا پایان عمر به سرودن زهدیات اشتغال داشت. راویان را در تاریخ وفات او اختلاف است روایتی است از قول فرزندش محمد که سال وفاتش را ۲۱۰ ه/۸۲۵ م معین میکند. نیز گویند که در سال ۸۲۶ یا ۸۲۸ دعوت حق را اجابت کرده است. مدفن او در بغداد است. گفت تا بر سنگ مزارش این ابیات را بنویسند:

| اسمعنی ثنیم عنی وعنی       | اذن حــــی تسمعـــی   |
|----------------------------|-----------------------|
| فساحسذری مثل مصرع <b>ی</b> | انا رهسن بمصرعسی      |
| اسلمتىسنى لمضجعيسى         | عشت تسعين حجية        |
| فــى ديـــار التزعــزع     | کے تیری الحبی ثابتا   |
| فخندی منبه او دعسی         | ليس زاد سـوى التقـــى |

آثار

همه اشعار ابوالعتاهیه بهدستما نرسیده است و آنچه بهما رسیده شامل دو قسمت اساسی است: قسمت بزرگتر و وسیعتر در زهد و قسمت دیگر در دیگر اغراض شعر چون مدح و رثاء و هجاء و وصف و حکم و امثال. زهدیات ابوالعتاهیه را در قرن یازدهم میلادی (پنجم هجری) امام ابوعمر یوسف بن عبدالله بن عبدالبر النمری القرطبی، متوفی بهسال ۱۰۷۰ م/۲۲۲ ه، گردآورده است. اما دیگر اشعار او در کتب مختلف قدیم ادب پراکنده بود، یا در نسخ خطی مضبوط، تسا آنکه ابلویس شیخو آنها را گردآورد و همهٔ دیوان را در سال ۱۸۸۶ تحت عنوان «الانوار الزاهیه فی دیوان ابیالعتاهیه» چاپ کرد، سپس خلاصهای از آن را نیز برای دانشجویان در ۲۰۷ صفحه نشر داد.

اغراض شعر او

شعرهای نخستین ابوالعتاهیه شامل غزل و مدح و رثاء و هجاء و عتاب و استعطاف و امثال آن است. سپس اندک اندک از اینگونه مضامین پای بیرون کشید و به زهدیات و وعظ و حکمت و مثل پرداخت و شعر عربی را از چیزی کسه تا آن روزگار فقیر آن بود، توانگر ساخت.

فزل ابوالعتاهیه بیشتر وقفزنی است به نام عتبه که شاعر در اولین روزهایی که به بغداد آمده بود، دلباخته او گردید. و دیگر نمی بینیم که به نام زن دیگری هم غزل گفته باشد، مگر غزلی که در کوفه برای کنیز کی موسوم به سعدی سرود، و سعدی شکایت به مولای خود برد او نیز فرمان داد تا شاعر را صد تازیانه بزنند وچنین کردند. اما عشق او به عتبه، عشقی صادقانه بود، همراه با رنج و نیاز عاشق و نفرت و ناز معشوق. غزلهای او برای عتبه غالبا به صورت تشبیب و تیزل در آغاز قصائد مدحیهٔ او آمده واز سوز درون و عشق بی سرانجام او که جز ستم و جفای معشوق حاصلی به بار نیاورده است، حکایت دارد و برخلاف غزلهای مرسوم زمان از هرزگی و بی عفتی و فجور و پرده دری عاری است غزل ابوالعتاهيه شرح يك عشق دردناك المهي است:

اذاب المهوى جسمى و عظمى و قوتى فلم يبق الا الروح و البدن النضو «عشق جسم و استخوان و نيروى مرا بگداخت و از من جز جانى و بدنمى لاغر هيچ نمانده است.»

ابوالعتاهیه هر چند در بیشتر غزلهای خود بر معانی معروف قدیم توجه دارد ولی گاه نیز از لحاظ وزن و اختیار بحور خوشآهنگ دست به ابتکارات تازهای زده است:

ولقـد طربت اليك حتى صرت مـن الـــم التصابــى يجد الجليس اذا دنـاريح الصبابـة مـن ثيـابـى

«چنان به تو مشتاقم که از رنج عشق بگونه ای هستم که همنشین من چون نزدیکم شود، بوی عشق از جامه ام می شنود.»

اما مدح، ابوالعتاهیه در تمام طول حیات ملازم خلفا و دیگر اعاظم زمان خود بود. و برای ارضاء آنها و گرفتن دیناری چند انواع حیل را به کار می برد. قصاید فراوانی در مدایحشان سرود ولی همه این مدایح بیش از آنکه جنبهٔ صادقانهٔ عاطفی داشته باشند جنبهٔ تجاری داشتند و بهترین آنها همانهایی است که برای مهدی و هارون الرشید گفته است. ابوالعتاهیه با آنکه مذهب شیعه داشت، بنی۔ عباس را مدح می گفت. ولی بعدها کوشید تا شعر خود را از کشمکشهای سیاسی که میان عباسیان و علویان بود دور نگهدارد. اما این بیطرفی هرگز به خیانت نکشید و برای تمتع از عطایای بنی عباس به مذمت آل علی زبان نگشود. بهعبارت دیگر ابوالعتاهیه با آنکه مرد طماعی بود، میدانست که چگونه بهموقع خود دست خود را از روی سیاست نکشید و برای تمتع از عطایای بنی عباس به مذمت آل علی زبان نگشود. به عبارت خصاره از روی سیاست و دانایی، چنان راهی در پیش میگرفت که هم خود را خشنود می ساخت و هم ممدوحان خود را.

ابوالعتاهیه در مدایح خود شیوهٔ قدیم را به کار می برد. بدین طریق کسه قصیده را با تغزلی و گاه چند بیتی در وصف شراب آغاز می کند ولی در این مقدمات اطالهٔ کلام نمی دهد. او در معانی و مضامین مدایح خود نیز همان سبك کمن را رعایت می کند، و مقام خلافت را سخت برمی افرازد و از مقام و منزلت او در نزد خدا حكایت می کند که حتی می تواند معجزه کند. ممدوح کریم و حلیم است و در نبردها پایدار... ابوالعتاهیه این معانی و مضامین کمن را در جامه ای نوین و زیبا که خاص خود اوست به جلوه می آورد و همان عواطف معموله را با ابرالعتاهیه هرچند احیاناً تملقآمیزند و شاعر در تملق به راه مبالغه رفته است، ولی از روانی و زیبایی و تازگی و عذوبت خاصی برخوردارند. در مدح عمروبن العلاء میگوید:

لو يستطيع الناس من اجلاله لحذوا له حر الوجوه نعالا

«اگر مردم می توانستند پایه جلالت او را دریابند گونه های خود را کفش پای ار می ساختند.»

با این همه مخصوصاً به هنگامی که زهد پیشه کرده بود، چون مرشد خیرخواهی در برابن ممدوح می ایستاد و بی آنکه بیمی به دل راه دهد در عین قدرت و اعتماد به خود او را به رعایت حقوق رعیت فرا می خواند.

اما در رثاء، ابوالعتاهیه میان مدح و رثاء فرقی نمیگذارد، غالباً رثاء خود را عرصهای برای تعظیم اخلاق و سجایای آن فقید قرار میدهد. گاه نیز رثاء را با زهدیات میآمیزد و آن را از نصایح و حکم و ذکر موت پرمیسازد. اما آنگاه که برای یکی از دوستان یا یکی از نیکوکاران مرثیه میسراید سخنش از اشک و اندوه لبریز میشود.

ابوالعتاهیه اهل هجاء نیست مگر گاهگاهی که برای دفاع از خود یا برای پاسخ به رقیب یا بیان نومیدی از عطایای ممدوح، در برابر مدایح خود، یا آنگاه که بهجای اخلاص و صداقت از کسی جفا و نامردمی دیده است، زبان به هجاء میگشاید. هجاء ابوالعتاهیه را بر هجای دیگران تفوق نیست اما آنچه کار او را از کار دیگران ممتاز میدارد، قدرت اوست بر خلق مضامینی که با وجود اندك بودن کلام سخت گزنده و دردآورند. او هجاءهای خود را روان و بدون اغلاق در لفظ و معنی، میسراید چنانکه برای دریافت منظور شاعر، نیازی به کوشش و تلاش ذهنی نیست.

• زهدیات ابوالعتاهیه نیاز به بحث بیشتری دارند. از زمان حیات شاعر تا به امروز پیرامون زهد او سخنان منناقض گفته اند. بعضی آن را تصنعی و ریاکارانه خوانده اند، و بعضی واقعی و صادقانه. البته دردیوان ابوالعتاهیه مواردی است مؤید هر دو نظر. گویند که مسحی می پوشید و شب را تا بامداد به نماز و تهجد می گذرانید و چون زهد پیشه نمود از غزل سرایی باز ایستاد و با آنکه به اصرار از او غزل می خواستند، هرگز بدان نپرداخت. همچنین گویند که به شعائر دینی توجه نداشت و به حطام دنیوی تا سرحد طمع و حرص دلبستگی داشت، حتی تا دم مرکث دست از طلب برنداشت و به حد افراط ممسك بود. اما برای رهایی از این تناقض باید گفت که در نفس او و در زندگی او عوامل میان این دو گرایش در نوسان بود و نمی توانست بر یک حال قرار گیرد. از میان این دو گرایش در نوسان بود و نمی توانست بر یک حال قرار گیرد. از

یکسو به عوالم روحانی مشتاق بود و این خصلت و فطرت او بود، از دیگر سو به راحت و رفاه و خوشخواری در زندگی. که البته هرگز از حد اعتدال در نمی گذشت و به اسرافکاری و فجور نمی افتاد. ایام کمودکی را در فقر و بینوائی گذرانید و این ضربه ای بود بر روح لطیف او که از دنیا و لذائد آن مأیوسش ساخت ولی زمانی نگذشت که شعرش رواج یافت و خلفا و بزرگان درباری سیل عطایای خود را به سوی او روان ساختند. در این حال دنیا در نظرش جلوه نمود و آغوش خود را بهروی او بگشود. دریغا که این نیز دیری نپایید. در عشق غتبه شکست خورد. و این ضربت سخت او را به کنج قناعت و تأمل سوق داد. مخصوصاً بعضی از معاصران خود چون ابونواس و دارودسته او را میدید که غرق عیاشی و فجور هستند او به کنج خلوت خود بیشتن می خزید. تا آنجا که مصمم شد زهد پیشه کند و مجرد از علايق دنيا زندگى كند. ظاهرا در تصميم خود صادق بود. اما مردى ضعيف النفس بود و نمی توانست برای رسیدن به آن هدف عالی روحانی که در نظر گرفته بود پايدارى و فداكارى بەخرج دهد و از همه چيز بگذرد، مخصوصاً مال دنيا كه همواره از پی آن میدوید و تنبها به پایمردی آن می توانست پس از آن بینوایسی آغاز زندگی، به خوشبختی برسد. بدین طریق همواره میان این دو قطب در نوسان بود. از روی صفا لباس زاهدان را می پوشید و به اخلاص به زهد و عبادت می-نشست ولی دیری نمی پایید که به مالش نیاز می افتاد، مسحی از تن میکند و از پی دنیا به تکاپو میافتاد. اگر زهد بر شعر ابوالعتاهیه غلبه دارد بدین خاطر است که شعر او صورت واقعی روح و ارادهٔ اوست که بیشتر به زهد مایل بودند تا به خلاف آن. بسا که این زهد، شعر او را با اندکی حبذات و شهرت طلبی آمیخته است، زیرا سی دیدکه اصحاب جد و وقار و مردان دین بدو روی می آورند و مجالست با او را مغتنم می شمارند، ثا آنجا که او را در زهد به پیشوایی بومی. گزینند، همچنانکه گروهی دیگر هم بشار و ابونواس را به پیشوایی خود گزیده بودند.

ابوالعتاهیه در زهدیات خود پیرو مکتب فلسفی معینی نیست. حتی آرام او هم برچنین بنیانی مستقر نیستند. او خود بهمذاهب و نحلههای مختلفی سر کشیده ولی به صراحت از هیچ یك جانبداری نكرده و برای خود شیوهٔ خاصی در فلسفه نگزیده است. بنابراین زهدیات او چیزی جز یك سلسله مواعظ ادبی و تأملاتی شاعرانه در پیرامون زندگی و مركت نیست كه بیشتر مواد آن را از احادیث دینی یا عقایدی كه میان اصحاب زهد و تصوف شایع بوده است، به چنگ آورده. بیشتر زهدیات او را تحقیر دنیا و دعوت به قناعت پر كرده است. میگوید دنیا اباطیل فریب دهنده، ناپایدار، پر از مكر و خدعه و تقلب، لبریز از رنج و نومیدی، گاه ممكن است روی خوش نشان دهد و اسباب راحت و نعمت فراهم آورد ولی طولی نمیکشد که پایان کار آدمی به گور می انجامد و دیری نمی پاید که مرگ خاطرهٔ انسان را حتی از دل نزدیکترین کسانش می زداید:

يبكسى عليه قليلا ثسم يخرجه فيمكن الارض منه، ثسم ينساه

«اندکی براو میگرید و سپس بیرونش میزاند ودر زمین دفتشر امیکند و از یادش میبرد.»

مردم را چه می شود که از این حقایق غافلند و در ورطهٔ منکرات غوطه ور، و در طلب مال به جد می کوشند و چون مالی به دست آوردند از انفاق آن بیمناکند و از قبح عمل خود بی خبرند. گویی که زندگیشان به قبر نمی انجامد و پس از عوالم قبر زندگی دیگری در انتظارشان نیست. مردم باید به خود آیند و او هام و مطامع و رغبتهای باطله را از خود دور کنند و به راه خیر و سعادت یعنی راه دین قدم نهند و زندگی دنیا را با همهٔ خواسته و لذائنش هیچ شمارند و به قسمت ازلی قانع باشند و به ضرورت اکتفا کنند و آنچه را افزون می آورند در راه خدا انفاق کنند و بدان ثواب اخروی بخرند. آنچه درخور توجه و اعتبار است زندگی اخروی است و به در و پر هیزگاری

چنانکه ملاحظه افتاد زهدیات ابوالعتاهیه درسهای ارزشمندی را به همراه دارند او ما را تعلیم می دهد که فریب دنیا را نخوریم و در طلب اعراض زائلـه آن اسراف نورزیم و همواره دنیا را به میزان آخرت بسنجیم و از راه لمهو و فجور دوری جوییم ونیکوکاری و صلاح پیشه سازیم.

اما این نکته نیز در خور ذکر است که ابوالعتاهیه در تحقیر دنیا کار را به به به بینی میکشاند. چنانکه در سرتاسر زندگی جز تاریکی و فناء هیچ نمی بیند و از این راه بذر نومیدی در دلمای مردم می پاشد و از جنبه های ارز شمند حیات غفلت می ورزد و گویی نمی داند که زندگی این دنیا راه و صول به سعادت اخروی است و دراین عقیده چندان پای می فشرد که اگر آدمی آراء او را نصب العین سازد باید خود را دست بسته تسلیم خواری و مذلت سازد. از سوی دیگر برای رسیدن به آن هدف والایی که از آن سخن می گوید هیچ راهی پیش پای مردم نمی گشاید.

زهدیات ابوالعتاهیه را از حیث ادبی و فنی ارزش بسیاری است. شاعر اگر چه گاهی در ورطهٔ رکاکت و برودت سقوط میکند ـ و این بهندرت اتفاق میافتد ـ توانسته است مواعظ خود را در چنان قالبی عرضه بدارد که از جمود و خشکی اشعار تعلیمی بهدور باشد. بدین طریق که بیان هنرمندانه و صور روشن و رنگین و شیرین خیالی او چون با سلاست و عذوبت وانسجام کلامش همراه می شود، خشونت زاهدانه و پندآمیز آنها را از نظر خواننده می پوشاند.

ابوالعتاهيه در زهديات خود ثابت مىكند كه مىتواند بهنعو عجيبى معانى

مجرد را چنان در لباس محسوس عرضه دارد که بر نیرو و زیبایی آنها بیفزاید: و فوقك امواج و تحتــك ابحــــ تمنى المنى و الريح يلقاك عاصفاً «در پی آرزوی خویش هستی و حال آنکه توفان بر تو میوزد و فراز سرت امواج دریا است و در زیر پایت دریای دمان.» او مخصوصاً به هنگامی که در برابر قبور می ایستد و از مرگ و فنا سخن می کوید برای تعبیر از آن حقایق واقعی ساده، صور و اسالیبی صریح و در نهایت قوت و بلاغت میآفریند که خواننده را سخت تحت تأثیر خود قرار میدهد: فكلك م يصير الممي تباب لدوا للموت و ابنوا للخراب نصبر، كُما خلقنا من تراب.... لمــــن نبنى و نحــن الى تــــراب قد ارتعوا في رياض الغي و الفتن لله دنيا انساس داتبين لمسا و حتفمها، لو درت، في ذلك السمن كسائمات رتباع تبتغلى سمنا «برای مردن بزایید و برای خراب شدن بسازید که همه به سوی هلاکت مىرويد. در حالی که همگان بهخاك برمیگردیم چنانکـه از خاك آفریده شده ایـم، پس برای که بسازیم؟ در این دنیا مردمی هستند که بجد در طلب آن ایستادهاند و در باغهای ضلالت و کفر میچرند. چون چرندگانی که در پی فربه شدنند و نمیدانند که مرگشان در این فربهی است.» بەراستى ھنگامى كە ابوالعتاھيە آنىممە شوربختى نوع بشر را مىبيند كويى نفس بر او تنگ میگردد و با تمام وجود خود فریاد برمیآورد فریادی پر از نوميدي و تلخي: و علمت، يا موت، البكاء البواكيا حسمت المني، يا موت، حسماً مبرحاً و عرفتنا ، يا موت، منك الدواهيا و منقتنا، يا موت، كل ممزق و في كل يوم منــك نسمع ناديـــا افى كل يـوم نعــن نلقى جنــازة «ای مرگئ رشتهٔ آرزوها را بریدی و بر گریندگان گریستن آموختی. ای مرگئ ما را در چنگالهای خود پاره پاره کردی و چهرهٔ حوادث را بما نمودي.

آیا در هر روز به جنازهای برخورد کنیم و آیا در هر روز صدای منادی ترا بشنویم؟.» آری زهدیات ابوالعتاهیه بیش از آنکه از سرچشمه عاطفه و خیال سیراب شده باشند از سرچشمه عقل سیراب شدهاند و بهخطبههای بلیغ منبری نزدیك ترند تا به یك شعر والا.

و از این رو است که زهدیات او با زهدیات ابونواس فرق دارد. زهدیات ابونواس فریادهای دردناکی است، از اعماق انسانی که هر امید و نیرویی را از دست داده و فنا و مرکئ و نومیدی را به عیان می بینند. اما زهدیات ابوالعتاهیه تأملات مردی است که زندگی را تحقیر میکند و به بدبینی در آن می نگرد و ورطههای شوربختی را در آن، می شمارد و همه این معانی را با قوت و نیروی بلاغت بیان میکند. زهدیات ابونواس در مجمسوع عاطفی است و زهدیات ابوالعتاهیه عقلی.

ابوالعتاهیه در زهدیات خود مجموعهای از کلمات قصار حکمت آمین را در ابیاتی محکم و متین گرد آورده است که هریک در لفظی اندک فکری عمیق و انسانی را دربر دارد. گاه بقدری موجز و پرمعنی است که جا دارد به عنوان ضرب المثل به کار رود. مشهورترین آثار او در این باب ارجوزهٔ اوست معروف به ذات الامثال که امروز بیش از پنجاه بیت آن را در دست نداریم. این ابیات هم با یکدیگر پیوندی ندارند که البته در جوار حکم و مواعظ بلند و بلیغ، معانی معمولی و پیش پا افتاده هم درآنها اندک نیست... ارجوزه ذات الامثال راحدود چهارهزار سخن حکمت آمیز یا کلمات قصار بوده است.

### ابوالعتاهيه و نوآورى

ابوالعتاهیه در نوآوری و نوجویی به همان مسیری افتاد که شعب و ادب زمانش افتاده بود. پیشوایان این حرکت بشارین برد و ابونواس بودند. مراد بشار و ابونواس از نوآوری این بود که شعر، تصویری از زمان باشد و چنان باشد که مردم زمان آن را بفهمند. ابوالعتاهیه در این راه با آنان همقدم بود. او، هم در معانی به نوآوری پرداخت و هم در لفظ. او نیز همانند آندو: بشار و ابونواس، در نوآوری گرایش فردی خود را میزان قرار داد، ولی چون به مسائل جدی زندگی گرایش داشت به جنبههای جدی زندگی عصر خود پرداخت، حال آنکه بشار و ابونواس که خود زندگی را عیاشی و لاابالیگری می شناختند، خواه و ناخواه به بیان این جنبهها از زندگی مردم زمان می پرداختند.

مسلم است که ابوالعتاهیه را در این نوآوری مقامی ارجمند است. او شعر را بهچنان مقامی فرا برد که رسول هدایت و اصلاح جامعه گردید. شعر او بیانگر ابعاد جدی زندگی آدمی است. در شعر، ابوابی را گشود که قدمای این صناعت جز اندکی چون قسربن ساعده وامیةبن ابیالصلت، از آن آگاهی نداشتند.

اگر بخواهیم کار ابوالعتاهیه را نیک ارزیابی کنیم باید بگوییم که او در شاعری از زمرهٔ نوابغ نبود. نه در فکر به پایهٔ متفکران عالیمقام مبتکر میرسید

226

و نه از حیث خیال و عاطفه، مگر در اندکی از آثارش. اما درست است که او از متوسطین به شمار می آید ولی در این مقام بر دیگران تفوق دارد. زیرا به خاطر طبع روان، سرعت خاطر، و وقوف بر اسرار موسیقی دلپذیر و لطیف شعر از سرآمدان این طبقه است. او از آنجا که در مسیر نوآوران گام می زد از آوردن الفاظ غریب و تکلف در لفظ و معنی نفرت داشت و همواره می کوشید که شعرش برای عامه قابل فهم باشد. شعر او زادهٔ طبع روان او بود، فیضان روح او بود. از سجایا و خصال شاعر مایه می گرفت و از این رو شعر خود را مقید به چیزی نمی ساخت و در تهذیب آن کوششی به کار نمی برد. می گفت: «اگر بخواهم به جای حرف زدن شعر بگویم می توانم» پرسیدند: «آیا عروض می دانی؟» گفت: «من بزرگتس از عروض هستم.» و این دو بیت را در هجو یک قاضی، شاهد مدعای خود آورد:

> هـــم القـاضى بيت يطـرب قـال القــاضى لمـا عوتب ما فى الــدنيا الا مـننب هذا عـنر القاضى و اقـلب

شاعران عرب پیش از او چنین وزنی را نمی شناختند و شاعران بعد که آن را به کار بردند، آن را «دق الناقوس» نامیدند. اما این سخنوری از روی طبع، برای شعر ابوالعتاهیه خالی از زیان نبود، زیرا گاه او را بهافکرا و تصاویر معمولی و عادی و قلت تفنن و ابداع سوق می داد و شعرش را در موارد بسیاری تا حد یک نثر منظوم پائین می آورد.

ابوالعتاهیه گاه برای آنکه شعرش از موسیقی دلنوازی برخوردار باشد، از تکرار الفاظ سود میجست. چنانکه گوید:

بسطت لنا شرقاً و غرباً يـد العلـى فأوسعت شرقيـاً و أوسعت غـربيـا و وشيت وجهالارض بالجود والنـدى فأصبح وجـه الارض بالجـود معشيا

ولیگاه این تکرار را به حد اسراف میرساند، بدون آنکه نیازی بدان باشد:

مات والله سعید بن وهب رحم الله سعید بن وهب یا آبا عثمان آبکیت عینی یا آبا عثمان أوجعت قلبی

**برخی مراجع:** الاب لویس شیخو: ابوالعتاهیه، فی سلسله الروائع، طبعة ثانیه ۱۹۳۱. الاب لویس شیخو: مقدمة دیوان ابی العتاهیه ـ بیروت ۱۹۱۴. محمد احمد برانق: ابوالعتاهیه ـ القاهر، ۱۹۴۷. انیس المقدسی ابوالعتاهیه، فی کتاب «امراء الشعر العربی فی العصر العباسی» ص ۱۱۱ ـ ۱۴۰.

عبدالمتعال الصعيدى: شاعرنا العالمي ابوالعتاهيه. الرساله ٣، (١٩٣٥): 988 و ٧٧٢..

# فصل چھار م مسلم بن الولید – عباس بن الاحنف – حسین بن الضحاك مسلم بن الولید (۷۴۷ – ۸۲۳ م / ۱۳۰ – ۲۰۸ ه)

زندگى

مسلم بن الولید الانصاری (مشهور به صریع الغوانی) در کوفه متولد شد و در همانجا رشد یافت و در گرگان وفات کرد. او به سرداران و عمال دولت عباسی وابسته بود، آنان را مدح میگفت و از جوائز و صلاتشان بهرهمند میگردید. نیز بعضی از خلفا را مدیحه گفت و پارهای مناصب دولتی یافت. مسلم بن الولید، چنانکه از زندگیاش برمیآید به عزلت گرایش داشت. از اینرو در زندگیاش همچنان گمنام زیست. به لهو و شرابخواری مشتاق بود ولی هرگز چون ابونواس در ایندو کار راه اسراف پیش نگرفت و به فجور و عیاشی نیفتاد.

#### آثار و افکار

قسمت اعظم شعرش از میان رفته است و از آن اندکی ـ کمتر از هـزار بیت ـ باقی مانده است و چنانکه برمیآید، او شاعـری مقلد است. مضامیـن و ابتکارات در شعر اواندك است. با این همه، از دو جمت لفظ و قالب، نیك توانا است. معتقد بود که شعر ساختاری است زیبا و صیقلی و براق. از این رو در سرودن شعر درنگ بسیار میکرد و فراوان به آرایش آن میپرداخت، تا کاملا از حیث صفا و متانت و استعکام و صحت نمونهٔ شعر جاهلی گردد. این ساختار زیبا به چیزی که نیازمند است غالباً معانی و مضامین والاست. اما شاعر تا این جای خالی را پر کند، بهرنگآمیزیمای لفظی چون آوردن استعارات و دیگر محسنات بدیعی پرداخته است. این شگردها در بسیاری از اشعار او جانشین معانی شده اند. چنانکه گوئی قوام شعر مسلم بن الولید بر این صنایع و محسنات است. به طور کلی می توان گفت که شعر او از جهت ظاهر محکم و شیوا است.

مسلمین الولید در تکامل بخشیدن به صنعت بدیع سم بسزایی دارد هرچند در پارهای از امور، بشار بر او سبقت دارد. او بهکار بردن صنایع بدیعی را شیوه شعر خود قرار داد و میکوشید تا در هر بیتی از قصائد خود صنعتی از صنایع بدیعی را چون جناس و طباق و استعاره و مشاکله، بهکار دارد.

بنابراین باید مسلمبن الولید را پیشوای شعر مصنوع که بعد از او رواج یافت به شمار آورد. صنایع بدیعی و طرز به کار بردن آنها در دوره های بعد نشانه خلاقیت و قدرت شاعر شمرده شد و شاعران بسیاری در این طریق از پی او به راه افتادند، چون ابوتمام و دعبل و بعتری و ابن المعتز. ولی هریک به سلیقه خاص خود از این صنایع به ره جستند.

#### عباس بن الاحنف (۸۰۸ م / ۱۹۲ ه)

ابوالفضل عباس بن الاحنف از اعراب است از بنی حنیفه. تا پایان عمر در بغداد زیست. شعرش را وقف سرودهای عشقی خود ساخت. نه کسی را مدح گفت و نه کسی را هجو کرد. سراسر اشعار او غزل است منتهی غزلهایی سراسر در پردهٔ عفاف. از غزلهای اوست:

| و جزی اللہ کل خیےر اسانی | لا جزی اللہ دمع عینی خیــرأ   |
|--------------------------|-------------------------------|
| ورأيت اللسان ذا كتــمان  | نـــم دمعی فلیس یکتـــم شیئاً |
| فاستدلوا عليه بالعنوان   | كنت مثل الكتاب أخفاه طي       |

«خداوند اشك مرا پاداش نيك ندهد، و هر پاداش نيكى را بهزبان من عطا كند.

اشکم سخنچینی کرد، که او هیچ رازی را نمیپوشد و حال آنکه زبان را رازدار یافتم.

من همانند نامهام که چون آن را درنوردند از دیده مخفی شود، پس بهیاری عنوان بدان راه جویید.»

#### حسين بن الضعاك (٧٧٩ \_ ٨٦٤ م / ١٦٢ \_ ٢٥٠ ه)

حسین بن الضحاك بن یاسر وابسته به قبیلهٔ باهله است. در بصره زاده شد و در آنجا پرورش یافت و در بغداد وفات كرد. به امین پیوست هم ندیم او بود و هم مداحش. چون مأمون ظفر یافت شاعر از او بترسید و به بصره بازگشت تا آنگاه كه خلافت به معتصم رسید. در این هنگام به بغداد بازگشت و به ستایش او پرداخت. واثق نیز از ممدوحان او بود. حسین بن الضجاك نیز از جمله شاعران بی بندوبار و لاابالی بود. هم در وصف شراب شعر گفته و هم غزلهای مذكر سروده. شعرش در

عين استحكام لطيف است.

# برخى مراجع: حسن علوان: صريع الغوانى مسلمين الوليد ـــ القاهر، ١٩۴٩. محمد جميل سلطان: صريع الغوانى ــ دمشق ١٩٣٢.

زندگی

آبومحمد عبدالله روزبه پسر دادویه معروف به ابن المقفع فارسی در حدود سال ۷۲۴ م / ۱۰۶ ه در یکی از قریه های فارس موسوم به «جور» (گور) همان شهر فیروزآباد کنونی متولد شد. سالی چند در فارس به تحصیل فرهنگ ایرانی پرداخت، سپس به بصره که در آن روزگار یکی از مراکز مهم علم و ادب و مجمع ادبا و شعرا و متکلمین بود سفر کرد. خانوادهٔ او کیش زردشتی داشتند او نیز زردشتی بود. در بصره در زمرهٔ موالی آل اهتم که خاندانی مشهور به فصاحت و بیان بود، درآمد و با اعراب درآمیخت و زبان عربی را نیک فراگرفت. هنوز جوان بود که خردمندی و دانایی و تبحر او در ادب آشکار شد و صیت شهررتش در نویسندگی به گوشها رسید و نظر والیان و امراء به و جلب شد و او را دعوت کردند، تا در دیوانهایشان پاره ای از امور را که در آن ایام موالی عهده دار آنها می شدند بر عهده گیرد.

ابن مقفع زندگی دبیری خود را در دولت بنی امیه آغاز کرد. در این ایام بیست سال از عمرش می گذشت. در دیوانهای کرمان کاتب عمربن هبیره شد و بدان هنگام که عبدالحمیدبن یعیی در شام دبیری مروان بن محمد آخرین خلفای اموی را به عهده داشت او دبیر یزید بن عمر بن هبیره والی عراق، از جانب مروان، بود. سپس دبیر برادرش داود بن هبیره شد.

پس از انقلاب عباسی به عیسیبن علی عموی سفاح و منصور که والی اهواز بود، پیوست و بردست او اسلام آورد و دبیر او شد. در ضمن، تعلیم و تهذیب برادرزادگان او راهم به عهده گرفت.

ابن مقفع همچنان در نزد عیسی بن علی بود، تا آنگاه که به دست سفیان بن

معاویه والی بعس، از جانب منصور، کشته شد. در قتل و سبب قتلش اختلاف است. اغلب سبب آن را چنین نقل میکنند که ابن مقفع صورت امان نامه ای برای عبدالله بن علی عم منصور نوشت تا منصور برآن مهر نهد، گویند در رعایت جنبه های احتیاط به نفع عبدالله بن علی راه افراط پیش گرفته بود، تا آنجا که منصور، برای خلف وعده، همهٔ راهها را به روی خود بسته دید. از جمله آمده بود که اگر منصور در یکی از شروط امان نامه اخلال ورزد زنانش براو حرام و مردم از بیعتش خارج باشند. این امر منصور را خشمگین کرد و گفت: کسی نیستکه مرا از دست این مرد – یعنی ابن مقفع – خلاص کند؟ قضا را سفیان بن معاویه که سخت با او کینه داشت فرصت را غنیمت شمرد و او را فراخواند. چون به چنگش آمد فرمود تا تنوری را بتافتند، آنگاه اعضای او را یک یک برید ودر آن تنور افکند.

ابن مقفع تنها ده سال از عمر خود را در عصر عباسی سپری ساخت و باقی را در زمانبنی امیه بود. در آن ایام به خوبی دید که از جانب اعراب بر ایرانیان چه ستمی می رود. از این رو قلبش لبریز از کینهٔ اعراب شد. چون بنی عباس روی کار آمدند، همراه با دیگر موالی به آنها گروید، هرچند دلش با آنها نبود. ابن مقفع نه هوادار عباسیان بود، نه دوستدار عرب، بلکه، از جمت سیاسی طرفدار علویان بود و گرایش ایرانیگری داشت و بیش از هرچیز به دوستی بنی عباس تظاهر می کرد.

ابن مقفع زردشتی بود و دراعتقاد خود نیز بهسختی پای میفشرد. اسلام او مصلحتی بود. برای تقرب به بنیعباس. نیز به زندقه معروف بود. در هرحال خالی از عقاید غیر اسلامی نبود.

او یکی از شخصیتهای نیرومند در عالم ادب عربی است. از حیث اخلاق و عقل و هلم به کمال بود و در سخن سخنوری ممتاز. جوانمرد و کریم النفس بود. غمغوار نیازمندان بود. و در دوستی صادق بود و همواره خود را گوش می داشت که از جادهٔ وفا و مروت پای بیرون ننهد. به اصلاح امور دولت و مردم نیك علاقه داشت. در هركار لیاقت ودقت را شرط پیروزی می دانست. به خاطر و سعت معارفش دانشی مركار لیاقت فرهنگ ایرانی را با فرهنگ عربی و یونانی و هندی جمع داشت. به قوم خود، ایرانیان، سخت دلبستگی داشت. می کوشید تا با نشر آداب و سیاست و تاریخ ایران قوم خود را زنده سازد. معایب نظامات اجتماعی زمان خود را می دید پردهٔ تقیه و در سایهٔ اظهار دوستی با بنی عباس بسیاری از آداب و رسوم اجتماعی پردهٔ تقیه و در سایهٔ اظهار دوستی با بنی عباس بسیاری از آداب و رسوم اجتماعی و سیاسی ایرانیان را در جامعهٔ عباسی رواج داد.

آثار و افکار

ابن مقفع هنوز جوان بود که کشته شد، ولی آثار گرانبهایی بر جای نهاد که بر علم و فضل از شاهدان عدلند. بیشتر آثار او کتبی است که از زبان پهلوی ترجمه کرده. از رسائلی که از او باقی مانده خردمندی و منطق و ژرف نگری و ذوق سلیم او مشهود است. او در آثار خود دو هدف را دنبال میکند، احیاءتاریخ و سیاست و آداب ایرانیان، و اصلاح جامعه و سیاست عباسی در اثر تطبیق آن با نظامات ایرانی و این امر در بیشتر آثار او نیك آشکار است. از آثار اوست:

در تاریخ ومتعلقات آن، ابن مقفعاز این کتابها، «خداینامه» را درسیر ملوك ایران که یکی از مآخذ فردوسی در سرودن شاهنامه است و کتاب «آیین نامه» را در عادات وآداب ایرانیان وکتاب «التاج» را درسیرت انوشیروان. و کتاب «الدرة الیتیمه والجوهر الثمینه» را در اخبار بزرگان نیکوکار و کتاب «مزدك» را از زبان پهلوی به عربی ترجمه کرد.

• در فلسفه، گویند که ابن مقفع سه کتاب از کتب ارسطو را که از یونانی به پهلوی ترجمه شده بود از پهلوی به عربی ترجمه کرد. این کتابها عبارتند از: «قاطیغوریاس» یا مقولات عشر و «باری ارمینیاس» یا کتاب العباره و نیز «آنالوطیقا» یا تحلیل قیاس نیز ترجمه کتاب «ایساغوجی» یا مدخل، از فرفوریوس صوری بدو منسوب است. اما بعضی از محققان در صحت نسبت این کتابهای فلسفی به او تردید کرده اند.

در ادب واجتماع واخوانیات، ابنمقفع را دراین باب چند کتاب است چون رسائل، الادب الصنی و الادب الکبیر و کلیله ودمنه.

- رسائل:

از ابن مقفع چند رساله در سیاست اداری و اخوانیات، در تسلیت و تمهنیت و امثال آن که غالباً میان دوستان جریان دارد باقی مانده و مشمورترینشان «رسالة الصحابه» است.

«رسالةالصحابه» را ابن مقفع، برای ابوجعفی منصور نوشته است. ظن قوی این است که این رساله تألیف خود او باشد هرچند گاهی نشان ترجمهٔ تحت اللفظی نیز در آن مشاهده می گردد (که از حیث ترکیب عبارت خالی از لغزش و اضطراب نیست) و همین امر نشان می دهد که او در نوشتن آن از پاره ای آثار ایرانی نیز یاری جسته است. از آن رو که روی سخن در این کتاب با صحابه یعنی با خاصگان و مقربان و ندیمان و والیان و رازداران و مستشاران خلفاست، آن را بدین نام خوانده است. «رسالة الصحابه» را برخی «رسالة الهاشمیه» منسوب به بنی هاشم، منیا کان بنی عباس-نیز خوانده اند.

ابن طيفور اين رساله را در كتاب خود «المنظوم والمنثور» آورده است و نيز همراه چند رسالهٔ ديگر از ابنمقفع در «رسائلالبلغاء» محمد كردعلى بهسال ١٣٢۶ ه/١٩٥٨ م سپس در سال ١٣٣١ ه/١٩١٣ م چاپ شده است.

«رسالةالصحابه» بیانی است در نقد نظام حکومتی و وجوه اصلاح آن، بر مبنای تشکیلات حکومت ایرانی. رساله با مقدمهای در آماده ساختن منصور برای پذیرفتن مطالب رساله آغاز میشود، سپس به تفصیل دردها را برمی شمارد و از

داروها نشان میدهد.

این مقفع نخست به کار سپاه می پردازد و بخش بزرگی از رسالهٔ خود را بدان اختصاص می دهد، زیرا دولت جدید التأسیس و وسیع عباسی بدان نیاز مند بوده است. معور کلام اونیز سپاه خراسانی است، زیرا همه مانند خود او ایرانی اند و پشتیبانان خلیفه. و می گوید باید قانونی وضع شود تا برای شان روشن سازد که چه کارهایی را باید بکنند و از چه کارهایی اجتناب ورزند. سپس میخواهد که خلیفه میان سپاه و میان ادارهٔ امور مالی حائل شود. زیرا متولی امر خراج شدن بهجنگاوری سپاه زیان می رساند. و آن را به ستم بر رعیت و خارج شدن سپاه از طاعت سلطان وامی دارد. ابن مقفع آنگاه دربارهٔ فرماندهی راه می نماید، که باید فرماندهان از میان بهترین افراد سپاه برگزیده شوند، و باید که سپاهیان را با علم و اخلاق آشنا کرد و برای گرفتن مواجب و ارزاق وقتی معین نمود، که این سبب آرامش خاطر آنها خواهد شد. و درپایان اشاره می کند که باید بهجزئیات احوال سپاهیان آگاه بود و از اخبار و حالاتشان مطلع گردید زیرا این یک نوع دوراندیشی است که از بروز شر قبل از شروع آن ممانعت می کند.

آنگاه به مردم عراق می پردازد و امیرالمؤمنین را سفارش می کند که همواره در امور ملك به آنها اعتماد کند و مدافع آنها باشد، زیرا اینان از بنی امیه ستم فراوان دیده اند.

ابن مقفع در این رساله موضوع مهم دیگری یعنی آشفتگی وضع قضائی را مورد بعث قرار می دهد و از آشوب و اضطرابی که در اثر آشفتگی وضع قضائی پدید می آید و ستمی که از این راه به مردم می رسد سخن می گوید. و آشکار می سازد که چسان در یك حادثه واحد دو رأی متناقص صادر شده و چگونه هریك از فقها برای اثبات صحت رأی خود دلیل آورده است. ابن مقفع چارهٔ این کار را در وضع یك قانون رسمی که در همهٔ ممالك اسلامی بر طبق آن عمل شود می داند و می گوید که باید این قانون به رهبری عقل و برپایهٔ عدالت تدوین گردد.

ابن مقفع آنگاه به مردم شام می پردازد و از خلیفه می خواهد در سختگیری بر آنها احتیاط ورزد. آنگاه دربارهٔ «صحابه» سخن می گوید که خلیفه باید در حسن انتخاب خاصگان خود بکوشد، زیرا خواص خلیفه چنانکه می گویند، شکوه و زینت او هستند و از میان افراد رعیت خاص صحبت اویند اینان زبان رعیتند و امور رعیت جز به آنها اصلاح نپذیرد و کارها بر دست ایشان استقامت گیرد. گرایش ابن مقفع در گزینش «صحابهٔ خلیفه» همان گرایش اشرافیت (اریستو کراسی) ایرانی است. او در گزینش «صحابه» خلیفه دو شرط قائل می شود: یکی آنکه هایرانی و امین و عادل باشند دیگر آنکه دارای حسب و نسب.»

آنگاه به امر خراج می پردازد، یعنی مالیاتی که برزمین تعلق میگیرد و از آشفتگی عارض برآن شکایت میکند و راه اصلاح را در آن میداند که کسانسی جهت انجام این امور انتخاب شوند و در کمار آنها دقیقاً نظارت شود و چون خیانتی از یکی از آنها سر زند دیگریرا بهجای او گمارند.

ابن مقفع قبل از پایان یافتن رساله، نظری هم به جزیرة العرب می افگند و از منصور می خواهد که مصالح آن دیار را نیز از نظر دور ندارد آنگاه کلام خود را به بیان این امر که اگر خلیفه صالح باشد در زندگی مردم تأثیری بسزا دارد پایان می دهد، که عامه مردم نیکو حال نشوند مگر آنکه خواص کشور به صلاح آیند و خواص کشور به صلاح نیایند مگر آنکه امام و پیشوای آنها صالح باشد.

«رسالة الصحابه» ابن مقفع در مضامین خود مبتنی بر تاریخ ایران و تشکیلات سیاسی و اداری ایرانیان است، نه بردین یا سنن عربی. نیز آراء او از سویی با فرهنگ یونانی وقوانینی که یوستنیانوس نشر داده ـ یعنی مجموعۀ قوانین رومی ـ پیوند دارد.

آراء ابنمتفع را ارزش اصلاحی بسیار است. احمد امین در تعلیق بر پیشنهادات اصلاحی ابن مقفع در امر قضاوت و وضع قانونی رسمی برای سرتاس کشور میگوید که «این نظری است با ارزش فراوان و در بسیاری موارد با آرام جدید در امر قانونگذاری پہلو میزند و اگر مسلمانان بدان عمل کردہ بودند، در وضع اجتماعی و به خصوص از جنبه قضائی آنها تأثیر بسزائی داشت.»

ذکر این نکته نیز ضروری است که ابنمقفع هرگز به بیان آراء خود بدون ذکر دلائل بسنده نمیکند، بلکه آراء خود را همواره با براهین روشن ودلایا قانعکننده استحکام می بخشد.

#### ـ الادب الصغير والادب الكبير

دو کتاب کوچکاند حاوی کلمات حکمت آمیز در اخلاق و حسن معاشرت. از سیاق عبارت و آشفتگی در ترکیب بعضی جمله ها و برخی تعقیدات برمی آید که آنها را از زبان دیگر بهعربی ترجمه کرده است ابن مقفع در مقدمهٔ «الادب الصغیر» در سبب تألیف کتاب خود گوید که آن را بدان جهت ترتیب داده، تا دلهای مردمان را آباد سازد و بصیر تشان را جلا دهد و افکار شان حیات بخشد و شیوه تع بیر و تدبر را به آنها بیاموزد و به محامد امور و مکارم اخلاق راهنمائیشان کند. و در مقدمهٔ «الادب الکبیر» می گوید که منتهای علم دانشمند زمان ما این است که از اقتدا کند.. و هنوز ندیده ایم کاری نیکوکار ما این است که بسیرت ایشان بلیغ در توصیف آن به حدی که آنها رسیده اند، تواند رسید... از این قبیل است آنچه من از ابواب ادب – که مورد نیاز مردم است – دراین کتاب خود می آورم..

«الادب الصغير» را بار اول شيخ طاهر جزايرى در مجلة «المقتبس» منتشر كرد. سپس احمد زكى پاشا در سال ١٣٢٩ ه/١٩١١ م و پس از او محمد امين در مصر به سال ١٣٣٢ ه ١٩١٣ م به نشر آن اقدام كرد ودر سال ١٩١٥ به زبان آلمانى ترجمه شد. اما «الادب الكبير» كه كاه اشتباها تحت عنوان «الدرة الثمينه» چاپ شده بارها در مصر، و لبنان به حلیهٔ طبع آراسته گردیده است، یعنی یکبار در بیروت، به سال ۱۸۹۷ م چاپ شده و بار دیگر با حواشی و تعلیقات جرجی شاهین عطیه نشر یافته است. در قاهره هم بامقدمهٔ امیر شکیب ارسلان منتشر شده است.

«الادب المنغير» در پيرامون سياست اجتماع و تهذيب نفس و عادت آن به اعمال صالح و معرفت خالق است. ابن مقفع در این کتاب سعی در آن دارد که آنگونه خصال نیك را كه آدمی باید خود را به آن بیاراید و نقایصی را كه باید از آن دوری جوید برای او بیان کند، و علم و بصیرت در کارها و حزم و ثبات و فرمانبرداری ازدین را درنظی او بیاراید. زیرا دین والاترین و پر سودترین مواهبی است که از سوی خداوند به بندگانش ارزانی شده است و اوست که آدمی را به دوستی و حذر از دشمنی سفارش میکند، و راه زدودن معایب را در برابرش می کشاید و این راه راه محاسبه نفس و مخالفت باهواهای آن است. پس می کوید: «بر خردمند است که بانفس خود به پیکار برخیزد و از آن حساب کشد و مجازات و معاقبتش کند... و بر خردمند است که بدیهای خود را در دین و اخلاق و آداب شماره کند و همه را در سینه یا در نامهای ضبط کند. سپس پی در پی بهنفس خود سرکشی کند و او را مکلف به اصلاح خود سازد و او را موظف سازد که یک یا دو خصلت یا چند خصلت بد را در یک روز یایک هفته یا یک ماه اصلاح کند و چون اصلاحش کرد برآن یادداشت خط کشد و از دیدن آنچه خط زده خوشحال شود و از دیدن آنچه هنوز در دفتر یا در دل ثابت مانده است ملول گردد. ابن مقفع از خردمند میخواهد برای اصلاح خود یاد مرگ کند: «در هر روز و هر شب چندبار مرگ را از اعماق دل یاد کند تابدان وسیله سرکشیهای خود را سرکوب سازد.»

«الادب الكبیر» منقسم به دو باب است. باب اول خطابی است به سلطان و ارتباط او با رعیت و ارتباط رعیت با او. اما باب دوم یعنی باب «دوستان» در باب علاقهٔ افراد رعیت است به یكدیگر. او درهرباب نیك دادسخن داده است. ابن مقفع در باب اول بسیاری از سخنان متقدمان و تجارب متاخران را آورده است و نصایح خود به سلطان را به دو بخش تقسیم كرده است. در بخشی كه مربوط است به شخص سلطان، او را اندرز می دهد كه بارعیت پیوند داشته باشد، و از ساعات كار خود نكاهد و به ساعات استراحت و شهوترانی و بازیچه و خواب خود نیفزاید و از مدیعه گویی خشنود نشود و كاری نكند كه از شكوه و هیبت او كاسته گردد. و در بخش دیگر دربارهٔ ارتباط و علاقهٔ سلطان بارعیت سخن می گوید و سلطان را به مدیحه گویی خشان و ارتباط و علاقهٔ سلطان بارعیت سخن می گوید و سلطان را به اور سفارش می كند.

اما بهمردم نیز اندرز میدهد که از تملق گویی به سلطان بپرهیزند و با او به نیکی مدارا کنند و فرمانبردار او باشند، مگر در اموری که با دین یاعقل باآبرو و جوانمردی و امثال آن مخالف باشد.

ابن مقفع در باب دوم اقوال حکما را در باب حسن سلوك مردم بايك ديگ ر

و رفتار دوستان بادوستان جمع آوری کرده است. ابن مقفع معتقد است که دوستان در زندگی پشتیبان آدمی و آینهٔ عیبنمای او هستند و تنها راز دل باآنان توان گفت. از اینرو انتخاب دوست کاری دشوار است و نیازمند به دقت فراوان. نیز اندرز می دهد که عاقل باید از هزل و ادعاء بپرهیزد و برهواهای نفسانی خود چیره گردد و شهادت را دوست بدارد، و بسا اندرزهای دل انگیز دیگر.

«الادب الصغير» را با«الادب الكبير» درشيوة تأليف اختلاف است. «الادب الصغير» مجموعه اى است از آراء و اقوال پراكنده و بدون ارتباط بايكديگر، در حالى كه «الادب الكبير» حاوى مطالبى است به هم مرتبط و منقسم برحسب موضوع و تا حدودى همراه باتفصيل.

در هردو کتاب مورد بحث هم تأثیر فرهنگ ایرانی هست، هم تأثیر فرهنگ یونانی و هندی. اما تأثیر فرهنگ ایرانی در عبارات حکمت آمیری که از ایرانیان روایت کرده و در جملاتی که درشیوهٔ تشکیلات حکومت ساسانی نقل کرده و نیز درپارهای از وصایا و اندرزهایی که از «کارنامهٔ اردشیر» مثلا در مورد انتخاب ولایت عمد آورده، آشکار است. این دو کتاب این مقفع بیشتر بیان کنندهٔ آراء ایرانیان در باب حکومت و روابط میان سلطان و رعیت است. به عبارت دیگر به جنبه های سیاسی اندیشهٔ ایرانی توجه بیشتری مبذول داشته است تا به جنبه های فکری. تاآنجا که بسیاری از محققان معتقد ند «الادب الکبیر» و ساسانی آشنا میکند.

اما تأثیر یونانی در چند مورد آشکار است. از آن جمله، در آنگونه آراء که لذتی را برلذتی دیگر تفضیل مینهد، فلسفه اپیکور را بهیاد میآورد. ولی آنگاه که میگوید که عاقل باید لذائذ عقلی و روحی را برلذائذ جسمانی برتری دهد حکمت اپیکور را با حکمت افلاطون و ارسطو میآمیزد.

اما تأثیر هندی، در حکمتهای بسیاری که از کتاب کلیله و دمنه نقل میکند و عیناً از آن منبع ترجمه شده و نیز اصراری که درمحاسبهٔ نفس میورزد و نمونههای آن را نیز درکتاب کلیلهودمنه مییابیم، پدیدار است.

نکتهٔ مهمی که در هر دوکتاب مورد بعث مورد توجه است تکیهای است که نویسنده در هر موردی برعقل دارد. یعنی استناد او به تعالیم دینی بس اندك است. اخلاق در نظر اوچیزی است بیش از هرچه به عقل پیوسته و عقل است که حسن و قبح را ازهم تمیز میدهد وآنها را برحسب طبیعت خود می شناسد بی آنکه به دین یا دستوری نیازمند باشد.

در اینکتاب بهاخلاق و تفکن ارزش فراوان داده شده و خدا را درهی دو محلی است رفیع و دین را احترامی آشکار و ارجی بزرگئ.

از چیزهائی که در این دوکتاب، غریب به نظر میآیند یکی سوءظن به زن است که در همهٔ ادب عباسی نشانی آشکار دارد. دیگر ارزش فراوانی است که بهمال میدهد: «کسی که مال ندارد هیچ ندارد و بینوایی بینوا را بهدشمنی بامردم وامیدارد.» اما ابنمقفع در عین تجلیل از مال از حرص و آز در گردآوردن آن نهی میکند. در دورههای بعد انعکاس این تجلیل را در دیوان پارهای از شعرا از جمله متبنی می بینیم:

فلا مجد في الدنيا لمن قل ماله ولا مال في الدنيا لمن قل مجده

«دراین دنیا عزت و رفعت نیست برای کسی که مالش اندک است. و در این دنیا مال نیست برای کسی که عزت و رفعتش اندک است.»

#### - كتاب كليلهودمنه

کلیله ودمنه کتابی است حاوی مطالبی از زبان بهائم و پرندگان در تعالیم اخلاقی که بیش از هرچیز در آن روی سخن باحکام است. کلیله ودمنه نام دو شغال است که برادر یکدیگرند. نامیدن همهٔ کتاب را بدین نام از باب نامیدن کل به نام جزء است. زیرا داستان کلیله ودمنه تنها شامل دو باب است، باب الاسد و الثور و باب الفحص عن امر دمنه. (شیر و گاو و باز جست از کار دمنه)

مورخان در اصل و منشأ کتاب کلیله ودمنه اختلاف کرده اند. بعضی گویند ابن مقفع خود آن را تصنیف کرده. ولی تا از آسیب پادشاهان و امیران که همواره آنها را اندرز می دهددرامان بماند ادعا کرده که آن را از زبان دیگ بس به عربی درآورده است. اینان به آراء برخی قدما چون ابن خلکان در «وفیات الاعیان» استناد می کنند که می گوید: «گویند ابن مقفع خود واضع کلیله ودمنه است» بعضی نیز ترجمه کرده است، هرچند سخنانی که در آغاز کتاب آمده از آن خود اوست. جاحظ تیز می گوید: که نمی توان رساله هایی از ایرانیان را که در دست مردم است صحیح و نیز می گوید: که نمی توان رساله هایی از ایرانیان را که در دست مردم است صحیح و نیز می گوید: که نمی توان رساله هایی از ایرانیان را که در دست مردم است صحیح و نیز می گوید: که نمی توان رساله هایی از ایرانیان را که در دست می دم است محیح و نیز می گوید: که نمی توان رساله هایی از ایرانیان را که در دست می دم است محیح و نیز می گوید: که نمی توان رساله هایی از ایرانیان را که در دست می دم است محیح و نیز می گوید: که نمی توان رساله هایی از ایرانیان را که در دست می دم است محیح و نیز می گوید: که نمی توان رساله هایی از ایرانیان را که در دست می دم است محیح و مید ساختگی، و کمین دانست. زیرا کسانی چون این مقفع و سهل بین هارون و برمی آید که جاحظ این مقفع را واضع کلیله ودمنه می داند، ولی می گوید برای آنکه از عواقب سوء اثر خود در امان بماند مدعی شده که آن را ترجمه کرده است. اینان برای اثبات قول خود دلیل دیگری هم آورده اند که البته پس از تحقیقات ماسکه امروزه درپیرامون کلیله ودمنه شده وپس از آثاری که به دست آمده همه بی پایه و واهی می نماید و تردیدی باقی نمی گذارد که ابن مقفع مترجم این کتاب است، نه واضع آن.

اصل کتاب کلیله ودمنه به زبان سانسکریت \_ زبان کهن مردم هند \_ بوده است. وجود نامهای هندی و عادات و رسوم بودائی چون امساك از خوردن گوشت در آن، و نیز وجود داستانهائی که با اندیشه و اخلاق هندیان سازگار است و اسالیب کلام و روایات به شیوهٔ هندی، همه مؤید این رأی هستند. از اینها گذشته، محققان، بسیاری از داستانهای کلیله ودمنه را به همان زبان اصلی یعنی سانسکریت، پراکنده در کتب قدیم هندی، یافتهاند. از جمله این کتابها کتاب پنچه تنتره (پنج مقاله) است، (تنترا یعنی صندوقچهٔ معانی دلانگیز.) که حاوی پنج باب اول کتاب است. از این قرار: باب شیر و گاو باب دوستی کبوتر و زاغ و موش و باخه (= سنگ پشت) و آهو، باب بوف و زاغ، باب بوزینه و باخه، باب زاهد و راسو. باب زرگر و سیاح، در باب شیر و گاو آمده ولی در کتاب کلیله ودمنه موجود باب جداگانه ای است.

دیگر از کتابهائی که بعضی داستانهای کلیلهودمنه در آن آمده است کتاب «مهابهارتا» است، این کتاب نیز حاوی سه باب دیگر است: باب موش و گربه، باب یادشاه و فنزه و باب شیر و شغال.

علماء و محتقان همچنین اثبات کردهاند که باب ایلاذ و ایراخت و شادرم ملک هند و باب مادهشیر و تیرانداز و باب پادشاه و یاران او بهدلایلی که از خود حکایت حاصل میشود از اصل هندی هستند...

قرنها پیش، علامهٔ محقق ابوالریحان بیرونی در کتاب خود «تحقیق ماللهند» به اصل هندی کلیله ودمنه اشاره کرده است. آنجاکه گوید: «ولی من از آنها آگاهی ندارم. دوست داشتم که به کتاب پنچه تنتره که ما آنرا کلیله ودمنه می گوییم دست می افتم. زیرا این کتاب از پارسی به عربی و سپس از عربی به فارسی ترجمه شده است و بردست کسانی این کار انجام شده که نمی توان اعتماد کرد که در آن تغییری نداده باشند. مثلا عبدالله بن مقفع باب برزویه را برآن افزوده تاکسانی را (مانوی) بکشاند. کسی که به خود اجازه دهد که چیزی برکتاب بیفزاید در ترجمه نیز نمی تواند امین شمرده شود» افزون براین در ترجمه که از حیث اعتقادات دینی ضعیفاند به شك وادارد و آنها را به مذهب منانی (مانوی) بکشاند. کسی که به خود اجازه دهد که چیزی برکتاب بیفزاید در ترجمه نیز نمی تواند امین شمرده شود» افزون براین در شاهنامهٔ فردوسی و در دیگر است حاکی

در باب برزویهٔ طبیب، از ترجمه شدن این کتاب در عمد خسرو انوشیروان (قرن ششم میلادی) سخن رفته است و در کتاب «اخبار الطوال» دینوری آمده است که ایرانیان در زمان انوشیروان و بهرام کتابی به نام «کلیله ودمنه» می شناخته اند. ظن قوی بر این است که داستانهای این کتاب در اصل هندی آن در یک کتاب واحد مدون نبوده است. و یک مؤلف واحد هم نداشته است. آنچه وحدتی میان اجزاء کتاب ایجاد می کند گفتگویی است میان بیدیای حکیم و دبشلیم ملک.

ایرانیان به هنگام ترجمهٔ این کتاب به پهلوی خود چند باب برآن افزوده اند: چون باب برزویهٔ طبیب و باب شاه موشان و وزیرانش همچنین در قصه ها به مقتضای ذوق خود تغییراتی داده اند.

چون دولت اموی زوال یافت، و از پی آن از شدت تحقیل اعراب نسبت به ایرانیان کاسته شد و موالی در یک زندگی مطمئن تازه گام نهادند، تا فرهنگ و دانش ملت خویش را به رخ اعراب کشند به ترجمهٔ کتب از زبان پهلوی و نشر فرهنگ قدیم ایرانی پرداختند. بنی عباس هم در این راه آنان را یاری می دادند. چون میان دو قوم رقابت بالا گرفت اعراب دین و پیروزی و شعر خود را به رخ ایرانیان می کشیدند و بر آنها تفاخر می کردند. ایرانیان نیز به دانش خود مباهات می نمودند و میراث علمی پدران خود را به عربی در می آوردند و این مقفع سر کرد این ایرانیان بود که از زبان پهلوی کتاب کلیله و دمنه را به عربی ترجمه نمود.

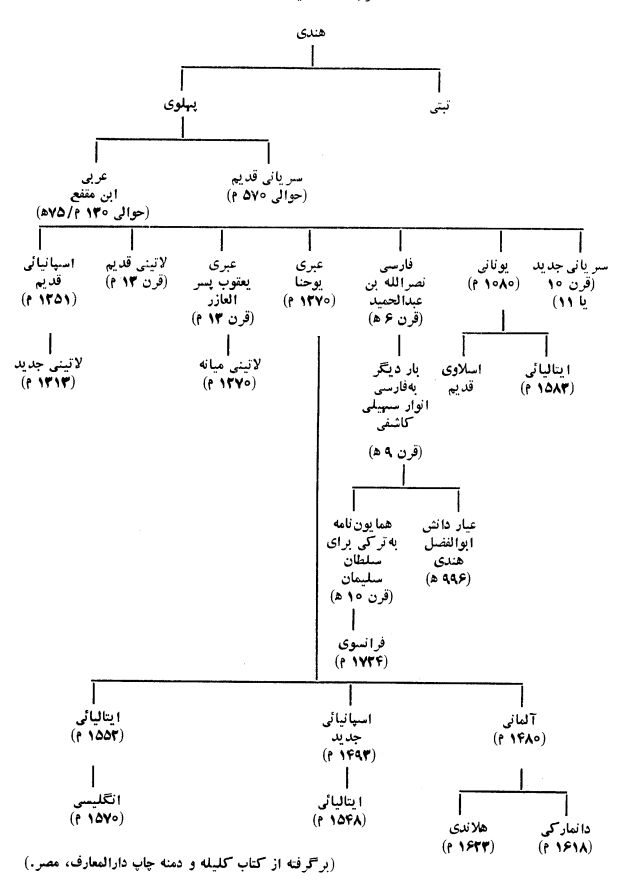
او در نقل این کتاب، علاوه براین چند منظور اصلاحی اجتماعی و ملی داشت. یکی آنکه میخواست عرب را بهآثار قوم خود ـ ایرانیان ـ آگاه سازد، و دیگر بیآنکه مورد خشم ابوجعفر منصور واقع گردد بهاصلاح خلفا پردازد.

بعضی به اتکاء قول صاحب الفهرست که به هنگام شمار کردن کتب هندی در اساطیں و افسانه ها و حکایات از کلیله و دمنه نام می برد که «بعضی گویند هفده باب است و بعضی گویند هجده باب. و عبد الله بن مقفع و دیگران آن را ترجمه کرده اند.» معتقدند که این کتاب چند بار به عربی ترجمه شده است. حاجی خلیفه صاحب کشف الظنون نیز می گوید: کلیله و دمنه را در عصر اسلامی عبد الله بن مقفع، کاتب ابو جعفر منصور عباسی، به عربی ترجمه کرد. سپس عبد الله بن هلال الاهوازی آن را برای یعیی بن خالد البر مکی در خلافت مهدی به سال ۱۶۵ ه (۲۸۱ م) بار دیگر از فارسی به عربی ترجمه نمود. به نظر می رسد اختلافاتی که در تعداد ابواب در نصوص و نسخ مختلف به چشم می خورد به سبب این ترجمه های مختلف باشد.

ابن مقفع علاوه براینکه بابهایی برآن افزوده است به ترجمهٔ مطابق بااصل هم مقید نبوده است، بلکه احیاناً چیزی افزوده یا چیزی را در آن تغییر داده، تا کتاب را برطبق طرز فکر نوینی که در جامعه رایج بود و بر وفق ذوق عربی اسلامی درآورد، تابتواندآنچنانکه در هند و ایران مؤثر افتاده بود درخلفا ورعایا نیزمؤثر افتد.

کتاب کلیله ودمنهٔ ابن مقفع چندبار به چاپ رسیده ولی بیشتر چاپهای آن درخور اعتماد ناقدان نیست. بار اول به سال ۱۸۱۶ به اهتمام خاور شناس دو ساسی در پاریس به طبع رسیده و پس از آن در بیروت. اما به ترین چاپهای آن از حیث لغت و فصاحت چاپ شیخ خلیل الیازجی (۸ ° ۱۹ م) است. هرچند آن هم خالی از تصرف نیست. تنها چاپی از کتاب مزبور که هم کامل است و هم خالی از غلط و تعریف چاپ الاب شیخو (۵ ° ۱۹ م) و سپس چاپ زیبائی است که دار المعارف مصر به سال ۱۹۱۴ م منتشر کرده است.

کتاب کلیله و دمنه در حدود ۵۷۰ م از پهلوی به سریانی ترجمه شده ولی درخور ذکر است که ترجمه ابن مقفع، مادر همه ترجمه هائی است که از این کتاب به زبانهای دیگر شده است حتی زبان فارسی، زیرا اصل پهلوی آن از میان رفته است و ترجمهٔ سریانی آن مدتها مفقود بود. اینك جدولی از ترجمه های کلیله ودمنه را از مقدمه چاپ دار المعارف مصر به اهتمام دکتر عبد الو هاب عزام نقل می کنیم: ترجمه های کلیله و دمنه



779

كليلهودمنه را نغستينبار اباناللاحقی (۵۵۰ـ۸۱۵ م) در چهارده هزار بيت به شعر درآورد و به يعيى بن خالد البرمكى تقديم داشت. اين ترجمه از ميان رفته است، ولى در كتاب «الاوراق» صولى حدود هشتاد بيت از آن برجاى مانده است. از جمله اين ابيات است از بابالاسد والثور:

و ان مـــن كـان دنــىالنفس يرضى من الارفـع بــالاخس

«و آنکه را که روحی سفله باشد بهجای چیزهای والا بهچیزهای پست خشنود میشود.

كمثل الكلب الشقى البائس يفرح بالعظم العتيق اليابس

«مانند سگت بدبخت بینوا که بهیك استخوانپارهٔ کمهنه و خشك شاد می شود.» نیز سمهل بن نوبخت آن را به نظم درآورد و به یعیی بن خالدالبرمکی تقدیم نمود. آنگاه در حدود سال ۱۱۰۰ م/۴۹۴ ه ابن المهباریه بار دیگر آن را منظوم ساخت و کتاب خود را «نتائج الفطنه فی نظم کلیله ودمنه» نامید. این کتاب تقریباً به صورت کامل به دست ما رسیده است. شاعران دیگر هم به نظم آن دست یازیده اند ولی این منظومه ها از حیث شیوایی و بلاغت هرگز به پایهٔ اصل عربی آن نمی رسند.

كتاب كليله ودمنه متضمن شرح مشبعي است در وظايف پادشاه نسبت به رعيت و نین بیان وظایف مردم نسبت به یکدیگر که چگونه شرایط دوستی را مراعاتکنند و بهصدق در گفتار و کردار کوشند. در مورد نخست تا آنجا که می توان گفت، در این کتاب بیش از هرشخص دیگری روی سخن با پادشاهان است و تصویر احوال آنان در جنبه های مختلف زندگی شان. نویسنده، پادشاهان و دربار های شان را چنان از زاویه های مختلف تصویر میکند که هر پادشاه یا هر فرمانروایی خود را در آینهٔ آن بنگرد. حتی برخی از ابواب کتاب، چون بابالاسد و ابنآوی (شیر و خرگوش)، برای امر کشورداری پادشاهان به منزله قانونی کلی است. پادشاه باید به امور مختلف آگاه باشد و از بردباری و خردمندی بهرهمند. به هنگام خشم جانب تأمل و حزم نگاه دارد. عمهود و میثاقها را محترم شمارد و بهآنها وفا کند وبنگرد که نیکی و احسان را در موضع استحقاق بهانجام رساند و بهحسن سیرت آراسته باشد. در سیاست داخلی بکوشد تا یارانی یکدل برگزیند و یاران امین را نگهدارد و هیچ یک از عمال را به اکراه کاری نفرماید و براخلاق و سجایای کارگزاران خود آگاه باشد و هویک را برحسب مقدار و ارزشکار او پاداش دهد و ازمشورت درامور ملك سر باز نزند و رازدار باشد و با زير دستان به عدالت رفتار كند و درسياست خارجی آشتی را برجنگ رجعان بخشد و بهترین و داناترین کسان را بهسفارت نامزد کند.

و اما مورد دوم نیز که روابط دوستانه درمیان مردم است، جای وسیعیی

را در کتاب اشغال کرده است. چنانکه یکی از ابواب کتاب: بابالعمامه المطوقه سراسی بدان اختصاص یافته. روابط دوستانه از ضروریات زندگی و در آن منافع بسیار است و در دنیا هیچ شادمانی و سروری با صحبت با دوستان برابری نمیکند و دوستیرا شروطی است که باید آن شروط را مراعات کرد. سهچیز است که روابط دوستانه را استواری می بخشد: بایکدیگر طعام خوردن و دیدار دوستان در خانه آنها و شناختن افراد خانه و اطرافیان.

و دوستی بردوگونه است: یکی دوستی بهدل، یعنی دوستی که در دل نهان دارند و یکی دوستی بهدست یعنی بهیاری و مساعدت و دوستی بهدل بردوستی به دست برتری دارد. سپس از دوستی خالصانه و دوستی کاذب سخن میگوید و بی۔ وفائی و غدر را تاسرحد کفر بالا میبرد. حتی معتقد است که آدمی باید دوست را بر خود ترجیح نهد، چنانکه مطوقه چنین کرد. دیگر از نشانههای دوستی این است که آدمی با دوست، دوست، با دشمن دوست دشمن باشد.

اما در آنچه بهخود آدمی مربوط میشود، بهضرورت عقـل و اهمیت آن در زندگی تأکید شدهاست. حتی عقل را برشجاعت فضیلت نهاده، زیرا کارها نه به شجاعت که بهعقل و رای بهصلاح میآیند و حیلت بر شجاعت پیروز میگردد.

کلیله و دمنه از جمله کتابهایی است که صیت شهرتش جهان را فرا گرفته است و مردم از هرطبقه و هر مذهب به نحوی با آن آشنایی یافته اند و این دلیل بارزی است به ارزش تاریخی و فلسفی وادبی آن.

ارزش تاریخی کلیله ودمنهٔ عبدالله بن مقفع از چند جهت است: یکی از جهت اطلاعاتی است که از احوال و روحیات نویسندگان ومترجمان آن از هندی به پهلوی و از پهلوی به عربی به دست می دهد. دیگر از جهت یك سلسله آكاهیها است از احوال هندیان و نظریاتشان در باب دنیا و آخرت و بسیاری از عادات و امیال و احوال اجتماعی آنان چون دشمنی در میان براهمه و بودائیان (باب ایلاذ و بلاذ و ایراخت و شادرم ملك الهند) و مسحی پوشیدن براهمه و سعود و خشوع ایشان (باب مقدمه بهنودین سعوان) و تعریم گوشت و به خوردن میوه بسنده کردن (باب اللبؤه والاسوار» و زنان را به بدی یاد کردن (باب القرد و الغیلم و بابهای دیگر). نیز از فتوحات اسکندر و اساطیری که همراه با این فتوحات به مشرق زمین راه یافته ممچنین از اوضاع دربارهای باستانی و سعایتها و حیله سازیها که در آنها شایع بود (باب الاسد و الثور) و از سیاستهای خارجی دولتها و حیله سازیها نو میان راه یافته ممچنین از اوضاع دربارهای باستانی و سعایتها و حیله سازیها که در آنها شایع بود (باب الاسد و الثور) و از سیاستهای خارجی دولتها و جنگهای میان پادشاهان و ملتها (باب الوم و الغربان) آگاه می سازد. از سوی دیگر این مقفع وضع دولتهای اسلامی عربی را در عصر خود و نیازی که به اصلاح داشتند در اثر میان یادهاهان و ملتها

کلیله و دمنه **از نظر فلسفی** نیز اثـ ارزشمندی است. مخصوصاً از حیث تعالیم اخلاقی مقامی رفیع دارد. شیخ ابراهیم الیازجی میگوید: «هیچ کلمه و حرفی در آن کتاب نوشته نشده مگر آنکه بهقصد بیان حکمتی بوده تا بدان برعقـل و خردمندی بیفزاید و سیرت و سریرت آدمی تهذیب یابد و در احوال معاد و معاش مردم بهبودی حاصل گردد... این کتاب از معدود گنجینههای حکمت مشرق زمین، نه، که حکمت نوع بشر است. چنانکه در هیچ کتابی بااین خردی اینهمه حکم و مواعظ گرد نیامده است.» حکمت کلیله حکمت مادی نیست سراسر غیر مادی است. بلکه روحانی و مبتنی بر رحمت و حب خیر و نیز فضیلت و مساعدت مردم و آراستن نفس بهپرشکوهترین فضائل است. همچنین نشانههایی از فلسفهٔ یونانی و حکمت هندی وایرانی را که به نحو دلپذیری با هم در آمیختهاند، در بر دارد. تفکر یونانی را در تقسیمبندیهای منطقی و تفکر هندی وایرانی را در گرایشهای زهد و تصوف و امثال آن مییابیم.

مدار فلسفهٔ کلیله و دمنه بن اعتقاد بن تقدین است که دراین کتاب اصل هرچیزی است. چیزی از خین و شن نیست مگن آنکه مقدر و معتوم است واینتقدین همواره نهفته است چنانکه هیچ زیرکی نمیتواند آن را ببیند تا خود را از شن آندر امان دارد، پس تقدین را نمیتوان دفع کرد و آدمی در بنابن اعمال خود مسئول نیست. با این همه بن عاقل است که از مواقع آفات حذر کند وخود را با حزم و شجاعت مجهن سازد. (بابالملك و الطائن فنزه).

فلسفهٔ کلیله ودمنه با بدبینی آمیخته است به مردم و بویژه بهزنان هم به دیدهٔ سوءظن می نگرد. «زر به آتش شناخته شود و امانت مرد به گرفتن و دادن و نیر و مندی چار پایان به برداشتن بار سنگین ولی زن را به هیچ روی نمی توان شناخت.» (باب القرد و الغیلم). به زنان نه می توان اعتماد کرد و نه با آنها انس گرفت. (باب القرد و الغیلم). فقر را ریشه هربلایی می داند: «فقر، اصل هر بلایی است و انگیزندهٔ هر کینه ای در دل صاحبش او ربایندهٔ هنر و جوانمردی است و زدایندهٔ علم و ادب و معدن تهمت و جای گرد آمدن همهٔ بلاهاست.» (باب العمامه المطوقه) کتاب کلیله و دمنه قصه هایی حاوی حکم و مواعظ بسیار را از زبان حیوانات به زبان عربی و ارد کرده است و بر علم و حکمت جامه ای از فکاهت و لهو پوشیده، چنان دل انگیز که هردو گروه را چه آنهایی که خواستار ادب و حکمت اند و چه آنهایی که طالب

از خصوصیات کتاب، حکایات متواصل و متداخل است و این خود یکی از فنون بلاغت است یعنی خواننده را مجبور می سازد که به یک حکایت بسنده نکند، بلکه برای وقوف برنتیجهٔ همهٔ آنها دیگر حکایات را نیز مطالعه کند و بدین شیوه درخلال این امثال با ساده ترین و دلپسند ترین راهها، دلش را به آن مواعظ و حکم گرانبها آکنده سازد. آنچه به زیبایی و رونق کتاب می افزاید آمیختن اسلوب منطقی با اسلوب قصصی است که از خشکی و صلابت آن می کاهد و با شیوهٔ معاوره ای خود مطلب را هرچه زنده تر عرضه می دارد. اما گاه این تداخل حکایات زیان آور می شوند. زیرا موجب می شوند که جنبهٔ منطقی بر جنبهٔ قصصی بچر بد و استد لالها چنان از پی یکدیگر آیند که سیر کلام را کند سازند، و هر برهانی برهانی دیگر خارج از موضوع

عبدالله بن المقفع

کلام در پی داشته باشد و به حکایات فرعی پرداخته شود و خواننده سررشتهکلام را از دست بدهد.

از آنجا که مثل (= قصه، حکایت) شیوه ای است که سخن کتاب کلیله و دمنه بی آن جریان دارد و هر مثل حامل مقداری از حکمت است میخواهیم در پیرامون آن بیشتر بحث کنیم، مخصوصاً از آن روی که کتاب کلیله و دمنه را در مثلهای مشهور جهانی تأثیری بسزا بوده است.

مثل در کليله و دمنه

مثل دراصل وضع خود قصهٔ کوتاهی است که بازیگران آنحیواناتند. و همواره یک هدف حکمی یا تعلیمی را دنبال میکند. اما در طول زمان در این تعریف تطور بسیار پیدا شده است چنانکه بعضی در تعریف آن گفته اند: «مثل حماسهٔ حیوانات است» ولافونتن شاعر فرانسوی آن را «نمایشنامه ای بزرگ که پرده های متعدد و متنوع داشته باشد» به شمار می آورد. گاه مثل از زبان مردم است، کسانی که حکمت بر زبانشان جاری است، یا از اعمالشان نتیجه می شود.

مثل از قدیمترین و شایعترین ابواب ادب است، مردم مشرق زمین بهسبب میل فطری به آوردن کلمات حکمت آمیز و پرداختن به وجوه استعاره بر دیگر ملل عالم در خلق و تدوین آن سبقت داشتهاند. از میان بلاد مشرق زمین هند - اگر نگوییم به طور مطلق بر همه سبقت دارد ... در این راه از پیشگامان است. فرهنگ باستانی هند آکنده از اساطیر و حکم است. سرچشمه فیاض ادب هند بسیاری از نویسندگان مثل را سیراب ساخته است. وکتاب کلیله و دمنه یکی ازقدیمترین اینآبشخورهاست. عرب نیز از زمانهای دور با مثل از زبان حیوانات آشنایی داشته، ولی مثل هرگز در میان آن قوم، رشد و وسعتی نیافت. مثل در کلیله و دمنه به صورتهای مختلف آمده است در کلیله و دمنه مثلهایی است شبیه مثلهای اپزوپ نویسندهٔ یونانی و فدر شاعر لاتيني، از جامة داستاني عاري. يعنى به صورت ساختاري كه جزبه حكمت آنهم با موجزترین عبارات نمی پردازد. وگاه به صورت داستانها یا نمایشنامه هایی است دلانگیز، بعضی چنان بلند که سراسر یک باب را در بر میگیرد، مانند مثل شیر و كاو (در باب الاسد والثور) ومثل بوف و زاغ (درباب البوم و الغربان). و بعضى نهچندان بلند که در ضمن مثلهای طولانی میآیند، تا بهمنزلهٔ برهانی باشند، یا سخن حکمت آمیزی را به اثبات برسانند، یا قضیهٔ مبهمی را توضیح دهند. مانند مثل بوزينه و نجار و مثل لاك پشت و دو بط (در باب الاسدوالثور) و مثل شير و خرگوش و خر (در باب القرد والغيلم) اينك بهبيان نوع اول يعنى مثلهايي كه بهصورت نمایشنامه یا داستان هستند می پردازیم:

هرگاه مثلمها جنبهٔ نمایشنامهای داشته باشند، باید از وجود همهٔ عناصری که در یک داستان موجود است، برخوردار باشند. چون داستان نمایشنامه، بازی، صحنه و نتیجه. اما داستان، در مثلهای بلند، حرکتی کند دارد. مؤلف به بیان مقدمات و تشریح مکان و زمان و ربط افکار و اعمال به یکدیگر و بیان تأثیرات گوناگونی که از اقوال و حوادث حاصل می شوند و نیز تعلیل آن اقوال و حوادث، می پردازد. بیان این امور است که سیر داستان را کند می کند و حرکت و حیات را در آن کمرنگ می نماید، هرچند به اصل داستان استواری و شکوه می بخشد: «شتر به شیر را ثنا گفت. شیر شتر به را به نزدیك خودخواند و اکرامش کرد و به سبب خردواندیشه اش ندیم خویشتن ساخت و امین اسرار خود گردانید و در کارهای خود با او به مشاورت پرداخت و هرچه روزگار می گذشت اعجابش بدو بیش می شد و رغبتش افزون. تا آنجا که به منزلت، از خاصترین اصحاب او گشت.» (باب الاسد والثور) مؤلف در این ابواب بلند با خروج گرگاه از روال مثل، آن حکمتهایی را که کتاب به خاطر تبلیغ آنها تألیف شده است، به نعو و سیعی نشر می دهد.

اما در مثلهای کوتاهتر، داستان زندهتر است. مقدمهای کوتاه می آورد و فور أ خواننده را با اشخاص داستان آشنا میسازد و بر صحنهٔ حوادث میکشاند و او را باالفاظی اندك از همهٔ آنچه برای استقرار مثل و حسن ادراك آن نیاز است، آگاه میسازد: «آوردهاند که شیری در مرغزاری خرم که در آن حیوانات و آب و چراگاه بسیار بود وطن داشت» (حکایت خرکوش و شیر درباب الاسد والثور) یا «آوردهاند که شیری در بیشه ای وطن داشت و خرگوشی با او بود که پس مانده های شکار او را میخورد، شیرمبتلی بهجرب شد.» (حکایت شیر و خرگوش و خر در بابالقرد والغيلم) و چون مقدمه پايان مي يابد، گفتگو آغاز مي شود: «گفتند: تو از ما جنبنده اي را صید نمیکنی مگر با رنج بسیار.» یا «خرگوش گفت: ترا چه می شود ای پادشاه درندگان؟» از اینجا نویسنده خود از صحنهٔ بیرون میرود و تنها در موارد نادری که بخواهد اشخاص داستان خود را که پراکنده شدهاند جمع آورد، یاخواننده را به صحنهٔ دیگر بکشاند، یا میان سخن یکی و جواب دیگری ربطی ایجاد کند، خود را نشان میدهد. داستان در کلیله و دمنه برای بیان حکمت وضع شده است. از این رو حکایات آن پردههای مختلفی هستند در اخلاق و تربیت و تعلیم. بنابراین اگر گاه دامنهاش وسعت میگیرد و شاخه شاخه میشود و حکایات در یکدیگر تداخل میکنند، شگفت نیست. اینها امکاناتی است که نویسنده برای خود پدید می آورد تا در بیان آن حکمت منظور، داد سخن بدهد ولی همواره بهخاطر تنوع مناظر و حوادث و تعليمات و دروسی كه القاء میكند سخنش سودمند و شيرين است. هر مثل با اعادهٔ موضوع و نتیجه گیری از آن و تحریض برانجام کردارهای پسندیده ای که در اشخاص نیکوکار مشاهده شده و تحذیر از اعمال ناپسندی که از بدان سر زده است، پایان مي گيرد.

مثلها در کلیله و دمنه بر زبان بهائم و آدمیان جاری می شوند. اینان بعضی قهرمانان صحنه هستند. اما حیوانات اعم از بهائم و پرندگان دارای دوطبیعت اند: طبیعت حیوانی و طبیعت انسانی. نویسنده بهخوبی توانسته است میان ایسن دو

466

طبیعت جمع کند. حیوانات همان غرائز و ویژگیهای خود را دارند، در عین حال از سجایا و امیال و افکار و تنوع در اخلاق و دگرگونی و تناقض در احوال فردی و اجتماعی آدمیان نیز بهرهورند. مثلا می بینیم که خرگوش خبیث و حیلهگر است و باز می بینیم که پرهیزگار و عفیف و حکیم است. کلیله و دمنه دو برادرند، اما در راه و روش و آراء و افکار چون افراد آدمی یکسان نیستند. در عین حال می بینیم که موش همواره با گربه دشمن است که هیچگاه حاض نیست که با او انس گیرد. اگر دوستی یی دارند دوستی دورانه است.

در کلیله و دمنه هیچگاه توصیف دقیقی از جنبههای ظاهری حیوانات که آنها را بهصورت، از هم مجزا بدارد، نمی بینیم. زیرا آنچه برای مؤلف اهمیت داشته قبل از هرچیز بیان حکمت بوده و باقی را بهخود خواننده واگذاشته است.

اما آدمیان در مثلهای کلیله ودمنه نقش مهمی دارند، در بسیاری از آنها قهرمانان داستان اند و از زبان آنها سخنان بسیاری روایت می شود. این آدمیان در جوی از بدبینی قرار گرفته اند، یعنی بدیه ایشان بیش از خوبیه ایشان است و در این نیز شگفتی نیست، زیرا مؤلف در طریق اصلاح اخلاق و معالجهٔ امراض اجتماعی کام میزند. بنابراین از نشان دادن آن بدیها چون سفلگی، کید، خیانت، حرص، ستمگری و غیره و اظهار نفرت از آنها چاره ای ندارد... این بدبینی به نحو خاصی دربارهٔ زنان فزونی گرفته است و اندای اتفاق می افتد که زنی در منظری شریف خودنمائی کند.

در کلیله ودمنه انتقاد متوجه همهٔجامعه بشری است، بهطور عموم وپادشاهان، بهطور اخص، و نیز آن را دامنهای گسترده است. همچنین این انتقاد صرفا به خاطر انتقاد نیست بلکه همواره دارویی بههمراه دارد تا آن درد را بهبود بخشد. از سوی دیگر هیچ انتقادی بهصورت هجو و هزل بیان نشده است.

گفتیم که مثلهای کلیله ودمنه – خواه بلند یا کوتاه – عموماً جنبه نمایشنامه ای دارند، اما مثلهای بلند بعضی چون باب الیوم و الغربان صورت حماسی هم دارند، و مانند حماسه های همر سراسر جنگ و ستیز در میدانهای نبرد است و در ضمن نبرد انواع حیله ها و مکرها، به نحو شایسته ای، در پدید آوردن و محکم کردن گره های داستان سهم بسزایی دارند، آنگاه این گره ها به کندی و آهستگی، یکایک گشوده می گردند. برخی چون باب الاسد و الثور به غمنامه های شکسپیر شبیه است که می توان من را به صحنه های متعدد پر از تحلیلات روانی و بازی هنرپیشگان تقسیم نمود. خواننده همچنان در اضطراب بسر می برد تا پرده از روی فاجعه قتل برداشته شود. پیروز می شود. این باب از حیث ترکیب و ترتیب صحنه ها اعجاب انگیز است: حاوی پنج صحنه است و چنان به هم مرتبط که می توان گفت از لوازم یک نمایشنامهٔ کامل دارد. اشخاص نمایشنامه در همه حال زنده و گویایند. درمقابل دیدگان ما برصعنه ظاهر میشوند و نقش خودرا اجرا میکنند، گرههایی میآفرینند و چنانکه در زندگی معمولی جریان دارد کمکم آنها را میگشایند. ولی این اشخاص هیچگاه وظیفهٔ اصلی خود را که بیان حکمت است فراموش نمیکنند و از یاد نمی برند که قبل از هرچیز، برای ارشاد واندرز گویی است که برصحنه ظاهر شده اند، نه تنها برای هنرنمایی. اصولا در این کتاب هیچ هنری صرفا به خاطر هنر نیست.

**صحنهٔ نمایش** معمولا همان جایی است که درخور حیوانات است. یعنی روی زمین باهمه بساطت و عظمت و صحنههای جادوییاش، از درختی کشن که آشیانهٔ کلاغ آنجاست تا درخت انجیری که برساحل رسته و سایه برآب افکنده ومسکن بوزینه است و سایبانی که در زیر آن چهار دوست گرم صحبتهای شیرینند.

مؤلف در مثلهای خود به وصف طبیعت نمی پردازد زیرا هدفش وصف به خاطر وصف نیست، از این رو در کتاب او، اگر توصیفی هم هست در نهایت اختصار است، چنانکه از چند کلمه در نمی گذرد، آنهم در مواردی است که بازیگران را بدان نیاز است. یا برای فهم داستان ضروری است: «آورده اند که در سرزمین پیلان چند سال پی در پی باران نبارید و آب کم شد و چشمه هاخشکیدند و پیلان سخت تشنه شدند.» (حکایت خرگوش و شاه پیلان – باب البوم والغربان).

اما حکمت در کلیله و دمنه جوهر اصلی است و هرچه جز آن است عرضی بیش نیست. اشخاص همه حکمایند که به حکمت سخن می گویند و گاهگاه مثالی می آورند تا به پایمردی آن صحت آنچه را گفته اند به اثبات رسانند و پیروی از آن را ضروری جلوه دهند. حکمت در کلیله ودمنه منحصر به نتیجه ای که از حکایت گرفته می شود یا آنچه در آغاز وانجام داستان بدان اشارت رفته است، نیست. بلکه در سراسر آن پراکنده است و درهرجا و درهرموقعیتی آشکار می شود. و گاه آنقدر فراوان می شود که موجب ملامت می گردد. همهٔ این حکمتها رنگ شرقی دارند، چون

## ابن مقفع مصلح اجتماعى

اکنون این سؤال مطرح می شود که انگیزهٔ ابن مقفع در ترجمهٔ این آثار چه بوده است؟ مسلماً انگیزه او در ترجمهٔ «الادب الکبیر» و «الادب الصغیر» و «کلیله ودمنه» و «رسالة الصحابه» همسری و همچشمی با اعراب بوده است. زیرا موالی را در عصر اموی به دیدهٔ حقارت می نگریستند و چون با روی کار آمدن بنی عباس موالی هم سر و سامان و استقراری یافتند لیاقت شایانی که در امور اجتماعی و سیاسی ازخود نشان می دادند بر عرب گران می آمد، این بود که بار دیگر باب مفاخرات اعراب کشوده شد و شعر و خطابهٔ خود را به رخ آنها می کشیدند. موالی نیز به ترجمه و نقل کتاب قدیم پهلوی همت گماشتند، ودر نشر فرهنگ قدیم ایران به جد در ایستادند و این به ترین و نیرومند ترین سلاحی بود که در این مبارزه در دست داشتند. آنگاه به انتقاد و عیبجویی از شیوهٔ زندگی اعراب و تشکیلات حکومتی آنان پرداختند و تنها دارویی که برای این بیماری تجویز کردند چیزی جز دانش و معرفت قوم ایرانی نبود. آنان میخواستند جامعه ـ سرتاس ـ از حیث تشکیلات حکومتـی و سیاست واخلاق واسالیب ادبی، ایرانی شود. ابن مقفع از زعمای ایـن حـرکت اصلاحی ایرانی بود. او در انقلاب عباسی علیه اموی حضور داشت و ابوالعباس السفاح (۵۰۵۰–۷۵۴ م) و ابوجعفر المنصور (۷۵۴–۷۷۶ م) را می شناخت. این دو میخواستند اساس حکومت خود را برقدرت واستبداد بنیان نهند. عبداللطیف حمزه میگوید: «منصور مردی بود در سیاست پیرو ماکیاولی. و به راستی زندگی این خلیفه (مخصوصاً جنبه های پنهان اعمال او) بر این خصلت او دلیلی آشکار است. برای مورخان آشکار می سازد که خلافت در دست بنی عباس چگونه به صورتـی امیال و هواهای سیاسی خود به هیچ چیز توجه نداشتند.»

ابن مقفع بربسیاری از امراض اجتماعی و سیاسی عصر خود آگاه بود. بسیاری از امور دولت نوپا راناخوش میداشت ومیدانستکه عامل آین ستمها و نابسامانیها حکامند و از سوی دیگر آن آزادی سیاسی که بتوان به صراحت در آن سخن گفت بس اندك است. این بود كه برای بیان انتقادات خویش راهی دیگر در پیش گرفت یعنی حکام زمان خود را بهجای دبشلیم قرارداد و خود را جانشین بیدیا ساخت. و همان راهی را در اندرزگویی و راهبری و راهنمایی در پیش گرفت که آن حکیم هندی در برابر پادشاه خود پیش از این در پیش گرفته بود، تا خود را از مهلکه بدور بدارد. پس «رسالة الصحابه» را نوشت و در آن انتقادات خود را با ستایش خلیفه در آمیخت و بسیاری از معایبی را که می دید به دیگران منسوب می داشت. سپس به ترجمه روی آورد تا باارائهٔ نمونه هایی از فرهنگ و ادب ایرانی به متصدیان ملك و دستیاران آنها، ابواب صلاح را بهرخشان بگشاید و از همه بیشتر کلیله و دمنه را مناسب شمرد. این بود که به ترجمهٔ آن به عربی همت گماشت و در تفهیم مطالب آن سعی بليغ مبذول داشت. ابن مقفع از ميان همه بيماريهايي كه عارض خلفا، حكام، درباريان، قضاة، سپاهيان و كارگزاران خراج و خود مردم شده بود، و او اكنون به معالجهٔ آنها کمربسته بود دو بیماری را سخت و مهلك می شمرد: در فرمانروایان، ظلم واستبداد و در افراد رعیت، نادانی. او می کفت اگر فرمانروایان یاران و کارگزاران خود را از میان نیکان و دانایان برگزینند و خود در کارها با نیکان و دانایان مشاورت کنند و عدل و عقل را پایه واساس اعمال خلود قلرار دهند، اعمالشان صلاح می پذیرد. وچارهٔ بیماری جهل در افراد رعیت، این است که از راه تفکر و مشورت و صداقت واقعی و محاسبهٔ نفس و ذکر آخرت خود را به عقل و معرفت مسلح گردانند.

ابن مقفع در اصلاحات خود گرایش ایرانی دارد. او تاریخ و قوانین و آداب ایرانی را اساس اصلاحات جامعهٔ عباسی میداند. از تاریخ ایران که به دستش رسیده بود هرچه رادرباب سیاستواجتماع بود گردآورد. مثل اعلای او درحکومت، حکومت ساسانی بود. او می کوشید تا صورت دقیقی از آن حکومت را به جامعهٔ عرب منتقل کند. قدرت اندیشه و مهارتی که در نگارش داشت او را در تطبیق مواد ایرانی با طرز تفکر عرب یاری می داد. ابن مقفع متفکری است همواره در پی مثل اعلی یا به عبارت دیگر دست یافتن به بهترین نمونه از هرچیز. وقتی دربارهٔ پادشاه سخن می گوید کسی را در نظر می آورد که از حیث حکمت و سیاست و اخلاق و حسن سیرت آنسان که نویسنده خودمی پسندد یعنی به درجه کمال رسیده باشد. وچون از دوست سخن می گوید باز هم عالیترین نمونهٔ آن را از جهت صدق و مواساة و ایثار در نظر دارد.

ابنمقفع، نویسنده

ابن مقفع یکی از زعمای اولین مکتب نویسندگی در عصر عباسی است نیز یکی از بانیان نثر فنی عربی است، نثری که به همت او بعد از وارد شدنش در دیوان رسائل به قلمرو ترجمه نیز گام نهاد. ابن مقفع نیز مانند عبد الحمید بن یحیی با وارد کردن عناصر فنو جمال در نثر عربی آن را برای پذیرفتن و پرورش دادن موضوعات گوناگون آماده ساخت.

وقتی از تکنیك ابنمقفع در نویسندگی یاد میکنیم، باید به این نکته توجه داشته باشیم که میان شیوهٔ نگارش او در رساله های «الادب الصغیر و الادب الکبیر» با کلیله و دمنه و رسائل او فرقهائی است. علت این امر این است که در طول تاریخ، کلیله ودمنه مورد دخل و تصرف واقع شده و هربار مقداری از خشونت و تعقید آن کاسته شده است، تا به صورت نشری روان و نرم درآمده است. نسخه های قدیم کتاب به آشکار ا مبین این نکته اند که شیوه نگارش او در آثار دیگرش با شیوه کلیله ودمنه اختلاف اساسی نداشته است. اصولا نثر عربی آنچنانکه در خدمت مردی چون عبدالحمیدبن یحیی بود در خدمت ابنمقفع نبود و دراین شگفتی نیست، زیرا ابن مقفع با معانی فلسفی و حکمی که پیش از این درباره نگارش آنها ذوقآزمایی نشده بود دست به گریبان بود و او برای بیان این معانی نوین نیاز به تلاش و کوشش داشت. همچنین شیوهٔ نگارش او در «الادب الصغیر» را نمی توان شیوهٔ کمال یافتهٔ او بهحساب آورد. در تنظیم این کتاب غالباً بهقولی از اقوال حکما برخورد میکرده و بدون توجه و عنایتی خاص به سبک نگارش خود آن را ترجمه و یادداشت می کرده است. از اینرو غموض و تعقید در آن فراوان آمده است. و ما چون به آثـار ابن مقفع نظری اجمالی بیفکنیم ویژگیهای نثر او بدین صورت برای ما آشکار میشود.

ابن مقفع نویسنده ای ایرانی است که اسلوب کتابتی خود را از صمیم عربیت گرفته و آن را با روح ایرانی و یونانی و هندی درآمیخته است: قالبی جدید که در آن ایجازعرب و بلاغت خطابی آن با اطناب ایرانی و منطق یونانی و حکمت هندی جمع آمده است. در اسلوب او، عذوبت بدویت ــ که از آل اهتم اقتباس کرده بود ــ با نرمی و لطافت ایرانی و رنگ علمی یونانی و اشرافیت کلامی هندی درآمیخته است.

ابن مقفع قبل از هرچیز یك متفكر است كه فن در نزد او، در برابر فكر خاضع است. واین فكر است كه فن را رهبرى مىكند و تا بهتر و آشكارتر بیان شود براى آن اسالیب و وجوه مختلفى برمىگزیند. از این رو است كه نویسنده به منایع لفظى و محسنات بدیعى و وجوه بیانى چندان اشتیاقى ندارد و همواره از آن امور بقدر معینى، در جايى كه ضرورتى احساس شود، برمىگیرد و این در رسائل او مشهود است. او به جمال معنوى بیش از جمال مادى اهمیت مىدهد بنابراین كمتر به سجع وموازنه، آنچنانكه عبدالحمید بن یحیى توجه داشت مى بردازد. البته در بعضى از نوشته هاى او چون «باب عرض كلیله ودمنه» بعضى مزاوجت و توازن را مى یابیم.

توجه شدید او به معنی او را به استخدام اسلوب منطقی واداشته است. بدین طریق که موضوع را به فقراتی تقسیم میکند و آن فقرات را به جمله هایی با فواصلی که در آنجا می توان درنگ کرد. افکار او روان ادا می شود، بدون آنکه به غلو و ما لغت گراید. بلکه به آرامی با حقیقت رو به رو می شود و با قوت آن را به اثبات می رساند. و این توجه به معنی او را به اطالهٔ جمله وا می دارد. جمله های او با وقار و اشرافیت خاصی امتداد می یابند، بدون هیچ پرش و دگرگونی و اضطرابی. برای و صول به این مقصود از رابطه های گوناگون چون حروف جاره و اسمهای موصول و حروف عاطفه و امثال آنها سود می جوید. گاه نیز این اطاله که ممکن است عامل آن ترجمه باشد، او را به تداخل جمله ها در یکدیگر وا می دارد به حدی که تقسیم کردن

اما البطتان اللتان رايتهما طارتا من وراء ظهرك فوقعتا بين يديدك فانه يأتيك من قبل ملك بلخ من يقوم بين يديك بفرسين ليس فى الارض مثلهما (باب ايلاذ و بلاذ و ايراخت.)

«اما آن دو بط که دیدی که از پشت سرت پریدند و در مقابلت نشستند، نشان این است که از سوی پادشاه بلخ کسی میآید که دو اسب را که در زمین همتایی ندارند در برابرت قرار میدهند.» اما این اطاله از باب اطناب ملالتآور نیست. حتی ابنمقفع از آوردن الفاظ فراوان امساك میورزد واگرچه به اشاره اکتفانمی کند و مرتکب حذف و تقدیر نمی شود ولی همواره به ایجاز متمایل است. بدین طریق که همواره الفاظ را به مقدار معانی میآورد و ازین خط پای بیرون نمی نهد، مگر آنگاه که دریابد که درك آن معنی که در نظر دارد برفهم خوانندهٔ معمولی دشوار آمده است، در این حالت می بینیم که آن معنی را در ترکیبهای مشابه بیان میکندوگاه یك دو مثل، یا یك دو حکایت چاشنی مطلب می سازد چنانکه در باب عرض کتاب کلیله و دمنه مشاهدت می افتد. توجه خاص ابن مقفع به معنی او را به اختیار لفظ سوق می دهد. او الفاظ را چنان اختیار می کند که با تمام دقت و به وضوح و دور از تشویش و ابهام به معنی راه بنمایند. در این باب گفته اند که چون قلم به دست می کرفت تا بنویسد کاه در نگ می کرد، چون سبب می پرسیدند، می گفت: کلمات در سینه ام از دحام کرده اند، در نگ کرده ام تا یکی را از آن میان بر گزینم.

علاقهٔ او به اینکه کلامش واضح و صریح و آسان باشد، موجب شده بود که از آوردن الفاظ غریب خودداری ورزد. می گفت: «مباد به طمع نیل بلاغت به آوردن کلام غریب آزمند شوی که این بزرگترین گنگی است» و نیز توصیه می کرد که: «برتو باد الفاظ آسان، اما نه الفاظ فرومایگان و عوام.»

ابن مقفع در نگاشتن، از مبالغه در آوردن صنایع، سخت پی هیز داشت. خواه مبالغه در صدا باشد یا تصویر. همچنین در اسلوب نگارش او از ناز کی خیال چندان نشانه ای نیست، مگر در «کلیله و دمنه» که از اصل به ترجمه راه یافته است. چون قصد تشبیه کند، تشبیماتش غالباً دور از غموض و نزدیك به افهام است و هدف او از آوردن آنها بیشتر جنبهٔ ایضاحی دارد تا فنی.

و گاه دقت او در نقل معانی او را مخصوصاً در ترجمه هایش می به انواع تکلف می کشاند و کلامش را به غموض متمایل می سازد و گاه این غموض به خاطر آشفتگی در ارجاع ضمایر است، یا تقدیم و تأخیر کلمات، یا حذف کلمه ای، یا آوردن جمله معترضه به جای جمله اصلی، یا جملهٔ اصلی به جای جمله معترضه، یا افراط در استعمال «ان». اماهمهٔ اینها که بر شمر دیم ذره ای از علومقام او نمی کاهد. اسلوب او با آن سلامت و فخامت و انسجام عبارات و حلاوت تراکیب و نرمی الفاظ و سهولت و عذوبت آنها، همچنان سمبل کتابت قدیم است. و جای تعجب نیست که اسلوب او را سهل ممتنع نامیده اند. یعنی در نظر اول هر کس می پندارد که می تواند همانند او اثری بیافریند ولی چون دست در کار زند باز ماند.

\*\*\*

بااین اوصاف دیگر چه عجب اگر ابن مقفع پس از خود اثری بزرگ درجهان عرب باقی گذاشته باشد و چه عجب اگر همهٔ مشرقزمین از سرچشمه افکار او سیراب شده باشد . پس از او افکارش به شعر شاعران وفلسفهٔ فلاسفه و متفکران و آثار نویسندگان راه یافت.

تأثير ابن مقفع و آثار او

ابن مقفع و آثارش مخصوصاً «کلیله ودمنه» م بر عقول و نظامات و آداب مردم مشرق زمین تأثیری شگرف داشته است. واین تأثیر بردوگونه است: یکی در ادب و فلسفه و دیگر در اجتماع. در مورد نخستین، شاعران و نویسندگان به نوشته های ابن مقفع روی آوردند بعضی مانند ابان اللاحقی «کلیله ودمنه» و «کتاب مزدك» او را به نظم آورد. و شاعرانی چون كلثوم بن عمرو بن ایوب معروف به عتابی و نیز متنبی بسیاری از آراء او را در شعن خود وارد كردند. تأثیر آراء او دربارهٔ زن و مال و عقل و مقدم بودن رای بر شجاعت در سراس ادبیات عباسی آشكار است.

اما نویسندگان و دبیران، میدان وسیعتری داشتند. آنها از ابنمقفع شیوهٔ فنی ترجمه را آموختند و از ضرورت اقتباس فرهنگهای مختلف و گسترش دامنه معارف خود و آگاهی از علوم و آداب ملل دیگر، آگاه شدند. و طریقهٔ تحلیل و جدل را درکتابتفراگرفتند و در جمع آوری اقوال حکما و دانشمندان وغیر ایشان، کسانی چون ابن قتیبه در «عیون الاخبار» و ابن عبدربه در «العقد الفرید» و طرطوشی در «سراج الملوك» و ابن حزم در «کلمات فی الاخلاق» از او پیروی کردند. حتی از این هم فراتی رفتند و به تقلید «کلیله ودمنهٔ» او آثاری پدید آوردند. مثلا سهل بن هارون «ثعله و عفره» را پدید آورد و ابن الهباریه «الصادح والباغه» را و ابن عربشاه «فاکه الخلفاء و مناظرة الظرفاء» و ابو العلاء المعری «القائف» را. درزمرهٔ مارون «ثعله و عفره» را پدید آورد و ابن الهباریه «الصادح والباغه» را و ابن عربشاه «فاکه الخلفاء و مناظرة الظرفاء» و ابو العلاء المعری «القائف» را. درزمرهٔ عربسان نشانه هایی از «کلیله ودمنه» آشکار است. افزون بر اینها ابن مقفع باب «رسائل اخوان الصفا»، رساله هفدهم از جسمانیات و طبیعیات، در مناظره حیوانات براسان نشانه هایی از «کلیله ودمنه» آشکار است. افزون بر اینها ابن مقفع باب

تأثیر ابن متفع علاوه برادبیات در فلسفه هم آشکار است. در آثاری که فار ابی و ابن سینا در سیاست مدن پدید آورده اند تأثیر اندیشه های ابن متفع مشهود است. اقوال آنها در باب سیاست، و حکام و اصدقاء وامثال این معانی گفتارهای او را در «کلیله و دمنه» به یاد می آورند. حتی اخوان الصفا عنوان خود را از «باب الحمامه» المطوقه» در «کلیله ودمنه» گرفته اند. همچنین بسیاری از افکار او را از کتب مختلفه اش اقتباس کرده اند. در رسالهٔ چهارم از العلوم الناموسیه و الشرعیه بسیاری از آراء ابن متفع دربارهٔ دوستی آمده است. از جمله این عبارت: «برادران صادق یاران تواند در کارهای دین و دنیا... اگر یکی از آنان را یافتی او را نگهدار زیرا غلفر یافت... آنان به منزلهٔ ستونهایی هستند که به هنگام شداند و بلاها برآنها تکیه ظفر یافت... آنان به منزلهٔ ستونهایی هستند که به هنگام شداند و بلاها برآنها تکیه توان داد. پس ای برادر اگر خداوند ترا بر چنین دوستی با چنین صفتی موفق ظفر یافت... آنان به منزلهٔ ستونهایی هستند که به هنگام شداند و بلاها برآنها تکیه توان داد. پس ای برادر اگر خداوند ترا بر چنین دوستی با چنین صفتی موفق ففر یافت... آنان به منزلهٔ ستونهای قلبی در این را باقتی او دا نگهدار زیرا توان داد. پس ای برادر اگر خداوند ترا بر چنین دوستی با چنین صفتی موفق قون داد. پس ای برادر اگر خداوند ترا بر چنین دوستی با چنین صفتی موفق و فروتن باش و راز خود با او درمیان بگذار و در کارهایت با او مشاورتنمای...»

اما در باب مسائل اجتماعی، ابن مقفع به اصلاح دربارها و امور قضائی و امور مالیاتی دعوت میکند و میخواهد امور را چه متعلق به فرمانروا باشد یا به مردم به صلاح آورد. چنانکه خلفا بعد از منصور در انتخاب حواشی و خاصگان خود سعی بلیغ به کار داشتند مخصوصاً در عصر هارون الرشید و مأمون اصحاب وخواص خلیفه به علم و حسن رأی معروف بودند و غالباً از آن زمره ای بودند که ابن مقفع توصیف کرده بود. همچنین خلفا را بهاصلاح امور قضائی دعوت میکرد، چنانکه بعد از او چند بار برای تدوین قوانین قضائی اقداماتی بهعمل آمد ولی چون با مخالفت شدید فقهاء برخورد میکرد توفیقی بهدست نیاورد.

در مورد اصلاح امور خراج نین سفارشهایی داشت که بعداً مورد توجه واقع شد. از جمله هارونالرشید ابویوسف فقیه را به تدوین کتابی در خراج فراخواند. بدین طریق آرام اصلاحی ابن مقفع اندک اندک تحقق یافت و برخی عوامل

بناین طریق (رام اطارحتی ابن سطح النان النان النان علقی یافت از برسی طوالس دینی و زمانی نیز در نشن آنها مؤثن افتاد و در امور ولات و قضات و لشکن وعمال خراج و از همه برتن در تربیت مردم نقش بزرگی برعهده داشت.

ابن مقفع بر ادب و تفکر جهان اسلامی حق بزرگی دارد. او بهترین نمایندهٔ یک فرهنگ وسیع و یک اندیشه روشن و عمیق در یک اسلوب عالی و متین است.

# برخي مراجع:

عبداللطيف حمزه: ابنالمقفع ـ القاهره ١٩٢١ م. محمد سليم الجندى: عبدالله بنالمقفع ـ دمشق ١٩٣٥ ه. خليل مردم: ابن المقفع ـ دمشق ١٩٣٠ م. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى ـ القاهره ١٩٢۶ ص ٢٢ـ٥٢. عبدالوهاب عزام و طهحسين: مقدمتا «كليله و دمنه» طبعـة دار المعارف معمد كردعلى: امراء البيان ـ الجزء الاول، القاهره ١٩٣٧ ص ٩٩ـ١٨. الاب لويس شيخو: المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت محمد الاب لويس شيخو: المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت معمد الاب لويس شيخو: المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت الاب لويس شيخو: المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت معد الاب لويس شيخو: المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت الاب الويس شيخو: المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت معد الاب الويس ميون المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت الاب الويس ميون المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت الاب الويس ميون المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت الاب الويس ميون المقدمة العلميه التى صدر بها «كليله ودمنه» ـ بيروت الاب الويس ميون المورا الترام اله المنسوبه الله المنامية ـ الطبعة الثانيه الاساد من الماد الترام الرسطاليه المنسوبه الى ابن المقفـع للاستاذ

بول كروس). طەحسىين: منحديث الشعر والنثر ــ القاهر، ١٩٣۶ ص ٢٢ــ٧٩.

Cl. Huart: Ibn Al-Mukaffa', in Encycl. de l'Islam, t. II, 429. C. Brockelmann: Gesch. der arab. Litter. I, 151.

: Kalila wa-Dimna. in Encycl. de l'Islam, t. II, 773-741.

فصل ششم

احمدبن يوسف - سهلبن هارون - عمروبن مسعده

احمدبنیوسف (۸۲۸ م = ۲۱۳ ه) ابوجعفر احمدبن یوسف بن القاسم بن صبیح، در قریه ای نزدیك كوفه متولد شد. عشق به ادب و شعر را از پدر و جدش به ارث برده بود. علاوه برشعر و ادب در علوم شرعی نیز قویدست بود. نخست دیوان رسائل مأمون را به عهده داشت. آنگاه بعد از احمد بن ابی خالد الاحول به وزارت او رسید. و در خدمت او و دعوت مردم به سوی او جد بلیغ داشت. احمد بن یوسف مردی دانشمند بود و در بلاغت ممتاز.

آثار او، اشعاری پراکنده در کتب ادب و رسائلی است تحت تأثیر اسلوب عبدالحمید بن یحیی. انشاء او مرسل است و خالی از هرگونه تصنع و تکلفی تنها در برخی از تمجیدات خود به سجع متمایل شده است.

سهل بن هارون (۸۳۰ م / ۲۱۵ ه)

زندگی

سلم بن هارون ایرانی الاصل بود. در دشت میشان میان بصره و اهواز متولد شد. سپس به بصره و بغداد رفت و به یعیی بن خالدالبرمکی پیوست. آنگاه در خدمت مأمون درآمد و به خاطر تمایلات شعوبی که داشت مأمون را از او خوش آمد و اورابربیت الحکمه گماشت. در سال ۸۳۰ م / ۲۱۵ ه وفات کرد.

سهل بن هارون از شعوبیه بود و با اعراب سرگران. به حکمت اشتهار داشت چنانکـه او را «بزرجمهن اسلام» نامیده بودند. او نیز پیرو مکتب عبـدالحمید ابن یحیی بود و چون دیگر شاگردان او شیوهٔ نگارش فارسی را در عربی بهکـار می برد، هرچه ابن مقفع در ترجمه و نقل برتری داشت، سلهل بن هارون این برتری را در تألیف و تصنیف به دست آورده بود.

آثار

جاحظ در كتاب خود «البیان والتبیین» و ابنالندیم در «الفهرست» از آثار سهل بن هارون نام برده اند. از جمله مؤلفات او «ثعله و عفره» است در معارضه با «كليله ودمنه» و اسلوب آن. نيز كتاب «الاخوان» و كتاب «المسائل» و كتاب «المخزومی و المذليه» و كتاب «النمر والثعلب» و كتاب «الوامق والعذراء» و كتاب «ندود و ودود ولدود» و كتاب «الضربين» و كتاب «الغزالين» و كتاب هادب اسل بن اسل» و كتاب «الی عیسی بن ابان فی القضاء» و كتاب «تدبيرالملوك و السياسه». و او را رسائلی است در «بغل». ولی از همه آثار او جز اندكی باقی نمانده است. از آن جمله است «رسالة البغلاء» كه آن را جاحظ در آغاز كتاب خود «البغلاء» آورده است. و نيز رساله ای است كه به پسر عموهای خود از آل راهیون منگامی كه روش او را در بخل مذمت و كلام او را در كسب تتبع كردند نوشته منگامی كه روش او را در بخل مذمت و كلام او را در كسب تتبع كردند نوشته است.

آثار سله بن هارون هم از جلمت لفظی از زیباییهایی برخوردار است و هم از جلمت معنوی و فکری. او همواره در انتخاب کلمات و ترکیب و تنسیق آنها در بلمترین صورت ممکن تلاش می ورزد و بیشتر اوقات به موازنه، بدون آنکه به سجع مبتنی باشد، کلام خود را می آراید. جملات را چنان به پایان می رساند که علاوه برموسیقی خفیفی که از آنها متصاعد است، نه بسیار کوتاه اند، نه بلند و نفسگیر. از جلمت معنوی و فکری هم نوشته های او به قوت منطق و حسن تحلیل ز تعلیل به شیوهٔ جدل، ممتازند.

بنابراین سهل بن هارون میان مکتب عبدالحمید و ابن مقفع جمع کرده و به مثابهٔ حلقهای است که مکتب عبدالحمید را به مکتب جاحظ پیوند زده است.

عمرو بن مسعده (۸۳۲ م/۲۱۷ ه)

# زندگی

ابوالفضل عمروبن مسعدة بن سعیدبن صول، پس عم ابراهیم بن العباس الصولی است. جدشان صول مردی ترک و از اشراف جرجان بود که مذهب زردشت داشت. عمرو یکی از چهار برادری بود که پدر در تربیتشان سعی بلیغ به کار برده بود. ولی گویی تاریخ از ضبط بسیاری از زندگی او غافل بوده است. بنابراین اطلاعی از کودکی و جوانی او نداریم و نمیدانیم که در آغاز چگونه و ازچهراهی به عالم ادب راه یافته است. تنها از آن وقت که به اشتهار رسیده و عمدهدار دبیری جعفربن یحیی البرمکی شده با زندگی اش آشنایی یافته ایم. گویند د روزی در خدمت جعفربن یحیی البرمکی به توقیع نامه ها مشغول بود، غلامان او عریضه ای تقدیم کردند که در آن افزونی را تبه های شان را طلب می کردند. جعفر عریضه را نزد او انداخت و گفت جوابی بده او نوشت «قلیل دائم خیر من کثیر منقطع» حعفر دست برپشت او زد و گفت «ای وزیر فی جلدك» اتفاقاً پیش بینی جعفر تحقق یافت و او نخست به دبیری و سپس به وزارت مأمون رسید. همه عمر او وقف امور خلافت شد. مقام و منزلتی عظیم یافت. چنانکه آستانش قبلهٔ حاجتمندان گردید. او نیز از هیچ مساعدتی دریغ نمی ورزید، به خاطر این بخشندگی و خوش-طبعی یاران و طرفدارانش فراوان گردید.

عمروبنمسعده در یکی از غزوات مأمون در شهر ادنه در بلاد روم «ترکیه» \_ امروز به اطنه معروف است \_ در سال ۸۳۲ م / ۲۱۷ ه و فات یافت.

آثار

توغل عمروبن مسعد، در امور دولتی برای او فرصت فراوانی در تألیف و تصنیف باقی نگذاشته بود. و گویا در موضوع خاصی هم چیزی ننوشته باشد. تنها اندکی از رسائل او بهدست ما رسید، است. بعضی از بلغای مشهور زمان او چون فضل بن سهل – «مردی که در بلاغت بی همتا بود و چون کسی به سخنش گوش می داد می پنداشت که می تواند همانند او بنویسد ولی چون قلم بر کاغذ می نهاد میان خود و او فاصله ای عظیم می دید» – دربارهٔ او به بلاغت شهادت داده اند. از امتیازات کتابت او انتخاب الفاظ سمل در عین حال دقیق و رسا و اسلوب مرسل و مستحکم اوست، بدون هیچ غموض و تکلف و جمود، همراه با ایجازی دلپذیر، به شیوهٔ عبدالحمید بن یحیی.

> برخى مراجع: محمد كردعلى: امراء البيان ــ الجزء الاول ــ القاهر، ١٩٣٧. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى ــ القاهر، ١٩۴۶.

باب چهارم د*ور*هٔ **باز گ**شت ـ شعر فصل اول

ابوتمام (۲۹۶\_۲۴۳۸م/ ۱۸۰\_۲۲۸ ه)

مقدمه

قرن هشتم میلادی (دوم هجری) دورهٔ انقلاب ادبی، دورهٔ تجدد و نوآوری بود. چون ابونواس و مأمون روی در نقاب خاک کشیدند، با مرگ آن دو این انقلاب نین از حدت و شدتخود افتاد و در قرن نهم میلادی (سوم هجری) دورهٔ تازهای آغاز شد، دورهٔ بازگشت: چه در زندگی اجتماعی و چه در علم و ادب.

در زندگی اجتماعی، مردم آنظواهرپرجنجال را بهیکسو نهادند و بهواقعیت زندگی پرداختند. سنن دینی در برابر اباحیگری کهدرهمهجا شیوع یافته بود به مقاومت برخاست. غوغای تجاهر به فسق و بادهگساری و لاابالیگری و کامجویسی فروکش کرد. مکتب لذتجویی کاسد شد و لهو ولعب یا بهاعتدالگرایید یا اگر در حداسراف بود به پردهٔ اختفا پناه برد.

و در علم، آثار علما که تا آن زمان دچار پیچیدگی و آشفتگی بود اکنون در اثر رونق و غنای زبان عربی خود را از آن وضع رهانیده بود و آنچه را که تا آن زمان به صورت مواد خام گرد آمده بود اینک نظم و نسق می دادند و تألیف و تصنیف کتب، شیوه متعلمان ادب آموخته گردیده بود.

اما در ادب، شاعران از آن اسالیب و سبکهای زیبا و درخشانی که همه قیود تقالید را شکسته بودند عدول کردند و از شیوهٔ نوینی که بشار و ابونواس در راه مردمیکردن شعر آورده بودند، باز آمدند و بار دیگر به سبکهای کمن گرایش یافتند و کوشیدند استحکام و متانت شعر قدیم را در آثار خود منعکس کنند. آنگاه به تحقیق و تحری در آثار متقدمین پرداختند. در غالب مواقع آنچه مورد تقلید واقع میشد عبارت بود از صلابت و غرابت الفاظ و تکرار پارهای از تصویرهای

دورۂ باز گشت ۔ شعر ۔ ابو تمام

ابداعی قدما، و اینعکس العملی بود دربرابر سبکی که نوآوران آورده بودند. بار دیگر شعر از صحنه پهناور زندگی گریخت و به آستان بزرگان پناه برد. و در بیشتر اوقات چیزی جز وسیلهٔ طلب بخشش که در دوران نوآوری هم نظائر آن فراوان دیده می شد، نبود.

در این دوره غالب کسانی که علم و فرهنگی کسب کرده بودند به نظم شعر مشتاق بودند، چنانکه شعر، عنصری ضروری از عناصر علم و فرهنگ به شمار آمد. همه از دانشیژوهان گرفته تا خلفاء و وزراء خواه شایستگی شاعری داشته باشند یا نه، به شاعری می پرداختند و همه سعی در این داشتند که آنچه را ازفر هنگ بیگانه جدیدا آموختهاند، از جملهعلومی را که اخیرا به زبان عربی ترجمه شده بود، در شعر داخل کنند. بنابراین شعر صبغهٔ تفکری نو بخصوص تفکر یونانی به خود گرفت. اما برساختار شعر شيوهٔ ايرانىغلبەداشت، بەعبارت ديگر همچنانكە تمدن ایرانی در آرایش و رنگتآمیزی خانهها و لباسها و شیوههای زندگی تأثیر گذاشته بود در آرایش و رنگتآمیزی شعر نیز تأثیر فراوان داشت و صنایع بدیعی را در آن رواج داد. در نتيجه، محسنات لفظی و بديعی كه با شعر مسلم بن الوليد آغاز شده بود اینک به صورت علم خاصی در آمده بود. برعکس شاعر قدیم که از روی طبع شعر میگفت و به محسنات بدیعی پناه نمیجست، شاعر این عصر هر کلمه از قصیده خود را با علم و آگاهی انتخاب میکرد و از پیش میدانست که چگونه ابيات آن را مرتب كند، و چه راهي را طي كند، تا قصيدهٔ خود را در زيباترين الفاظ و معانى به پايان برساند. بدين طريق صنايع بديعى آيين هر شاعر شد از خرد و کلان.

#### زندگی ابوتمام

ابوتمام حبیب، به ظن قوی در جاسم قریه ای نزدیک دمشق بر سر راه طبریه، در سال ۲۹۶م / ۱۸۰ ه متولد شد. پدرش به اجماع مورخان مردی مسیحی به نام تدوس (مصغر تداوس یا ثیودوسیوس) بود و یونانی الاصل. چون شاعر اسلام آورد نام پدر را به اوس تغییر داد. و به قبیلهٔ طییء انتساب جست و به طائی شهرت یافت. در کودکی با پدرش به دمشق آمد و نزد جولائی به کار مشغول شد.

از آن وقت که از دمشق به حمص نقل کرد، قریعه شاعری اش شکفت و نخستین قصائد خود را در هجا سرود. در حمص با دیك الجن آشنا شد و او در ابو تمام مخصوصاً در صنایع لفظی تأثیری شگرف داشت. آنگاه که از حمص به مصر رفت هفده ساله بود. این سفر به قصد یافتن کاری در جهت تأمین معاشش بود. در مسجد جامع به سقائی پرداخت. مسجد جامع در آن ایام جای آمد و شد علما و دانشپژوهان بود و مرکز تعلیم، در آنجا به یکی از حلقه های درس داخل شد. تا در شعی و ادب عربی استادی یافت. در این ایام میخواست قدرت شاعری خویش را آشکار سازد، به درگاه عیاش بن لهیعة الحضر می رفت و به ستایش او پرداخت ولی چون صلتی درخور نیافت هجوش کرد. در مصر زندگی بر او تنگ شد و سخت ملول گردید. این بود که بیدرنگ عازم شام شد، تا ابوالمغیث موسیالرافعی را مدح کوید. ولی از آنجا نیز چیزی بیشتر از دستگاه عیاش بن لمیعه نصیبش نشد. از آن پس همه سعیش آن بود که خود را به مآمون نزدیك کند و چون در این کوشش نیز بختش یاری نکرد، بغداد را ترك گفت و از آن پس به شهرهای مختلفی سفر کرد ولی بیشتر عمر خود را در موصل گذرانید.

ابو تمام در تمام این ایام همچنان به سرودن شعن اشتغال داشت تا صیت شهر تش اندك اندك در همه جا كسترش یافت و به كوش معتصم رسید، معتصم او را نزد خود فراخواند و مقامش را برافراشت و سمت مداحی خود را به او داد، و او را با خود به میدانهای جنگ برد تا به توصیف حوادث جنگی او پردازد.

اما ابوتمام نمیتوانست در یک جای قرار یابد میخواست که همواره در سفر باشد، این بود که با بسیاری از صاحبان قدرت و نفوذ ملاقات کرد و از صلات و جوائزشان بهره گرفت. در یکی از سفرهای خود به ایران رفت و در آنجا گرفتار زمستان و برف شد در این ایام به گردآوری «دیوان الحماسه» مشغول بود، تا هوا ملایم و برفها آب شد.

ابوتمام از حسن بن و هب کاتب ابن الزیات، کسی که بعدها عهده دار دیو ان رسائل معتصم شد، اکرام فراو ان دید. حسن بن و هب در موصل به او شغلی داد. شغلی که موافق میل شاعر بود، یعنی او را عهده دار دیو ان برید گردانید. ولی در این شغل بیش از دو سال نپایید و به سال ۸۴۳ م / ۲۲۸ ه بدرود زندگی گفت در حالی که هنوز به پنجاه نرسیده بود.

ابوتمام دارای دو شخصیت جدا از یکدیگر است: شخصیت اشرافی که غالبا زندگی رسمی و بیرونی او بدان متصف است، و شخصیت مردمی و گاه آمیخته به ابتذال که در زندگی خصوصی او نمودار است. از اینرو گاه خویشتن را سخت عزیز و مکرم میدارد، بهمواهب علمی و ذوقی خود آگاه است و در ارج نهادن به آن مبالغه میکند، جز بابزرگان نمی نشیند و اگرآنان رامدح میگوید از تملق و چاپلوسی احتراز می ورزد و با شعر خود هیچ عطا و صلتی را برابر نمی داند. علاوه بر اینها ناآرام و سرکش است. به زندگی ساده خوشدل نمی شود در دین و قومیت تعصب می ورزد. به اندك راضی نمی شود. نه در علم، که برای تحصیل آن بجد می ایستد و نه در مال، که در طلب آن خود را به مخاطره می افکند. او مردی ماجر اجوست و بی باك. در یك جای در نگ نمی کند و همواره در سفن است، اما برای تحصیل مال، تا بدان اسباب ناز و تنعم خویش فراهم کند. یا در پی کارهای بزرگ، تا بدان آوازه شهر تش در همه جا بییچید.

اما چون بهزندگی شخصی بازگردد جنبهٔ دیگر تناقض در شخصیت او آشکار

می گردد. در این حال مردی است ساده با اخللاق و سجایای انسانی. در معاشرت خوشخوی و خوش روی و بزرگوار و همدم و همراز. به طرب و باده گساری و تمتع از عیش سخت دلبسته. گاه تا حد اهمال در دین و تنزل در اخلاق هبوط می کند، و به خاطر اندك سودی از عقاید خویش عدول می ورزد و برای یك لذت ناپایدار قدر نفس خویش می شکند و در كامجوئی تا سرحد بی بندو باری و بی آزرمی پیش می رود. او هرگز نمی تواند این تناقض را در وجود خود حل کند بنابراین همواره

غوغای آن را در زندگی و سفرش میشنویم.

آثار

ابوتمام را دیوانی است که یک بار صولی آن را برحسب قوافی مرتب کرده و باردیگر علیبن حمزة الاصفهانی برحسب موضوعات. دیوان او بارها در مصر و بیروت بهچاپ رسیده ولی در همهٔ چاپهای آن تحریف و تخلیط راه یافتـه است. محتویات این دیوان همان موضوعات و اغراض معمولی شعر عربی است، چون مدح و رثاء و وصف و غزل و فخر و عتاب و هجاء و زهد.

ابوتمام چون دیگر شاعران پیشین عرب تنها به دیوان خود نپرداخت بلکه راه تازهای گشود که بعدها بسیاری از شعرا و ادبا، قدم در آن نهادند و آن گردآوردن آثار شاعران دیگر بود. بنابراین علاوه بر دیوان او را هفت مجموعهٔ شعری دیگر است، از این قرار:

کتاب الاختیارات من اشعار القبایل: شامل اشعاری که از قبایل مختلف عرب جمع آوری کرده است. در این کتاب، شعر شاعرانی آمده است که جز اندکی از شرح حالشان آگاه نیستیم.

«کتاب الفعول»: منتخباتی از بهترین اشعار شاعران جاهلی و اسلام تـا ابنهرمه.

کتاب «العماسه»: که گویند آن را در خانه ابوالوفاءبن ابیسلمه در همدان جمع آورده است. بدان هنگام که از دیدار عبدالله بن طاهر از خراسان بازمی گشت و چون به همدان رسید از شدت برف مدتی در آنجا درنگ کرد. او کتاب حماسه را در ده باب تنظیم کرده است. باب الحماسه باب اول آن است که بر همه کتاب اطلاق شده است. کتاب الحماسه حاوی نیکوترین اشعار عرب از عصر جاهلی تا عصر عباسی است.

«اختیار القطعات»: این کتاب را نیز به سیاق «الحماسه» مرتب کرده ولی به غزل آغاز نموده است.

«مختارات من شعر المحدثين».

«نقائض جرير والاخطل»: كه علاوه بن نقائض اين دو شاعر، نقيضهاى از فرزدق و اشعار كوناكونى از سفاح التغلبى و مرقش الاكبر و زبان الشيبانى و عمروبن لأى التميمى كرد آمده است. اما از این مجموعه ها جز کتاب «الحماسه» و «النقائض» چیزی به دست ما نرسیده است. «النقائض» برای نخستین بار به اهتمام اب انطون صالحانی چاپ شده است ولی چون از نسخهٔ اصلی چند ورق ساقط و بعضی از صفحات نیز خراب شده بوده، در آن بی تر تیبها و آشفتگیه است.

## ابوتمام شاعر بر درگاه بزرگان

مدیعهسرائی، قسمت اعظم زندگی و شعر او را پر کرده است، تا آنجا که هیچیک از رؤسای قوم و بزرگان و نخبگان ادبا نبوده است مگر آنکه به طمع مال و شهرت قصیدهای در مدح او سروده است. چنانکه شمار ممدوحان او به شصت تن رسیده است.

در قصائد مدحیهٔ او اسلوب واحدی به چشم نمی خورد که بدان ممتاز باشد. او گاه مدح را به حکم و وصف می آغازد و گاه بی هیچ مقدمه ای. ولی عموماً از سبک کمن پیروی می کند. چون قدما بردیار محبوب می ایستد و یاد گذشته می کند و بر آن اطلال و دمن می گرید و یاران را ندا می دهد و ناگمان به مدح می پردازد. مدایح او به جزالت و طول بحور و طنین بلند و فخامت در الفاظ ممتاز است. محفوظات او از شعر کمن و تعمقش در آنمها و گرایش به عربیت در ادب، او را در این راه مساعدت می کند.

ابوتمام ممدوح خود را به صفاتی که واقعاً در او مییابد نمی ستاید، حالا ممدوح هرکه باشد، او به تندیسگر طبع خود، چنان فرمان می دهد تا مجسمه ای در زیباترین حالات ممکن از او بتراشد. چنین ممدوحی علاوه بر زیباییهای ظاهری، به صفاتی چون شجاعت و سخاوت و کرم و جوانمردی و امثال آن نیز متصف است. ولی این صفات و سجایا همه در حد کمالند و از دستسرس دیگران به دور، رنگ عربیت خالص دارند و در عربیت و بداوت غرق. در مدح مأمون گوید:

| فتعشرت فسي كنبهه الاوهسام  | الله أكبر، جاء أكبر من جــرَت |
|----------------------------|-------------------------------|
| بالبذل حتمي استطرف الاعدام | من شرد الاعدام عن أوطانه      |
| حتسى و ددنسا اننسا ايتسسام | وتكفل الايتـام عـن أبائهـم    |

«بزرگ است خدا. آمد آنکه اوهام از درک حقیقت او عاجز است. چه کسی بینوایی را با بخشش خویش از وطن آواره ساخت، چنانکه اکنون بینوایی تازگی دارد؟

و بهجای پدران سرپیست یتیمان شد، تا آنجا که ما نیز دوست داریم که از یتیمان می بودیم.»

و در مدح معتصم میگوید: هو البحــر من أی النواحــی آتیته فلجته المعروف و ا**لجـود ساحلــه**  تعود بسط الكف حتى لو انه ثناها لقبض لم تطعه أنامله ولو لم يكن في كفه غير روحه لجاد بها، فليتق الله سائله

«او دریاست از هرسو که بنزد او آئی. نیکوکاری لجه آن و بخشندگی ساحل آن است.

به گشاده دستی عادت کرده، چنانکه اگر بخواهد برای گرفتن دستش را به هم آرد انگشتانش از او فرمان نمی برند.

اگی در کف دستش جز جانش نباشد، آن را ببخشاید و سؤال کنندهاش باید از خدا بترسد.»

ابوتمام براسلوب کهن برخی عناصر تجدد را نیز وارد کرده است ولی بر آن رنگ گرایش شخصی خود را در آراستن کلام به صنایع بدیعی، زده است و نیز آن را از تصاویر تازه و زیبا انباشته است و به اندیشهٔ منطقی خود اجزاء مختلف قصیده را به یکدیگر جوش داده است. همچنین همواره در قصائد ابوتمام نشانی از عزت و غرور او پدیدار است. در آخر بسیاری از آنها کلام خود را به حد افراط می ستاید و آن را چون زیباترین پدیده ای که در قلمرو شعر ظهور کرده، به عنوان نفیس ترین هدایا به ممدوح تقدیم میکند:

سور القران الغر فيكم أنزلت ولكم تصاغ معاسن الاشعمار

«سوره های کریمهٔ قرآن در حق شما نازل شد و برای شما نیکوترین اشعار ساخته میآید.»

و اما این ویژگی نوین را در معانی واسلوب در نزد بسیاری از شعرای بزرگی که بعد از ابوتمام آمدهاند مخصوصاً متنبی میبینیم تا آنجا که میتوان آن را سبک نوینی در مدایح عربی بلکه طرز تفکر عصر عباسی بهحساب آورد.

در کُنار این محسنات، مدایح ابوتمام خالی از ناهمواریها ورکاکتهائی نیست. علیالخصوص به هنگامی که شاعر کسی را نه از روی رضای خاطر بلکه برای طلب اسب یا جامهای میستاید این ناهمواریها و رکاکتها به حد اعلی میرسند، زیرا به عیان خواهندگی میکند و ابتذال در معانی و فساد ذوق در الفاظش آشکار می شود.

اما **هجاء و عتاب،** ابوتمام شاعری هجوگوی آنچنانکه پیشه شاعری او باشد، نیست. اما گاهگاهی برای دفاع از خود و شعرش دست بهچنین کاری میزند. و هجاءهای او حاوی بیان حالاتی است که کار او را بههجاگویی و کار خصوم او را بههجو شدن کشیده است. هجاءهای او گاهی همه عتابی است مغرورانه، تا نظر ممدوحانی را که رعایت جانب او را نکردهاند، یا آنچنانکه درخور بوده پاداش شعرش را نداده اند و بقدر استحقاق یا اشتهای او به تعظیم خاطرش نپرداخته اند، به خود معطوف دارد. گاه نیز هجاءهای او فریاد تاسف و نومیدی است و این بیشتر در آغاز زندگی او بوده آنگاه که از ممدوحان خود نومید می شده و از انعکاس طنین شعر خود در روح آنان نشانی نمییافته. پس به برتری و غرور تظاهر می نموده و ممدوح قدر ناشناس را تحقیر می کرده است در حالی که پیش از این به آنها ابر از دوستی کرده بود تا از عطایای شان بهره جوید. از اینگونه هجاءهای او ریاکاری و اندوه و تلخکامی آشکار است.

و گاه نیز هجاءهای او نبرد سختی است علیه حسود یا کسی از شاعران معاصرش که خواسته با او در شعر دم از همسری بزند. او دوست دارد که همواره یکتا و بیرقیب باشد. هیچ همکاری و رقیبی را تحمل نمیکند. در این دسته از هجاءهای او چون مردۍ زورگو و متکبر و کینه توز آشکار می شود که از هیچ فحش و ناسزا و زخم زبانی باز نمی ایستد. پاره ای از هجاءهای او نیز دوستانه و برسبیل مطایبه و شوخی است که ما آنها را در زمرهٔ اشعار غنائی او آورده ایم. اسلوب ابوتمام در هجاءهایش بیش از دیگر اشعارش برمقتضای طبع جاری است.

اما رئاء، در شعر ابوتمام نسبت بهمدایح او اندك است. و آن بردو قسم است: یكی مرثیههایی كه برای خویشان و نزدیكان خود سروده و دیگر مرثیههایی كـه دربارهٔ بزرگان و مشاهیر زمان. و ما دراین بحث تنها بهقسم دوم می پردازیم.

بدیهی است کسانی را از این زمره اگر رثاء میگوید از روی صدق و صفا نیست. در اینگونه قصائد، شاعر چنانکه شیوهٔ معمول است فریاد بهزاری و مویه برمیدارد و گاه از حد در میگذراند. در غالب مراثی خود به شمردن فضائل و مناقب آن فقید میپردازد و در بیان اوصاف او و اندوه خود مبالغه میکند. آنگاه دنیا را بهباد تحقیر وانتقاد میگیرد که ناپایدار و بیوفاست و برای آنهمه سجایای عالیه و بی همانند، حرمتی نشناخت.

در این مراثی ابوتمام، جزالت و استحکام و صناعت لفظی غلبه دارد. بنابراین عاطفهٔ او عاطفهٔ فنی و ساختگی است و از الم واندوه واقعدی دور و از تأثیس بی بهره. بااینهمه گاه در درون روح شاعر اندوهی نهفته است که این احوال به انفجار آن مساعدت میکنند و به صورت کلمات خشمگینانهٔ حکمت آمیز همراه با بدبینی و تحقیر روزگار آشکار می شود و یا به صورت فریاد دردناکی اندوه درونی خود را با فاجعه ای که او را به مرثیه سرایی سوق داده است هماهنگ می سازد.

# ابوتمام شاعر غنائی: غزل و رثاء

ما آنگونه تغزلهای خشك و متكلف و دروغآمیز ابوتمام را كه بهعنوان مقدمه قصائد خود سروده است بهحساب غزل او نمیگذاریم. زیرا شاعر در این ابیات كه از هرگونه حیات و حركتی عاری است، نمیخواسته عواطف خود را تعبیر كند. آن

دوره باز گشت \_ شعر \_ ابو تمام

تغزلها چیزی جز یک تلفیق معمول ادبی نیست.

اما در دیوان او باب جداگانهای است در غزل، از قطعات کوتاهی که بهندرت بهده بیت میرسند، چون برقی زودگذر که در جو این زندگی آکنده از حوادث و سختیها میدرخشد و خاموش میشود، یا درمیان آنهمه قصائد مصنوع و مطنطن سخنی است که از دل برآمده. درین قطعات کوتاه نشان تکلف و تصنع اندك است. الفاظ نرم و اوزان شیربز، است. روح حساس و تأثیر پذیر شاعر در سراسر آن متجلی است.

غزلهای ابوتمام همه شرح سوز درون و آه و نالهٔ عاشقانه نیستند، بلکه او در غزلهای خود تصویرهای کوتاه و زیبایی از حالات عاشق و آنچه از اعجاب و آرزو و غیرت و نومیدی براو عارض میشود، بهدست میدهد.

با آنکه غزلهای ابوتمام اغلب دربارهٔ پسران است، از آن بیآزرمیها و هرزگیهای شاعران عیاش پیش از او مبری است.

کسی که به دیوان ابو تمام سر بکشد درخواهد یافت که شاعر در وصف عواطف دوستانه، قدرت بیشتری نشان می دهد تا وصف عواطف عاشقانه. از این رو، در آنگونه اشعار که ناقدان عرب «اخوانیات» می گویند براعتی شگرف دارد. زیرا او به دوستی ایمان داشت و باآزمندی در پی یافتن دوستان مشفق بود، پس صادقانه ترین اشعار خود را تقدیم چنین دوستانی کرده است:

| وجهلت کان الحلـم رد جوابــه     | ممن لمى بمانسان اذا أغضبته  |
|---------------------------------|-----------------------------|
| أخلاقـــه، وسكــرت مــن آدابــه | واذاطربت الى المدام شربت من |
| وبسمعه ولعلهه أدرى يهه          | وتراه يصغى للحديث بقلبه     |

«چه کسی نزد من میآورد انسانی را که چون خشمگینش کردم و نادانی نمودم پاسخش بردباری بود؟

وچون به شراب مشتاق شدم از بادهٔ اخلاق او نوشیدم و از آداب او سرمست کشتم.

می بینیش که به دل و گوش به سخن گوش میدهد ولی شاید بیش از همه از آن آگاه باشد.»

ابوتمام دوستی را تا سرحد ایثار می رساند تا آنجا که در غم دوستان غمگین و در شادمانیشان شادمان است. اگر او را در شادمانی خود شریک نکرده باشند او در راه خوشبختی شان حتی از جان خویش هم دریغ نمی ورزد. در «اخوانیات» او گاه اشارت گونه ای است به جنبه های روانی محب و قطعاتی است دلپذیر بیانگر در دفراق یاران و اندوه بی پایان از دیدن خانه های خالی ایشان. از شیو اترین ابیات او در این باب این دو بیت است: نقل فؤادك حيث شئت من الهوى ما الحب الا للحسبيب الاول كم منزل فى الارض يألفه الفتى وحنينه أبدأ لاول منسزل «دل خود را به هركه خواهى بسپار، هيچ عشقى چون عشق نخستين معشوق

نیست. نیست.

جوان، در روی این زمین در خانههایی بسیاری سکونت گزیند ولی همواره اشتیاقش به نخستین خانه است.»

این عواطف دوستانهٔ او تنها منحصر در غزلها و اخوانیاتش نیست. او گاه در مدایح خود هنگامی که واقعاً ممدوح را دوست داشته باشد محبت صادقانهٔ خویش را آشکار میسازد. مثلا یکی از مدایح خود را با این بیت پایان میدهد:

كتبت ولو قدرت هوى و شوقا اليك، لكنت سطرأ في الكتاب

«نوشتم، ولی آنچنان بهتو مشتاقم که دوست دارم اگر میتوانستم سطری از نامه باشم.»

حتی این محبت گاه در رثاء دوستان و خویشاوندان یا هجاء آنها و یا عتاب و سرزنش آنها دیده میشود.

رثاء او چون دربارهٔ دوستان و خویشاوندانش باشد حکایت از دل پرسوز و روح المناك او دارد. چنانکه شعرش در این حال گریهزار و نالهٔ اندوهبار می شود، و آنسان که خوانندگانش از اعماق دل بدو پاسخ می دهند و با او همدردی می کنند. از شیواترین قصائد او در رثاء، دو قصیده را می توان نام برد: یکی آن که در مرگئ فرزندش سروده و دیگری آن که در مرگ برادرش. در قصیده نخستین آخرین دیدار با پسر را تصویر کرده، آخرین خاطراتی که چنان در خیال پدر بینوای داغدیده با پسر را تصویر کرده، آخرین خاطراتی که چنان در خیال پدر بینوای داغدیده نیست. در قصیده دومی با وجود کوتاهی اش حالت نزع و واپسین لحظات دیدار را که از آن پس جز درازنای فراق هیچ نیست به شیواترین وجه توصیف کرده است. الحق ابوتمام را در شعر غنائی مقامی بس رفیع است و این قطعه بر این مدعسا شاهدی صادق است:

يا هول ما أبصرت عينى و ما سمعت اذنى، فـلا أبصرت عينــى ولا أذنــى لم يبق مــن بدنى جزء علــمت بــه الا وقــد حلــه جــزء مــن الحـــزن كان اللحاق به أهنــا و أحسن بــى مــن أن أعيش سقيم الروح والبـدن

«چشمانم چه وحشتناك چیزی دید و گوشم چه وحشتناك چیزی شنید که ای کاش چشمانم نمیدید و گوشهایم نمیشنید.

هیچ جزئی از بدنم نمانده است، مگر آنکه چیزی از اندوه در آن حلول کرده

دوره باز گشت \_ شعر \_ ابو تمام

است.

پیوستن به او برای من گواراتر و بهتر بود از اینکه با جسم و جانی بیمار، پس از او، زندگی کنم.»

ابوتمام را در فخر قصائد اندکی است. او در قصائد فخریه خود هموار به خردمندی و نبوغ خود در شعر و بصیرت و برندگی خویش در ورطه صعوبات و تلاش در راه نیل به مقاصد عالی و سفرهایش میبالد. همچنین از قبیلهٔ خود – طیی - و امتیازات آن بر دیگر قبایل از جمت عقل و حلم و شجاعت و بزرگواری و سخاوت سخن می راند. گاه در فخریات ابوتمام از جنگهایی که قومش در آنها شرکت داشته اند سخن به میان آمده و او به وضوح قهرمانیهای قبیلهٔ طیی م را توصیف کرده است. در اینگونه اشعار فخری و حماسی او غالباً روحیهٔ شعله ور و ماجراجوی او تجلی می کند و نیروی شکست ناپذیر او ، سراس شعرش را در خود فرو می پوشد.

اما **زهدیات** در شعر او بس اندك است و با همه قلت، روحیات شاعر را در عین امانت منعكس میكند. مردی با همه آمال و مطامع، به پارهای از خواستهای خود پس از تلاش وكوشش بسیار دست یافته، سپس با افول جوانی و ظهور پیری همه چیز را در حال زوال و نابودی دیده است. از آن روزهای خوش چیزی جز رؤیائی باقی نمانده است اكنون باید از گذشتهٔ آكنده از خطاها پشیمان باشد و در برابر راز وحشتناك آخرت آشفته و پریشان. در زهدیات اوست كه احساس عمیقش به زندگی و تأثر شدیدش در برابر آن حالات دردناك روحی، تجلی میكند.

### ابوتمام شاعر وصف

شعر وصفی ابوتمام چندان نیست که درخور توجه باشد، بعضی از آن را در قصائد مستقل مییابیم که در دیوان او در باب وصف آمده است و بعضی را در دیگر ابواب شعر او بطور پراکنده و غالباً همراه با مدایح.

شعر وصفی ابوتمام به دو قسمت کلی تقسیم می شود: وصف طبیعت و وصف میدانهای نبرد.

در مورد نخستین میگوییم که طبیعت سخت مورد توجه او بود. ابوتمام بدان عشق میورزید و آن عشق بر سراسر قلبش مستولی شده بود. در واقع طبیعت قسمت اعظم وصفیات او را به خود اختصاص داده است. ابوتمام مفتون همهٔ مظاهر طبیعت بود، از همهٔ جلوههای آن لذت میبرد و به وصف آن تغنی میکرد. در دیوان خود تابلوهای زیبا و گوناگونی از باغها، گلها، بهار، باران و برق برجای نهاده است. شعر ابوتمام را در وصف طبیعت چند ویژگی است: یکی دقت ملاحظه و جستجو در پنهانی ترین دقایق موصوفات. شاعر را دیدهٔ تیزبین و بیناست، هیچ چیز از میدان دید او برون نمیافتد و از هیچ شکل و رنگی غفلت نمی ورزد، اوصاف او بیان واقعیت محسوس است و تا حد زیادی همه جزئیات را دربر دارد. دیگر تأمل فکری اوست و مطالعهٔ دقیق جنبه های نهانی اشیاء محسوس، برای استخراج معانی و رموز آن. او تنها به مظاهر و تأثیرات آن بر احساس و نشان دادن رنگهای درخشان و شگفتیآور بسنده نمی کند، بلکه گاه از آن عبور می کند و به نظرات و خواطر شعری زیبا می رسد:

دنيا معاش للورى حتى اذا حل الربيـع فانما هي منظر

«دنیا جای معاش مردم است تا بهار فرارسد آنکاه تماشاکه مردم شود.»

نیز از خصوصیات اشعار وصفی او پرداختن اوست به د وفور، به محسنات بدیعی و به کار بردن مجاز تا حدی که در این مضمار بر همه شعرای پیشین سبقت گرفته است.

از درآمیختن این خصوصیات با یکدیگر لازم میآید که بگوئیم که شعر وصفی ابوتمام رنگ تکلف و خشکی و انقباض دارد و واقعاً گاه نیز چنین است، اما انفعال روحی شدید او در برابر مناظر زیبا و نیروی خلاق خیال او در شخصیت بخشیدن به موجودات جامد و دمانیدن روح و حسرکت و گرمی در هرچیزی، چسون با آن خصوصیات درآمیزد برای چنین تصوری جایی باقی نمیگذارد.

دقت و وسعت و شمول اوصاف او و نیز تأمل عمیقش و استفاده او از محسنات بدیعی و مضامین و صور قدیم که آنها را پرخون و پرحرکت و در لباسی نو عرضه میدارد، به اوصافش عموماً چنان ویژگیهائی بخشیدهاند که میتوان او را در میان نوابغ شاعران طبیعت، در جایی بس رفیع و ارجمند قرار داد.

اما در وصف میدانهای نبرد، ابوتمام شهرت فراوان دارد. از زیباتریس قصائد او در این باب قصیدهٔ بائیهٔ مشهور اوست در فتح عموریه. این قصیده به خاطر تصویر صحنههای وحشتخیز نبرد و تخیلات گسترده ولی متکی بهواقعیت تاریخی و الفاظ فخیم و محکم و اسلوب جزل و دور از رکاکت، و موج انواع گونهگون صنایع لفظی در سراسر آن و نیز نشان انفعال نفسانی در هر بیتی از ابیات آن، میتواند نمونهٔ کامل شعر حماسی در ادب عربی قرار گیرد. آری ابوتمام بودکه این راه را بهروی شاعرانی دیگر، چون متنبی گشود. در این قصیده گوید:

| لله مرتقب، في الله مرتغب     | تدبيـ معتصم، بـالله منتقم       |
|------------------------------|---------------------------------|
| الا تقدمــه جيش مــن الــرعب | لم يغــز جيشاً ولم ينهض الى بلد |
| من نفسه وحدها في جعفل لجب    | لو لم يقد جحفلا يوم الوغى لغدا  |

«تدبیر معتصم که بهیاری خداوند از دشمنان خدا انتقام میگیرد و چشم بهراه یاری خداوند است و بدو راغب است و بس.

با هیچ سپاهی رزم نکرد و به هیچ دیاری عنان نگشود جز آنکه پیشاپیش او

دورة باز كشت \_ شعر \_ ابوتمام

لشکری از وحشت بهراه افتاد.

اگی به هنگام نبرد لشکری بزرگت هم روانهٔ آوردگاه نکند خود به تنهائی لشکری است گران.»

خلاصه آنکه از میان ابواب شعر ابوتمام وصف او مهمترین ارکان نبوغ او است، از امتیازات او تخیل وسیع و خلاقیت شگرف اوست، چنانکه جز بهزبران تصاویر سخن نمیگوید نیز دقت نظر و قدرت عجیب او بر ایجاد حیات و حرکت.

### ابوتمام شاعر معانى

ابوتمام از هوشی سرشار برخوردار بود. میکوشید به عمق معانی برسد و حقيقت هر چيز را دريابد. او در اين گرايش مرهون وضع تعقل و تفكر زمان خود بود و در این عصر مقدار معتنابهی از کتب فلسفه و منطق از یونانی بهعربی ترجمه شده بود و او با شوقی وافر به مطالعه و فراگرفتن آنها پرداخت و بهچنان فرهنگی مجهز شد که دیگر شاعران عرب که پیش از او آمده بودند، از آن بیخبر بودند. آثار این فرهنگ در شعر او آشکار گردید و معانی جدیده و ادلهٔ عقیله و پیروی از منطق در تفكر و تأليف، در شعرش راه يافت. تا آنجا كه مى توان گفت كثرت معانى یکی از امتیازات خاص شعر او بهشمار است، چنانکه کمتر دیده می شود که در شعر خود به المهامات گذرا بسنده کند یا بهخواطر بدیمهی راضی باشد. از این روست که افکار او به ابتکار و بعد نظر ممتازند و این ثمره تأملات عمیقی است که از همه سو بر معانی احاطت دارند و به دورترین نقاط آن رسیدهاند. کمتر اتفاق می افتد که ابوتمام به بیان یک معنی نوین بدان گونه که نخستین بار در ذهنش می آید. اکتفا کند، بلکه دست به تعلیل منطقی میزند تا آن را چنانکه باید استوار و پابرجا و دور از هو تزلزلی قرار دهد. و این امر در بسیاری از آراء و حکم او که غالباً آنها را در دو بیت بیان میکند مشهود است. او در بیت نخستین مطلب را طرح میکند و در بیت بعد برای اثبات یا استحکام آن برهان یا مثالی می آورد چنانکه گوید:

و اذا أراد الله نشر فضيلــة طويت أتاح لها لسان حسود لولا اشتعال النار فيما جاورت ما كان يعرف طيب عرف العـود

«چون خداوند اراده کند که فضیلتی پوشیده را نشر دهد، آن را برزبانحسود اندازد.

اگر زبانهٔ آتش در آنچه که در کنار اوست درنمیگرفت بوی خوش عرود شناخته نمیشد.»

در دیوان ابوتمام از اینگونه مضامین نو و زیبا و مستدل بسیار است که بصورت کلمات حکمتآمیز بر زبانها جاری است و در موارد گوناگون بهآنها مثل میزنند و بر قوای عقلانی و جمال معانی شاعر دلائل بارزی هستند.

نیز از نشانه های براعت او درآوردن معانی بلند، مجموعه ای است از نظریات او دربارهٔ نفس و زندگی و راهنمائیهای ادبی، که در بیان آنها تنها بر الهامات خود بسنده نکرده، بلکه اقتباسهائی است از معارف ملل دیگر که به عربی ترجمه شده اند. منتهی ابو تمام آن آراء را نخست در بو تهٔ تجارب خویش می آزماید و پس از تأملی طولانی در قالب نظم می ریزد. خلاصه آراء او این است که خرد پایگاهی رفیع است که بی او هیچ کاری به صلاح نیاید:

وليس يجلى الكرب رميح مسدد اذا هو لم يؤنس بسراى مسدد

«سختی روزگار را نیزهٔ استوار از میان نمی برد، هرگاه با اندیشهای استوار همراه نباشد.»

روزگار خائن است نادان را خوشبخت میگرداند و دانا را بدبخت و اما دانا نباید نومید شود باید در برابر حوادث پایدار بماند و توانائی و تفوق و بردباری خود را بهاثبات رساند که این بزرگترین سلاح و نیکوترین توشههاست. دانا را دانائی کافی نیست، بهمال هم نیازمند است تا به پایمردی آن نیازهای شخصی خود را برآورد و مال بهسفر فراچنگ آید و سفر افزون بر مال موجب گسترش تجارب آدمی و بازسازی شخصیت او میشود.

الصبر كاس و بطن الكف عارية والعقل عار اذا لم يكس بالنشب

«صبر پوشش است، هرگاه دستآدمی خالی باشد، و عقل عریان است اگر به مال پوشیده نشود.»

اما همه اینها را با وجود ناپایداری دنیا چه ارزشی؟

در ضمن سخن ابوتمام عبارات و جمله هائی است بس زیبا و محکم که در عین اختصار، معانی شامخی را دربر دارند که میتوان آنها را «الکلمات الجامعه» نامید مثل «موطن النهی» برای دلالت بر سر و عقل. این گونه کلمات نیز از دلایل وفور معانی در نزد اوست.

بهطور کلی می توان گفت که ابو تمام شاعری است اهل تأمل و بصیرت وسخت پای بند معنی آنچنانکه شعرش را به آستان تعقید سوق می دهد و موسیقی زیبایی را که می باید در آن موج زند به تباهی می کشد. او بر همهٔ عناصر شعر خود رنگ عقل می زند حتی بر عاطفه و خیالش.

البته، منکر آن نیستیم که ابوتمام گاه از حیث تفکر چنان سقوط میکند که هرگز شایان مردی با چنان نبوغی نیست. شاید علت این امر آن باشد که او گاه نمیتواند در تفکر خود توازنی ایجاد کند یا آنکه نمیتواند از همهٔ معارفی کسه

دورۂ باز گشت ۔ شعر ۔ ابو تمام

فرا گرفته به نعو احسن سود برد، اما اتکاء او در سرودن شعر، به تفکر و معانی بیحد و حصوی که پدید آورده، او را در میان شاعران زمانش یکتا و بی هما نند می سازد. او برای همهٔ شاعران معنی گرای که پس از او آمده اند راه گشا و راهنما بوده است.

### هنر و اسلوب

چنانکه گفتیم ابوتمام شاعری معنی گراست، قوهٔ عاقله او بر دیگر قوایش برتری دارد و عقل با تمام عناصر شعرش سخت درآمیخته است. بنابراین شعر او اندیشهای عمیق است که به نیروی صور خیالی از آن تعبیر میکند و شاعر از سرچشمه انفعالات نفسانی برآن حیات و حرکت میریزد. عبارت در نزد ابوتمام همواره با فکر و تصویر و عاطفه پیوندی استوار دارد و در این پیوند است که کیفیتهای گوناگون می پذیرد گاه نزول میکند و عامیانه می شود و در بیشتر اوقات معقد و پیچیده می گردد و به ندرت واضح و روشن جلوه میکند.

پس در شعر ابو تمام همانندرو حیاتش دو وجه متناقض یا سخت متفاوت به چشم می خورد. گاه آن را رها می کند تا از حیث افکار و صور و تعابیر در عمق رکاکت و پستی سقوط می کند و گاه بدان سان که در معانی، در جودت تعابیر هم سعی بلیغ می دارد. اصولا او در پدید آوردن یك اثر شعری تنها به آنچه طبعش به او ارزانی می دارد خشنود نمی شود، بلکه همواره در طریق تهذیب و بارور کردن فرهنگ شعر خویش است و به شیوه زهیر بن ابی سلمی و پیروان او در این راه رنج فراوان می برد. اما نتیجهٔ این کار در غالب مواقع چیزی جز اسراف در آوردن صنایع بدیعی و آرایشهای لفظی و تعقید و غرابت نیست که اینک به بیان هریک می پردازیم:

شنوندگان شعر خود را در حل این غموض به کار می کشد. باید بر عمق و تعقید معنی شعر او افراطش را در آوردن الفاظ کمنه و بعید الاستعمال که بمتریس وسیله ای برای تعبیر ذهنیات اوست و همچنین ترکیبات درهم و پریشانی را که حاکی از کوشش او است در تعبیر آنچه احساس می کند، نیز بیفزائیم در این حال شعر او به صورتی درمی آید که به قول آمدی در بسیاری از موارد به مقصود او جز با تلاش و تفکر و درنگ بسیار بر سر بیتی، نتوان پی یرد و در برخی از اشعار او آنچه حاصل شده از ظن و حدس در نمی گذرد. او هرگز در اندیشه این نبود که مردم شعرش را بقهمند یا نقممند و هرگز خود را تا سطح فکر مردم پائین نمی آورد و خواست آنها را مقیاس شعر خود قرار نمی داد. تنمها مقیاس او نبوغ و خواست خودش بود چون بدو اعتراض می کردند که چرا چیزی می گوئی که مردم نمی فهمند؟ می گفت: چرا مردم چیزی را که می گویم نمی فهمند؟

ناقدان در ارزشیابی شعر ابوتمام به راههای مختلف رفتهاند و آرام متفاوت ابراز داشتهاند تا آنجا که مردم نیز در این آرام با آنها سهیم شدهاند از جمله همواره میان آنهائی که ابوتمام را بر بعتری برتری میدادهاند و آنهائی که بعتری را بر ابوتمام ترجیح مینهادهاند اختلاف بوده است. در واقع جای این اختلاف هم هست زیرا ابوتمام واقعی دارای شخصیت دوگانه است ولی آنچه هست این است که ابوتمام بهخاطر افراط در صناعت آثار دلپذیری را که میتوانست به ادب عربی ارزانی دارد چه اندك ارزانی داشته است.

او سركرده كسانی است كه علم و فرهنگ را به شعر داخل كردند و آن را تا آنجا فرا بردند كه تنها ارباب عقول رفيعه از آن برخوردار می شدند از سوی دیگر بازيبائی بيان و قدرت ايجاز و رجاحت عقل و سلامت ذوق ابياتی بسيار را از اشعار خود به صورت ضرب المثل بر زبانها جاری ساخت. همچنين راه را برای ابو العلاء در شعر فلسفی و برای متنبی در شعر آميخته به حكم و امثال كشود و نيز شعر حماسی را كه در گذشته آثاری از آن را ديديم به حد قابل ملاحظه ای اعتلاء داد و راه و روش سرايش آنرا برای متنبی آشكار ساخت.

# برخي مراجع:

مارون عبود: الرؤوس \_بيروت ١٩۶۴ \_ ص ١٢٨ \_ ١٣٩. طه حسين: من حديث الشعر و النثر \_ ص ١٥٢ \_ ١٨٧. خليل مردم: شعراء الشام في القرن الثالث \_ دمشق ١٩٢۵. الاب نقولا ابوهناب: فوضى الاقلام \_ المسرة ٢٣\_٢٢. محمد عبده عزام:ليال خمس مع ابي تمام \_ القاهره.

على ادهم: الحب والصداقه في شعر ابي تمام في (كتاب «على هامش الادب والنقد»). ص ٩٢ ـــ ٩٨.

شوقى ضيف: الفن و مذاهبه في الشعر العربي \_ القاهر، ١٩۴٥ ص ١٣١\_١۶۴

جبر ضومط: ابوتمام حبيب بن اوس الطائي \_ الكليه ۵ \_ ص، ۵ \_ ۰۱۱ و ۴۷ \_ ۵۲ \_

عبدالرحمن شکری: ابوتمام شیخ البیان \_ الرساله ۷ (۱۹۳۹) ص ۶۱۷ \_ 8۸۸ و ۶۱۸ \_ ۶۱۸ .

برهان ابراهيم الاتاسى: ابوتمام نفسيته و شعره \_ الكشاف ٤ ص ٤٢٠\_٣٣٤.

# فصل دوم

# دعبل الغزاعي (٧٦٥- ٨٤ م/ ١٤٨ ه)

زندكى

ابوعلی محمدبن علیبن رزین الخزاعی، ملقب به دعبل،، شاعری است عربی۔ الاصل که نسبش به قحطان میرسد. در کوفه در مصاحبت شاطران و صعلوکان پرورش یافت سپس به بغداد آمد و به مسلم بن الولید پیوست. مسلم عمهده دار تربیت او شد تا در شاعری ممهارت یافت و در گزینش اسالیب جدید دنباله رو استاد خود گردید.

در جوانی به هارون الرشید پیوست و از انعامات او بهرهمند شد. رشید که از شعر او خوشش آمده بود، و نیز برای تشویق او که شاعری جوان بود، برایش را تبه ای معین کرد. و در حدود سال ۲۹۰ م/۱۷۴ ه حکومت شهر سمنگان از اعمال طخارستان را به او دادند، دعبل پس از حکومت سمنگان به بغداد بازگشت. در سال ۸۱۵ م / ۲۰۰ ه به حج رفت و از آنجا به مصر گریخت و به مطلب بن عبدالله بن مالك الخزاعی، امیر آن دیار، پناه برد. مطلب پناهش داد و گرامیش داشت و حکومت اسوان را به او سپرد. ولی دعبل او را هجا گفت و امیر مصر او را از خود براند.

دعبل مردی انتقامجو و هجوگوی بود. هیچچیز او را خشنود نمیساخت و بهستایش وانمیداشت. از اینرو هرگز از انتقاد و عیبجوئی خسته نمیشد. در تمام طول حیات خود از نوع بشر بیزار بود چنانکه میگفت:

انی لافتــح عینی حیــن افتحهـا علی کثیـر و لکن لا اری احدا

«وقتی که دیدگانم را میگشایم، افراد بسیاری را می بینم، ولی انسانی نمی بینیم.» دعبل بهخاطر خصومتی که بانوع بشر داشت از صحبت آنان گریزان بود، و بیشتر عمرش را در مصاحبت دزدان و قطاعالطریق و صعلوکان بی هیچ مترل و ماوائی در آوارگی و دور از چشم مردم گذرانید. همواره بیم آن داشت که به چنگ یکی از بزرگانی که او را هجو گفته بود، گرفتار آید. بلاد عراق و شام و مصر و ایران را سیر کرد ولی در هرجا برای خود دشمنی تراشید، که تشنه خونش بود. چنانکه هیچ کس از زبان او در امان نماند. هارونالرشید و مامون و معتصم و ایراهیم بنالمهدی را هجو گفت. حتی خویشاوندان و همسایگان نیز از شر زبانش آسوده نماندند. در هجو معتصم میگفت:

ملوك بنى العباس فى الكتب سبعة و لم تأتنا عن ثامن لمهم كتب كذلك أهل الكهف فى الكهف سبعة خيار اذا عدوا و ثامنهم كلب و انى لاعلى كلبهم عنك رتبة لانك ذو ذنب و ليس له ذنب

«پادشاهان بنیعباس در نوشتهها، هفت تن هستند و هنوز از هشتمی آنها نامی در نوشتهها ندیدهام.

اصحاب کمه نیز چنین بودند، هفت تن برگزیده و هشتمی سگشان بود. ولی من سگشان را بر تو برتری میدهم، زیرا تو گناهکاری و آن را گناهی نبود.»

دعبل می پنداشت این شیوهٔ هجاء که در پیش گرفته است، نظر مردم را بیشتر به سوی او معطوف دارد و درمیان آنها منزلت و اعتبار می یابد و از این راه بیش از مدایح خود سود می برد در عین حال آنان را به اصلاح نفوس خود و امی دارد، تا دیگربار آماج عیبجو ئیهای تلخ او قرار نگیرند. روزی به کسی که او را از عواقب ناگوار هجو گوئیهایش آگاه کرده بود گفت: «پنجاه سال است دار خود را بر دوش حمل می کنم و هنوز کسی را نیافته ام که مرابردار کند.»

دعبل از محبان اهل بیت پیامبر بود و بدین سبب کینهٔ بنی عباس را به دل داشت تا آنجا که بالاخره زبانش سرش را برباد داد و به سال ۸۶۰ م/۲۴۶ ه در زمان متوکل کشته شد.

آلار

یاقوت در «معجمالادبا» از یکی از آثار او به نام «طبقات الشعراء» نام می برد و نیز دیوان شعر. اما بیشتر شعر او از میان رفته است. تنها چند قصیده و قطعه در کتب ادب به نام او ضبط شده است که اغلب در مدیح اهل بیت از علویان است و قصائدی چند که در هجاء است.

در زمرهٔ اشعار او چند بیت هم در غزل ضبط شده که الحق زیبا و لطیفند. اما دعبل پیش از هرچیز شاعر هجوگوی است. به قول عقاد «زاده شده بود تا مذمت کند و کینهورزی نماید.و از طریق مذمت و کینهورزی بهستایش و مهر برسد. در واقع دعبل خود یك قصیدهٔ زندهای در هجو بود.»

هجاء دعبل را سهعامل بود. یکی، عامل روانی که بیانگر خشکی و کینه توزی و خباثتی بود که در طبع او بود و دیگر، هجو برای او وسیلهٔ تکسب و خواهندگی بود. در این حال بهراه بشار میرفت که مردم برای نگهداری خود از شر زبان او بهاو مالی ببخشند وآبروی خود را بخرند. سوم، نوع دیگری از هجاء که او متداول کرده بود، یعنی هجاء سیاسی. دعبل در این هجویههای خود دستگاه قدرت حکومت را از خلفا گرفته تا وزراء و پیروان مسالك سیاسی که خود به آنها اعتقاد نداشت زیر ضربات میگرفت. او در هجاهای خود به زخم زبان و دشنام و طعن و فعاشی میپردازد و طرف مقابل را از هرگونه فضائلی که عرب بدان می بالد، چون نخوت و کرم و شجاعت، عاری می سازد چنانکه هرعربی که او صاف او را

دعبل به سبب آنکه مدتی ملازم مسلم بن الولید بود تحت تأثیر او واقع شد و همانند او شعر خود را به صنایع بدیعی میآراست، زیرا به کار بردن صنایع، مرسوم آن عصر بود و شاعر برای رسیدن به شهرت به آنها نیاز داشت. گویند که مسلم بن الولید به شاگرد خود اجازه نشر شعر خود را نداد تا آنگاه که قصیده ای را که در آن گفته بود:

لا تعجبي يا سلم من رجــل ضحك المشيب برأسه فبكــي

«ای سلمی از مردی که پیری برسرش خنده زده و او را به گریستن واداشته، در شگفت مشو.»

از او شنید. و این بیت از حیث استعاره و طباق و دیگر وجوه بدیعی به کونه ای است که مطابق ذوق مسلم بود. اما دعبل به خاطر گرایشی که به بدویت داشت از افراط در تضنع و تعقید بیزار بود. در واقع تأثریذیری او از مسلم بن الولید به همان اندازه بود که بحتری تحت تأثیر او بود. از این رو می کوشید شعر خود را از صعوبت و تعابیر نامانوس پیراسته دارد و همواره از پی بساطت رود تا شعرش به طبیعت صافی و صریح اعراب نزدیکتر باشد. او هیچگاه چون ابو تمام در ورطۀ غموض غرقه نگردید.

آری شعن دعبل زنده و پر خون است زیرا از خاطن مردی انقلابی و سرکش تراویده است. کلا از حیث الفاظ سمهل و از حیث معانی واضح و از انسجامی نیکو برخوردار است. در بیت بیت آن نغمه های موسیقی زیبا و دلپذیری موج میزند. برخى مراجع: عبد العظيم قناوى: دعبل الشاعر الشجاع الوفى ــ الرساله ١٢ (١٩۴۶) ص ١٦٥٩-١-١٠٦٠ مارون عبود: الرؤوس ــ ص ١٣٢-١٣٩. حسن علوان: صريع الغوانى مسلم بن الوليد ــ القاهره ــ ص ١٥١-١٦٢. البستانى: دائرة المعارف: دعبل.

فصل سوم بحتری (۸۲۱\_۸۹۲ م/ ۲۰۶ ۵۲\_۸۲۴ ۵)

زندگی

ابوعباده ولید بن عبید بن یعیی البعتری بهسال ۸۲۱ م/۲۰۶ ه در منبع، میان حلب و فرات، متولد شد. منبع قریه ای است خوش و بهزیبائی مناظر طبیعی مشهور. بعتری در آنجا پرورش یافت و در آنجا درس خواندن آغاز کرد. از این رو تا پایان عمر همچنان بدان دلبسته بود و در شعر خود فراوان از آن یادکرده است. قوم او که همه از قبیله طییء بودند در حوالی منبع میزیستند و او درمیان آنان زیست و از فصاحتشان بهره گرفت.

بعتری هنوز جوان بود که ابوتمام به ذروهٔ اشتهار رسیده بود و آوازهٔ شعرش در همهجا پیچیده بود ودرهای قصر خلیفه و سراهای وزیران بهرویش گشوده شده بود. به اتفاق روات بعتری به او پیوست. اگرچه در کیفیت آن اختلاف است ول ارجح آن است که این آشنائی در حمص اتفاق افتاد در یکی از روزهایی که شاعران نزد او گردآمده بودند تا شعر خود را عرضه دارند، ابوتمام را از هوشمندی و طبع سرشار بعتری خوش آمد و به ملاطفت در او نگریست و چون دانست که نیازمند وجه معاش است، نامه ای به معرة النعمان نوشت و او را بدان شهر فرستاد. مردم معره مقدمش را گرامی داشتند و چهار هزار درهم برایش مقرری نهادند. از آن زمان رشته دوستی میان آن دو شاعر استوار گردید و بعتری ملازم استاد خود شد و از معانی و مضامین شعر او اقتباس کرد و شیوهٔ او را در بدیع پیروی نمود. ظاهرا ابوتمام هم به شاگرد خود نیك می پرداخت و دراین ایام بود که استادش او بداند و برای تألیف و حفظ چیزی، هنگام سعر را برگزیند. در تعزل الفاظ لطیف بداند و برای تألیف و حفظ چیزی، هنگام سعر را برگزیند. در تعزل الفاظ لطیف

دورهٔ باز گشت \_ شعر \_ بحتری

به هنگام مدح مناقب ممدوح را یك یك بستاید و از این قبیل...

بحتری در زمان مأمون (۸۱۳\_۸۳۳ م) متولید شد، ولیی در عهد معتصم (۸۳۲\_۸۳۲ م) بود که قدم به ماجراهای زندگی نهاد. عمرش به درازا کشید، تا د، تن از خلفای بنی عباس را در خاك كرد. این سالها همهاش سالهای اضطراب و آشوب بود زیرا بااستیلاء ترکان، خلافت روی بهضعف نهاده بود. معتصم ترکان را دوست میداشت از این رو زمام کارها را بهدست آنها داد و شهس سامسراء (سرمن رای) را برای آنها بنا کرد. زیرا ترکان اوضاع بغداد را برهم زده بودند. خود نیز بهسامراء نقل مکان کرد. چون نوبت خلافت بهمتوکل رسید (۸۴۷–۸۶۱ م) كار تركان بالا كرفت، زيرا متوكل بهمدد آنان مىخواست شيعيان على را سركوب سازد. ولى طولى نكشيد كه تركان چنان بردستگاه خلافت چيره شدند كه خليفه خود بازیچه دست آنان شده بود هرکه را میخواستند نگه میداشتند و هرکه را نمىخواستند عزل مىكردند، يا مىكشتند. آنچه اوضاع را آشفتهتر ساخت اين بود که بعضی از خلفا برای آنکه شر ترکان را از خود دور سازند، خادمانی برای خود انتخاب می کردند و دائم به شمار آنها می افزودند. بعضی از این خادمان به فرماندهی سپاه میرسیدند و حتی برخی چون مؤنس خادم برحسب میل خود در امور دولت تصرف می کرد و فرماندهان وامیران و کارگزاران اموال را سمی گزید یا بر کنار می ساخت. بدین طریق فساد در همهٔ ارکان راه یافت و رشوهخواری رایج شد و تجاوز به مال و جان مردم آشکار گردید و مردم در بیم و هراس افتادند. هرخلیفه ای که بن تخت خلافت می نشست از یکسو دشمنانی داشت که برای سرنگونی او و به خلافت رساندن دیگری علیه او توطئه میکردند و از سوی دیگر طرفدارانی داشت که دشمنان خلیفهٔ پیشین بودند و به یاری اش کمر می بستند.

در سال ۸۴۰ م / ۲۲۶ ه یعنی در اواخر خلافت معتصم، بحتری عازم سفر عراق شد. زیرا آوازهٔ تمدن و فرهنگ عراق همه جا را گرفته بود. بحتری در این ایام جوانی جویای نام و نیرومند بود. نیز در عراق ابوتمام، استاد محبوبش میتوانست دستش را بگیرد. از طریق جزیره راه عراق در پیش گرفت در راه بر مالك بن طوق، زعیم بنی تغلب وارد شد و مدحش گفت. در راه با گرگی برخورد کرد. بحتری نبرد خود را با این گرك در قصیدهٔ دالیه زیبائی آورده است.

بعتری هفت سال در بغداد زیست. در این ایام همراه استادش ابوتمام به مجالس بسیاری از مشاهیر رجال دولت، چون آل طاهر، و فرزندان حمید بسن عبدالحمید الطوسی و آل سهل راه یافت و مدحشان گفت و از جوائزشان برخوردار گردید. آلحمید او را دوست میداشتند او نیز حق دوستی بهجای میآورد تا از جمله میان او و بزرگترین این برادران محمد بن حمید، معروف به ابو نهشل، رشته های الفت استوار شد و بعتری درمد و او قصائد فراوانی پرداخت. در این روزها ابوتمام و از پی او دعبل الخزاعی وفات یافتند و بحتری هردو را مرئیه گفت ولی این مرئیه ها دردیوان او ثبت نشده، بلکه صولی آن را در اخبار ابوتمام آورده است. پس از وفات این دو تن میدان برای بحتری خالی شد و دیگر در این ملک منازعی نداشت.

در این ایام متوکل را وزیری صاحب مکانت و نفوذ بود به نام فتج بن خاقان و بعتری کتاب «العماسه» خود را که به تقلید از «العماسه» ابو تمام جمع کرده بود، بدو تقدیم کرد. فتح بن خاقان او را به متوکل نزدیك ساخت و طولی نکشید که او شاعر کاخ خلافت و بلبل خو شنوای آن شد. به هر مناسبتی، در هر معفلی شعر می خواند و بهترین قصائد خود را در بیان مناقب و اوصاف خلیف می سرود و صلات و جوائز کرامند می گرفت. ظاهراً علاقهٔ متوکل به هرزگی و باده گساری و غرق شدن در کامجوئیها، چیزی بود که سخت موافق میل بعتری افتاده بود، زیرا بعتری میخواست زندگی دشوار بادیه را به فراموشی سپارد و اکنون که به راحت و نعمت رسیده داد عیش بدهد، غم جمهان را از یاد ببرد و جز به لذات و نو سنه می اسرت و نیندیشد و این چیزی بود که خلیفه را شادمان می ساخت و از حسن معاشرت و نیندیشد و این چیزی بود که خلیفه را شادمان می میاخت و از حسن معاشرت و نیندیشد و این چیزی بود که خلیفه را شادمان می ساخت و از حسن معاشرت و نیندیشد و این چیزی بود که خلیفه را شادمان می ساخت و از حسن معاشرت و نیندیشد و این چیزی بود که خلیفه را شادمان می ساخت و از حسن معاشرت و نیندیشد و این دوازده سال از این رو او را از مقربان خود ساخت و به ما نیندیشد و این دوازده سال او طومار اعمال خلیفه است. مردی کریم و کامرانی گذرانید. که به برآوردن بناها آزمند بود.

در یکی از شبها متوکل بهقتل رسید و وزیرش فتح بنخاقان هم با او کشته شد. بعتری در این فاجعه حاضر بود ولی توانست خود را از مهلکه برهاند و خاطره دردناک دو ولینعمت خود را با خود به گوشه ای کشد و تا پایان عمر گهگاه برایشان مویه سر دهد.

بعد از متوکل در مدتی کوتاه پنج تن دیگر از خلفا که اضداد و اعدام یکدیگر بودند بر تخت نشستند آنها برسر هم میزدند و بحتری همچنان در بغداد مانده بود به امید عطاء، یک یک آنها را مدیحه میگفت. آخر او شاعر رسمی دربار خلافت بود و می بایست همواره خود را با اغراض دولت حاکمه هماهنگ سازد و در عین بیم و هراس، درمدح خلیفه و دیگر دولتمردان قصائد پردازد. خواه دوست باشد یا دشمن. در هرحال وظیفه شاعر پی در پی می رسید.

بحتری در همهٔ این احوال گاهگاهی بهمنبج ــ زادگاهش ــ سر میزد. اما در عمه معتضد (۸۹۲ــ۲۹۶ م) بدانجا نقل کرد، تا روزهای واپسین عمر را در آنجا بگذراند. در سال ۸۹۷ م / ۲۸۴ ه در حدود هشتاد سالگی مرگش فرارسید و در آنجا دیده از جمان فرو بست.

آثار

بعتری را دیوان قطوری است موسوم به «سلاسل الذهب» که بهسال ۱۸۸۲ م/ ۱۳۰۰ ه از روی یك نسخه خطی که بهسال ۱۰۳۲ م / ۴۲۴ ه کتابت شده. در قسطنطنیه بهچاپ رسیده است. این چاپ برحسب اسماء خاندانها و اشخاصیکه

دورة باز گشت ـ شعر ـ بحتری

شاعد دربارهٔ آنها شعری سروده است، ترتیب یافته. بار دیگر به سال ۱۹۱۱ م / ۱۳۲۹ ه در مصر و در همان سال در بیروت تجدید چاپ شده. در روزگاران قدیم ابوبکر الصولی آن را گرد آورده و برحسب حروف الفباء مرتب کرده بود و نیز علی بن حمزة الاصفهانی آن را برحسب موضوع ترتیب داد. ابوالعلاء المعری دیوان بحتری را شرح و نقد نمود و کتاب خود را «عبث الولید» نامید. نیز محمد بن اسحاق الزوزنی متوفی به سال ۱۰۷۰ م / ۴۶۳ ه شرحی برآن نگاشته است.

دیگر از آثار او «کتابالحماسه» است این کتاب را بهخواهش فتع بنخاقان و به تقلید «کتابالحماسه» ابو تمام تر تیب داده «الحماسه» بعتری را ابلویس شیخو به سال ۱۹۱۰م از روی یک نسخهٔ خطی منحصر به فردی که در کتابخانه لیدن یافته بود چاپ کرده است.

«کتاب الحماسه» بعتری بر «کتاب الحماسه» استادش ابو تمام از چند جهت برتری دارد. از جمله آنکه حاوی ۱۷۴ باب است متضمن معانی ادبی که بر زبان شاعران جاری است و کتاب برحسب این معانی و خواطر تر تیب یافته دیگر آنکه شعر حدود ۵۰۰ شاعر را که بیشتر متعلق به دورهٔ جاهلیت و صدر اسلامند در بر دارد. باید به این مزایا حسن انتخاب و سلامت ذوق مؤلف را نیز بیفز اییم. دیگر از آثار بعتری کتاب «معانی الشعر» بود که به دست ما نرسیده است.

شعر بحترى

دورهای که بحتری در آن میزیست هم عوامل قدیم وجود داشت، و هم عوامل جدید و طبیعی است که او تحت تأثیر هردو این عوامل قرار میگرفت.

از یکسو شیوه کمن او را بهخود جلب میکرد، زیرا تربیت نخستین او در بادیه بود. به عبارت دیگر در عصر حضارت گرایش بدوی داشت و تنها از جنبهٔ خارجی تمدن جدید متأثر شده بود. از این رو از شاعران زمان خود که از فرهنگها و فلسفه های دخیله به فراوانی اقتباس میکردند و آنها را در شعر خود داخل می۔ نمودند مستثنی است. بنابراین قول آمدی که میگوید: «بحتری در شعر همچنان بدوی و پیرو سبک پیشینیان است. و از طریقه آنها عدول نکرده» درباره او درست است.

بحتری در همهٔ ابواب شعر که در نزد عرب شناخته آمده بود، سر کشیده و بیشتر معانی قدیم را تقلید کرده است.

فزل – در بسیاری از غزلهای او که در آغاز مدایخش آمده است تقلید قدما آشکار است. این غزلها که او گاه برای نیازهای فنی و پیروی از شیوهٔ مرسوم در آغاز قصائد آورده از معانی بلند و عاطفه عمیق بیبهرهاند. اما در بعضی موارد هم که آنها را از طبع خویش مایه داده، از دقت و حلاوتی خالی نیستند. بحتری را جز این غزلها، غزلهای ناب که صرفا بهخاطر دل خویش سروده فراوان است. اینگونه غزلها که از عاطفه و رقت و شور و حال آکندهاند حاصل عشق او هستند به یکی از مغنیه های شام موسوم به علوه از مردم بطیاس نزدیك حلب. این غزلها که حاصل ایام جوانی او هستند مخصوصاً ازجهت وصف، زیبا و سعرانگیزند. اگرچه این اوصاف غالباً حسی هستند، ولی او در خلق و ترسیم و بیان آنها در قالبی جدید و شفاف هنرنمائی کرده است.

بعتری در غزلهای خود در بیان حالات عاشق، چون هجران، سفس و رنج دوری و پیری (که موجب دوری گزیدن زیبا رخان میگردد) داد سخن داده، همچنین در توصیف رؤیای عاشق و آمدن معشوق بهخواب او چنان قویدست است که او را شاعی رؤیا لقب دادهاند. بعتری در این باب از خود ابداعاتی شگرف نشان داده است. چنانکه میگوید:

| خيـــال اذا آب الظــلام تــاوبــا | أجحدك معاينفك يسرى لحزينبها    |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| هبوب نسم الحروض تجلبه الصبا       | سرى من أعالى الشام يجلبه الكرى |
| اليه، والاقلت: أهـلا و مــرحبــا! | ومسا زارنسى ألا ولهت صبسابسة   |

«چیست ترا که هرشبانگاه خیال زینب به س وقتت میآید و چون تاریکی باز میگردد، باز میگردد.

آن خیال را خواب از بلندیهای شام میکشاند، همانند نسیم گلستان که باد صبا با خود میآورد.

هربار که بهدیدارم میآید از شدت عشق زاری میکنم و میگویم: خوش آمدی و صفا آوردی.»

بحتری در تکرار این رؤیاها اسراف میورزد و در اکثر غزلمهای خود واقعهای از آن یاد میکند، تا آنجا که هرچند مضامینی شیوا و شیرین آورده است، کلام او صورت تصنع بهخود گرفته است.

در میان غزلهای او تعدادی هم غزل مذکر که غالباً درمیان شاعران هرزه و عیاش آن زمان رواج داشت، دیده میشود. در این غزلها از تمتعات جسمانی، بسیار سخن رفته است. نین او را قطعاتی است که از آن فساد و فجور که در اشعار برخی چون ابونواس مشاهدت افتاد خالی نیستند. چنانکه حکایت حال میکند که با آنکه برف پیری برسرم نشسته از فجور نوشخواری باز نایستادهام:

لايرعك المشيت منى، فانى ما ثنانى عن التصابى المشيب

در رثاء، بحتری برهمان سنت مالوف رفته است و آن را به عنوان یك شعر رسمی كه ناچار باید در پارهای از موارد سرود تلقی میكند. او برای آنكه فاجعه را بس دردناك نشان دهد در ذكر مناقب آن فقید در اسلوب جلیل و فخیم كه البته گاه از ضعف و نادرستی هم خالی نیست تا سرحد اغراق داد سخن میدهد. بحتری با در از ضعف و نادرستی هم خالی نیست تا سرحد اغراق داد سخن میدهد. بحتری با در از ضعف و نادرستی هم خالی نیست ما سرحد اغراق داد سخن میدهد. بحتری با در از ما از موارد سرحد اغراق داد سخن میدهد. می در بحتری با در سرحد اغراق داد سخن میدهد.

دورهٔ باز گشت \_ شعر \_ بحتری

بازیگری خاص خود گاه تصنع را در پرده حقیقت می پوشاند، هرچند که گهگاه مرثبههای او خالی از حقیقتی نیستند. از میان مرثیههای او مرثیههایی که برای بعضی از افراد در گذشته از خاندان بنی حمید سروده، از نهایت زیبائی و تازگی برخوردارند. از مشمورترین مراثی او مرثیهای است که در واقعهٔ قتل متوکل سروده که هم از فخامت بهرهمند است هم از جمال صنعت.

در فخر نیز بر همان طریقه ای است که اغلب شعرای عرب بوده اند، چون اعجاب به قوم خود و مباهات به مکارم آنان و بر شمردن مناقبشان. نیز مقایسهٔ شرف و عزت اهل یمن با خشونت و سوء احوال اعراب شمالی، و نیز اعجاب به خود و تکبر و خودپسندی مفرط، بی آنکه در نظر آورد که در تمام عمر شعر را وسیلهٔ کسب روزی قرار داده و مجبور بوده برای حفظ راتبه و ممانعت از قطع عطایای ممدوحان هرخواری و خفتی را بجان بخرد.

اما در حکم، بحتری چیز تازهای نیاورده است و هرگز خود را بسرای فراگرفتن مسائل فلسفی بهزحمت نینداخته. از این رو در شعر او از معانی عمیق نشانی نیست.

اگر اشاراتی هست در همان حد متداول است که غالباً همه با آن آشنایند، و قدما نیز فراوان از آن یاد کردهاند، چون شکایت از روزگار و حوادث آن. اما گاه در همین معانی معموله تصرفاتی کرده که از آنها در عین بساطت نغمهٔ عمیق انسانیت بهگوش میرسد.

اینها بود بعضی اغراض و موضوعاتی که بعتری در آنها طبع آزموده است، بیآنکه هیچیک را بهعنوان فن و هنر مستقل خود به حساب آورده باشد. اما دو موضوع دیگر است که بعتری آن دو را وجههٔ همت خویش ساخته بود یکی تکسب به شعر و دیگر وصف که الحق در آن دو کلام را اعتلا بخشیده و قدرت بی همتای خود را نشان داده است.

### بحترى شاعر تكسب

بعتری شاعری است بدوی و پرورش یافتهٔ بادیه، در آنجا توانائی و نبوغ خویش را شناخت و به نعمت فراوان و مکان رفیع و عزت و تکریم شاعران شهری آگاه شد. او نیز خواست که مانند آنها توانگر شود. هنوز جوان بود که از زادگاه خود مهاجرت کرد و از شهری به شهری از قصری به قصری روان شد. و تا به عطائی نایل آید متاع خود را به هر صاحب جاه و قدرتی عرضه داشت، تا به سواد اعظم بغداد رسید. آنجا را جهت شعر فروشی بهترین بازار یافت. مدیعه سوایی پیش گرفت و گاهی نیز به هجام و عتاب گریزی می زد. مدیعه شایعترین ابواب شعر عرب بود. جمع کثیری از شاعسران پیش از بعتری در آن طبع آزمایی کرده بودند. و به انواع در آن هنرنمایی. هرچه مضامین و معانی بود همه را برروی دایره ریخته بودند، تا آنجا که هرشاعری جز تکرار مکررات شاعران پیش از خود راهی دیگر در پیش نداشت. طریق ابداع مسدود بود و تقلید رایج. تنها شاعرانی که از نبوغ بهرهای می داشتند می توانستند برمدایح خود رنگ تازه ای بزنند که نمودار سبك خاص شعری شان باشد و بعتری از این معدود شاعران بود. او توانست بامدایح خویش ما را از روحیات خود و ممدوحان خود آگاه سازد و بسی فوائد تاریخی وادبی را به ما عرضه دارد.

در مورد نخست، اگرچه بهخاطر اغراق در ذکر مناقب و تسوصیف آنها برخلاف واقع، نتوانسته است حقيقت روحيات آنان را مجسم سازد ولي در هرحال گروهی را که همواره شیفتهٔ ثناخوانی دربارهٔ خود بودهاند به ما نشان میدهد. اما بیش از همه مدایح او بیانگن روحیات خود شاعر است. مردی که در پیشگاه بت درهم و دینار، جبین برزمین میساید. گویی دراین جهان هیچ آرزوئی جز آن ندارد و برآن است تا همهٔ عزت و کرامت و قدرت شاعری خود را یکسان برآن مذبح قربانی کند. از تحمل هیچ خفت و خواری در برابر صاحب جاهی که امید عطائی در او هست باك ندارد. پاىبند عهد و وفا نيست. شعرش بهمثابهٔ كالائى است كه هرکه بهایی در برابر آن بپردازد از آن او خواهد بود. و گاه کار این بایعومشتری بهچانه زدن میکشد. ممکن است برای یکی از بزرگان قصیدهٔ زیبا و اعجابانگیز بسراید و با عرضهٔ آن مالی فراچنگ آورد و بیدرنگ اسماء و القابی را در آن تغییر دهد و به طمع مال به ممدوحی دیگن ش تقدیم دارد و باز به ممدوحی دیگر و دیگر. گاه در ممدوحی طمع به عطائی جزیل می بندد و چون خواهشش را برنمی ... آورد، یا در پرداخت آن درنگ می ورزد، بی درنگ به هجو او زبان می گشاید. بسا خلیفهای را در زمان حیاتش مدح گفته و پس از مرکش برای ارضاء خاطر خصم او كه اينك برجايش نشسته مدمتش مىكند.

تردید نیست آشفتگی و فسادی که برعصر بحتری سیطرهداشت تاحدودی این بی ثباتی و ابن الوقت بودن او را توجیه می کند. او می بیند که ممدوحانش دشمن یکدیگرند. بیشترین آنها جز آنکه وسیله ای برای کسب ثروت باشند به کار دیگری نمی آیند. نیز می داند بیشتر خلفائی که در زمان او به هلاکت رسیده اند، یا به تیغ ترکان کشته شده اند یا با توطئه ای که ولیعهد آنها خود در آن شرکت داشته برافتاده اند. در هر حال بحتری از مردم ضعیف النفس است. فساد را در عصر خود به چشم می بیند ولی آنرا وسیله امن و نعمت خود به حساب می آورد، خود نیز در آن به مقابله برخیزد.

این نکته را ناگفته نگذاریم که بحتری طبیعتاً عاری از مهر و وفا نیست، گاه نسبت بهکسانی که بهاو نیکی میکنند، یا نسبت بهدوستانش گوشهای از آن را

دوره باز گشت \_ شعر \_ بحتری

آشکار میسازد. همچنین خالی از ترفع و رقت نمی باشد، زیرا به خود و شعر خود و قوم و قبیلهٔ خود می بالد و با آنکه عراق سرچشمهٔ رزق اوست به شوق و طن اصلی اش شام تغنی می کند. اما مالپرستی او سبب آن شده که این گرایشهای قبیل در او خفه شود، به طور کلی او مردی بخیل بود و در طلب لذات پست در تلاشی و تکاپو.

در مدایح بعتری فوائد تاریخی بسیاری نیز هست. حدود شصت سال ملاز مت او با دولتمردان زمانش و پیوستن با شش تن از خلفا و آشنایی با بیش از صدتن از امراء و وزراء و سرداران سپاه، و نیز علاقه او که در هر واقعه و پیش آمد رسمی شعری بگوید، مدایح او را به صورت یکی از منابع مهم تاریخی درآورده است. حتی او به ذکر حوادثی پرداخته که مورخان از آن غفلت ورزیده اند. از بسیاری کشمکشهای سیاسی، از دسته بندیها و دسیسه های ارباب جاه و نفوذ علیه یکه یگر یاد کرده است به همچشمی ها و رقابتهائی که میان بنی عباس و علویان از یکسو و بنی عباس و امویان از سوی دیگر بوده، اشار تهای فی وان دارد. همچنیت از صحنه های جنگی که در این سالها میان عباسیان و دشمنانشان جریان داشته، تصاویر جالب برجای گذاشته است. و از پیشرفتی که در این روزگاران در هنر و تمدن و برآوردن بناها و عمران و آبادی حاصل شده در مطاوی مدایح او نشانه های فراوان هست.

اما از جهت ادبی مدایح بحتری فواند بسیاری را به ما ارزانی میدارند. او اگرچه در اسلوب مقلد پیشینیان خویش است ومدایح خود را بیشتر با تغزلی آغاز میکند که غالباً بامدیجه ارتباط منطقی ندارد، واگرچه معانی تازهٔ زیادی نیاورده و مدح او چون دیگر شاعران مدیجه سرا چیزی جز ستودن شجاعت و کرم و حلم و وقار و از این قبیل صفات معدوح نیست، و هرچند نتوانسته است و در آن موارد که ابو تمام را تقلید میکند به وسعت خیال او برسد، ولی درعوض همانند دیگر مدیجه سرایان به ورطهٔ اسراف و غلو در مدح نمی افتد و از دایرهٔ معقول خارج نمی شود و به پایمردی اسلوب منسجم و لطیفی که خاص اوست در گرداب صنایع غرق نمی شود. بلکه همواره بهترین سجایا و صفاتی را که معدوح بدان آراسته است یا می تواند براسته شود، برمی گزیند تا هنرمندانه از او چهره ای بسازد، معبوب همگان زود ملول می شوند و حوصلهٔ شنیدن خطابه های طولانی راندارند. برعکس مدایحش، زود ملول می شوند و حوصلهٔ شنیدن خطابه های طولانی راندارند. برعکس مدایحش، برای ارباب فضل وادب که هم برابیات می افزاید و هم بر تفنن.

بعتری از چهار مرحلهٔ مهم گذشته تا راه خود را یافته است: مرحلهٔ اول از آغاز جوانی که میان تقلید از معانی ابوتمام و بدیع مسلم بن الولید و اباحیگری و تجاهر ابونواس سرگردان بود. مرحلهٔ دوم از سی سالگی به بعد یعنی از هنگامی که به عراق آمد. در این دوره می توانست ویژگیهای روحی ممدوحان خود را بشناسد و در رفتار با آنان سیاست خویش را بیابد و تا حدودی در قصیده سبک خود را پیدا کند، مانند قصیدهای که در آن ابنالزیات را ستوده بود که هرچند نشانههایی از دوران گذشته در آن مشهود است ولی رنگ خاص او را دارد. مرحلهٔ سوم ازآنگاه آغاز میشود که بهمتوکل پیوست. در این مرحله به اوج شخصیت خود رسیده بود. در دورهٔ او بود که سخنش نضج گرفت و برای او بود که زیباترین قصائد خود را سرود. چون متوکل کشته شد، بحتری نیز به آستان پیری رسیده بود، ناتوانی هم در اعضاء او و هم در قوهٔ شاعری اش اندک اندک راه یافته بود. در این مرحله که مرحلهٔ چهارمش می نامیم، تا ضعف سخن خود را بیوشاند، پرده ای از صنایع رنگارنگ بدیعی برآن می کشید. دیگر سخن او آن تازگی و رونق عمه جوانی اش را نداشت، هرچند متانت و سلامتش را از دست نداده بود.

بعتری که شعرش را وسیلهٔ کسب کرده بود چگونه میتوانست به مدح اکتفا کند و به **هجاء** و عتاب نپردازد. هجای او گاه وسیلهٔ تهدید ممدوحان بخیل اواست و گاه برای آنکه با ممدوحان خود در نکوهش دشمنانشان همکاری و همدستی کند، و گاه یک انگیزهٔ سیاسی دارد برای دفاع از نفس خود. او گروهی از شاعران و نحویان را هم هدف هجای خود ساخته است ولی در هرحال هجائهای او ضعیف است. مجموعه ای است از تعبیرات زشت و ناپسند بی هیچ اصالت و هنری.

عتاب هم برای بعتری وسیلهٔ تکسب است. هشداری است به ممدوحان تا در بخشش، درنگ یا کوتاهی نکنند. او در عتابهای خود حذق و مهارت بیشتری نشان داده است. در عتابهای او مواخذه با رقت و لطف و ملامت، و تهدید با نرمی و ملایمت قرین شده. آنگاه برآن چنان جامهای از حلاوت و سهولت پوشانیده است که می توان گفت که زیباترین شعر عربی را در این باب پدید آورده است.

#### بحترى شاعر وصف

برای آنکه بعتری در وصف سرآمد شاعران گردد چندعامل مؤثر افتاده بود. از جمله آنکه از خیالی صافی برخوردار بود، مفتون رنگهای درخشان بود و در ابداع تصورات رقیق چیرهدست. احساسی سریع التأثیر داشت و نیز شیفته جمال بود. تربیت بدوی شاعر این شعله را افروخته تر داشته بود. وقتی به شهر آمد از دیدن آن همه زیبایی و شکوه به وجد آمد. هرجا که می نگریست رنگ و رونق و جمال بود. او زیبایی را در دو جلوه آن جلوه طبیعی و جلوهٔ مصنوعی اش، مخصوصاً در بناهای پر شکوهی که بغداد را آراسته بود، شناخت. پس او صاف بختری دو شاخه بارز دارد، وصف طبیعت و وصف بناها.

در وصف طبیعت او پردههای متعدد و زیبایی با رنگهای گوناگون آفریده که
 نمایشگر جلوههای زیبای طبیعتی است که دل و جانش را به گرو برده ودر تمام طول

دورهٔ باز گشت – شعر – بحتری

حیاتش براحساس او مستولی گشته بود. بعتری در این باب گاه به وصف یک صحنه می پردازد، چون وصف بهار، وصف باران، وصف ابر و رعد و برق یا وصف نسیم، یا شقایق نعمان یا باغهای پرشکوفه یا گلها و سبزههای عطرآگین. مسلم است که در این و صفها شاعران دیگر چه قدما و چه معاصرانش ذوقآزمایی کرده اند و یعتری بسیاری از مضامین آنان مخصوصاً ابو تمام را تقلید کرده است. اما بعتری در این تقلید متوقف نشده بلکه از طبع لطیفش براوصاف خود فیضی دمیده و به آنها حیات و حرکتی بخشیده و در ادای آن معانی از شیوهٔ استوار و در عین حال سهل خویش مدد گرفته، به نعوی که هرگز صنایع و محسنات بدیعی حجاب جمال موصوف نگردیده است و بدین گونه توانسته است خود را به درجهٔ اعلای تفوق و شخصیت واصالت، ار تقاء دهد.

بحتری در اوصاف خود از طبیعت، طریقهٔ خاصی ابداع کرده است. او یک جزء از اجزاء یا عناصر نادر و محسوس را از مجموعهای برمی گزیند اما نه برای آنکه این اجزاء و عناصر را به طور مجزی وصف کند و واقعیت جامد را بر شعر خود بنشاند، بلکه از آن جهت که این اجزاء و عناصر را با هم تألیف کند و پردهای زیبا و هماهنگ بیافریند چنانکه در مجموع زیباتر از حالت افراد در نظر آیند، مثل این دو بیت:

فراحت الارض بعیش رغد من وشی أنوار الربی فی برد کانما غدرانها فری الوهد یلعبن من حبابها بالنرد «زمین در جامهٔ رنگارنگ گلها زندگی شیرین وگوارائی دارد. گوئی آبگیرهایش در زمینهای پست، با آن حبابهای خود، به بازی نرد نشستهاند.»

دیگر از امتیازات اوصاف بعتری فراوانی صور و زیبایی آنهاست. تصویرهای بعتری کلا بسیط و واقعی هستند. در آنها از سادگی بدویت نشانهاست. نیز در آنها تازگی و ندرت و دقت است. همچنین حرکت و قدرت الهام:

ـ كأن النجوم المستسرات في الدجى سكياك دلاص أو عيرون جراد ـ سرعان ما ولى الشتاء ولم يقف تسليل شخص الخائف الممتنكر

«ستارگان که بر صفحهٔ تاریکی خفتهاند چونان حلقه های زره یا چشمان ملخاند.

زمستان درنگ ناکرده چه زود بازگشت، چنانکه انسانی ترسان و جامه دیگرگون کرده، دزدیده خود را از میانه به سویی کشد.»

در کنار این اوصاف که میتوانیم آنها را اوصاف شهری بخوانیم نمونههای

دیگری از اوصاف را در شعر او مییابیم که جنبهٔ بدویت آنها بسیار است. چون وصف بعضی حیوانات، مانند گرک و شیر و اسب. اما اگرچه در اینگونه اوصاف – مخصوصاً آنها که در وصف گرگ است – از جهت حسی بودن وصف و نیز از جهت دقت و مراقبت در هماهنگی میان الفاظ و معانی، براعت و قدرتی نشان داده، ولی به پایهٔ کسانی که در این زمینه سرآمد گردیدهاند، نرسیده است. حتی در اینگونه اوصاف خود نتوانسته نمونههایی ارائه دهد که براوصاف او از طبیعت تفوق یافته باشند.

• وصف بناها، قسمتی دیگر از وصفهای بعتری است. دیدن مناظر پرشکوه شهر، از بناها و دیگر مظاهر تمدن، در بعتری تأثیری شگرف بر جای نهاد. چنانکه در آثار خود با ولعی هرچه تمامتر به وصف آنها پرداخت. مخصوصاً از قمرهائی که متوکل برآورده بود و نیز از دو کاخ معروف معتمد موسوم به «معشوق» و «مشوق» در دیوان او وصفهای دلپذیر هست. همچنین از «زاو» سفینه ای که خلیفه برای تفرج، بر آن سوار می شد و از قناتهایی که مادر المعتز، برای آب دادن به حاجیان راه انداخته بود و از جنگهای الموفق و سرکردگان سپاه او در انقلاب سیاهان، در دیوان او وصفهایی جالب آمده است. و نیز از وصفهای استادانهٔ او سیاهان، در دیوان او وصفهایی جالب آمده است. و نیز از وصفهای استادانهٔ او بیکی قصیده ای است در وصف ایوان کسری که بعتری همراه پسرش ابوالغوث از و نیز وصف برکه ای که متوکل در یکی از کاخهای خود ساخته بود. به نظر می رسد بعتری نخستین کسی است که در این میدان گام نهاده است و به حد رفیع ابداع و نیز وصف برکه ای که متوکل در یکی از کاخهای خود ساخته بود. به نظر می رسد رو نیز وصف برکه ای که در این میدان گام نهاده است و به حد رفیع ابداع و نوآوری رسیده تا حدی که در این هنر یکتا افتاده و اندکی از شاعران با او کوس رقابت و همسری زده اند.

### بعتری و هنر شاعری

بعتری یك شاعر است، به تمام معنی این كلمه. او را روحی است حساس و لطیف كه در برابر زیبائی، هرجا كه آن را بیابد، به اهتزاز میآید. و تغیلی كه زندگی بادیه آن را صیقل و جلا داده و زندگی شهر بر او رنگهای تند و درخشان زده است. متكی به ذوق سلیمی است كه به پایمردی آن هیچگاه دچار خطا و لغزش نمیشود، به اسرار موسیقی هنر چنان آگاه است كه هر صدای خارج را بی هیچ دشواری از مجموع نغمه های هماهنگ تشخیص می دهد. از این رو آهنگها را چنان تألیف میكند كه هیچ خللی در آن راه نمی یابد. اگر شعر به تیزی نظر و دقت ملاحظه و صدق احساس و آگاهی فكر و عاطفه و زیبایی بیان است، پس بعتری بعق شاعر است. او از حیث احساس و شعور و اسلوب و الفاظ و تركیبات

بحتری نمونهٔ کامل شاعر فطری جاهلی است در عهد تمدن و فرهنگ عربی،

او می خواهد عنان سخن به دست ذوق و طبعش باشد و هرگز با تقید به هیچ قوا نین و سنن از مجرای طبیعی خود خارج نشود، و تعمق در اشیاء و تفکر منطقی که پاره ای از معاصرانش آن را به عنوان روش و شیوهٔ شعر خود برگزیده بودند، و تعقیدات بدیعی که گروهی دیگر آن را به صورت علمی دارای اصول، در آورده بودند، او را به تکلف نکشاند. بحتری معتقد بود که شعر نگاهی است گذرا به اشیاء و اشاره ای است به آنها، با بیانی بلیغ. روش او در این باب روش امرؤ القیس آن پیشوای شعر طبیعت بود، بحتری او را مثل اعلای شعر شناخته بود. به هنگام مقاومت ان در بر ابر شاعرانی که روشی جز روش او را پیروی می کردند و بر او به خاطر انحراف از روششان عیب می گرفتند، بدو استناد می کرد و می گفت:

كلفتمونا حدود منطقكم فى الشعر، يكفى عن صدقه كذبه ولم يكن ذو القروح يلمج بالمنطق ما نوعه و ما سببه والشعر لمح تكفى اشارته و ليس بالهذر طولت خطبه «ما را وامىداريد تا تعريفهاى منطقى شما را در شعر وارد كنيم، شعرى كه دروغش، از راستش كفايت مىكند. در حالى كه ذوالقروح (امرؤالقيس) از منطق سخن نمى كفت. شعر لمعهاى است كه اشارت به آن كافى است نه سخن بيموده كه درايش به درازا كشد.»

می بایست که حضارت در بعتری تأثیری گذاشته باشد ولی این تأثیر در چشم او بود نه در عقلش. او هرچه از زمانش گرفته بود گرایش به آب و رنگ و شکوه و جلوهٔ ظاهری بود. او از حیث معانی و تفکر از شاعران زمان خود بازپس مانده بود، و تفوق بزرگی که بر آنان داشت به خاطر هنر و صناعت آن بود. .

هنر و فن شاعری او بحتری کتابت عبدالملك بن الزبات را و غیرمستقیم شعر خود را چنین وصف می کند:

| حك في رونق الربيع <b>الجديد</b>      | و بديع كانــه الزهر الضا  |
|--------------------------------------|---------------------------|
| هجنت شعر جـرول و لبيـد               | و معسان لو فضلتها القوافي |
| و تجنبــن ظلمــة ا <b>لــتعقيــد</b> | حزن مستعمل الكلام اختيارأ |
| به غبايية المبرام البعيد             | وركبن اللفظ القريب فادركن |

«و بدیعی چون شکوفه های خندان در صفای بهاری تازه،

و معانیی که اگر از فضیلت قوافی بگذریم، بر شعر حطیئه و لبید، عیب میگیرد، الفاظ رایج و مستعمل را برگزیده و دربر دارند، و از الفاظ معقد و پیچیده اجتناب دارند.

از واژه های آسان ترکیب یافته اند و بدان واژه ها معانی بعید را دریافته اند.»

بعتری نیز مانند شاعران معاصرش به آرایشهای بدیعی مشتاق بود. او به سبب تفاوتی که با آنها از جهت فرهنگ و تفکر داشت همانند آنها در آن راه پیش نتاخت. آنان گروهی تربیتیافتگان در شهرها بودند که صنایع بدیعی را تا حد تجمل و اسراف به کار می گرفتند یا آشنایان با فلسفه و منطق بودند که از بدیع دانشی ساخته بودند و هر نوع از انواع آن را به ازای نوع خاصی از تفکر اختصاص داده بودند. اما بحتری بدوی بود، آرایش کلام را دوست می داشت، ولی در حد متعادل. و همینکه به معارف و فرهنگ زمان خود احاطه یافت به استمال پارهای از صناعتهای گوناگون بدیعی پرداخت ولی از میان آن همه صنایع پارهای را چون طباق و جناس و استعاره و تشبیه و تشخیص مورد استفاده قرار داد.

موسیقی شعر بعتری جای خاصی در هنر شاعری او دارد. موسیقی شعر او چنانکه گفتیم حتی یك نغمهٔ خارج ندارد. این موسیقی ثمرهٔ امتیازی است که شعر او از حیث سلاست الفاظ و شیرینی و تألیف و سلامت تراکیب و ابداع ترتیب و هماهنگی استوار میان معانی و تعابیر آن، دارد. بعتری الفاظ خود را با دقت و مهارت خاصی انتخاب میکند. الفاظ شعر او کلا آسان دور از غرابت، و نرم و ملایمند. اگر گاهی کلام او غامض و دشوار میشود باز هم از سنگینی و خشونت بهدور است او از تناقض و تعقید و تقدیم و تأخیر و هرنوع آشفتگی بهدور است. بهجملههای خود چنانکه به یك کلماتش توجه دارد. جملههای او گاه در عین بیوستگی و انسجام در اجزاء، بی هیچ پیچ و خمی سراسر یك بیت را میگیرند، بی آنکه منطق پیچیده یا فکر عمیقی صفای آنها را برهم زند. گاه نیز چون نغمههای مقطعی است که از پی یکدیگر میآیند، زمانی، بی هیچ هیجانی، چون این بیت:

آغتدی راضیا و قد بت غضبا ن وأمسی مولی، و أصبح عبدا «صبح میکنم در عین خشنودی و حالآنکه شب را خشمگین به سر آوردهام. و شب میکنم در سروری وصبح میکنم در بردگی.»

و زمانی با حرکت و هیجان، چون این بیت:

عوى ثم أقعى، فارتجزت فمجته الفاقبل مثل البسرق يتبعه السرعد

«بانگ کرد و روی دم نشست و من فریاد زدم و برانگیختمش و او چون برقی که از پی آن رعدی غران باشد بهمن روی آورد.»

دورهٔ باز تکشت - شعر - بحتری

بحتری به موسیقی هماهنگی بیان لفظ و معنی نیز توجه دارد به نحوی که لفظ را صورت گویای معنی قرار میدهد:

يقضيقض عصلا في أسرتها الردى كقضيقضة المقرور أرعده البرد

«دندانهای سخت و کج خود را به هم میزد آنسان که سرما زدهای دندانهایش به هم بخورد.»

نیز هماهنگی میان معنی و اوزان شعری و قافیه را رعایت میکند. مثلا برای موضوعات لطیف رویهای لطیف و برای موضوعات خشن و قوی رویهای خشن و قوی برمیگزیند. مثلا در وصف گرگ روی را دال قرار میدهد، چون مسود و منأد اما در وصف برکه قافیه را با حرف مد ختم میکند و بدین طریق با قافیه هایی هم که برمیگزیند بر حلاوت و عذوبت کلام خود میافزاید. به طور کلی اوزان بحتری همه اوزانی آهنگین و زیبا هستند، اگرچه گاه در آنها اندای خللی توان یافت. چنانکه «مفاعلن» را در حشو بحر طویل به جای مفاعیلن مینشاند.

خلاصه آنکه موسیقی شعر بعتری دلانگیزترین موسیقی شعر عرب است. تا آنجا که پارهای از نقادان او را «خنیاگر شاعران» خواندهاند. اما گاه اهتمام شاعر بهموسیقی زمام معنی را بهدست میگیرد چنانچه معنی همان میشود که موسیقی الهام میدهد. بهقول اینالاثیر، «بعتری میخواهد شعر بگوید، ولی خنیاگری میکند» گاه ممکن است شعر بعتری از هرگونه معنی خالی باشد ولی هرگز از رنگ و زنگ خالی نیست. بنابراین اگر ابوالعلاء شرح دیوان او را «عبثالولید» نامیده است نامگذاری درستی است. همچنین آن دسته از ناقدان که شعر او را به «شعر مکتب شامی» لقب دادهاند یعنی اسلوبی که به خلوص عربیت و جزالت و فصاحت و عذوبت و انسجام از دیگر اسالیب شعر ممتاز است، نیز در قضاوت خود مادق بودهاند.

برخی مراجع: عبدالسلام رستم: طیف الولید او حیاة البحتری ـ القاهر، ۱۹۴۷. جرجی کنعان: البحتری ـ حماه ۱۹۴۷. محمد رجب البیومی: صحائف مطویه فی اخلاق البحتری: علاقته بالخلفـاء ـ الرساله ۱۴. (۱۹۴۶) ص ۵۳ ۱۰ ۵۶، ۱۰۵۷، ۱۲۵۹، ۱۲۵۹. عبدالرحمن شکری: البحتری امیر الصناعه ـ الرساله ۷ (۱۹۳۹) ص ۷۰۷\_ مید الدجیلی: البحتری ـ العرفان ۲۵ (۱۹۳۴) ص ۴۷۰\_.

مارون عبود: الرؤوس \_ ص ١٥٢\_١٦١.

شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فىالشعرالعربى ص ١٥٧ـ١١٥. سيدنوفل: شعرالطبيعه فىالادبالعربى ـ ص ١٧٨ـ١٨٢. طهحسين: فىحديثالشعر والنثر ـ ص ١٨٨ـ٢٢۶.

# فصل چهارم

ابنالرومی (۸۳۵\_۸۹۶ م/۲۲۱ ۵)

زندگی

مورخان عرب، ابنالرومی را فراموش کردهاند و از زندگی او جز متفرقاتی اندك برای ما ضبط ننمودهاند که از آن اندك هم چندان فایدهای حاصل نمیشود. اما شاعر خود بسیاری از وقایع زندگیاش را در مطاوی اشعارش آورده و غفلت مورخان را جبران کرده است.

ابوالحسن علی بن العباس بن جریج یا جورجیوس معروف به ابن الرومی از جانب پدر رومی و از جانب مادر ایرانی بود، چنانکه گوید:

کیف أغضی علی الدنیة والفرس خؤولی والروم أعمامی ...
 و نحن بنو الیونان قوم لنا حجی و مجد و عیدان صلاب المعاجم ...

«چگونه این پستی را چشم برهم نهم، در حالی که ایرانیان دائیهای مــن هستند و رومیان عموهایم.

ما فرزندان یونان مردمی خردمند و صاحب مجد و سخت استواریم.»

ابن الرومی در روز چهارشنبهٔ بیستویکم حزیران (ژوئن) سال ۸۳۵ م/۲۲۱ ه متولد شد. در بغداد پرورش یافت. از کودکی تا سن کمولت همچنان به تحصیل و مذاکرهٔ علم مشغول بود، تا به دانشی وسیع دست یافت و در نحو و لغت و ادب وعلوم دینی و علوم دخیله ای که در زمانش رواج داشت چون فلسفه و نجوم و اساطیر، سرآمد شد. و شعر او براین معنی گواه است که او از همه شاعران عرب دانشمند تر بوده است. چنانکه در قصیده ای خطاب به قاسم بن عبیدانه گوید:

| انــــى لمحسن اجـــــزاء    | ان اکن غیر محسن کل ما تطلب |
|-----------------------------|----------------------------|
| كنت ممن يشارك العكمياء      | فمتى مــا اردت طالب فحص    |
| كنــت ممــن يساجـــل الشعرا | ومتی ما أردت قـارض شعـر    |
| جل خطبي ففاق بن الغطباء     | ومتى ما خطبت منى خطيبا     |
| بلغتنمي بمسلاغتسي البلغماء  | ومتى حـاول الـرسائــل رسلى |

«اگر همهٔ آنچه را که تو طلب میکنی نیک از عهده برنمیآیم بعضی از آنها را نیک از عهده برمیآیم.

هرگاه کسی را که خواستار جستجو و تحقیق باشد بغواهی، من از آنکسانم که با حکما آمیزش دارند.

و هرگاه کسی را بخواهی که شعر نیکو گوید من از آن کسانم که با شاعران دم از مفاخرت میزنند.

و هرگاه از من خطبه بخواهی مرا شأنی جلیل است و خطبهٔ من مرا برهمه خطیبان برتری دهد.

و هرگاه انشاء سلهل و سادهٔ من رساله ها را دربن گیرد بلاغت من سرا به پایه بلغا رساند.»

ابنالرومی بیشتر ایام زندگیاش را در بغداد گذرانید. هرگاه روزی چند از بغداد دور میشد مشتاقانه بدانجا باز میگشت. ظاهرا یكبار برای طلب روزی بهسامراء رفته و چندی نیز در آنجا درنگ كرده ولی از این سفر جز دوری وطن نصیبی نیافته است.

ابنالرومی تا سرحد ولع بهزندگی دلبستگی داشت، ولی سراسر زندگیاش جز شکست و ناامیدی هیچ نبوده است. تأثیر این شکستها و ناامیدیها در روحیهٔ او سبب آن شد که همواره اعصابی علیل و رفتار و وضعی استثنایی داشته باشد. دنیا در نظرش عبوس و در مذاقش تلخ میآمد. دائم در انتظار یك حادثه ناگوار بود تا آنجا که ترسی کودکانه بر وجودش مستولی شد و چنان شد که داستانش نقل معافل گشت و مضعکه مردم. در عین حال غرور و خودپسندی براو چیره شده بود، چنانکه خود را برتر از همهٔ مردم میشناخت و میگفت همه باید به تعظیم و اکرامش پردازند. و چون اندك تمتعی را که از روزگار یافته بود با مقام و مرتبتی که برای خود قایل بود مقایسه میکرد آلامش چند برابر میشد. جز چند روزی معدود برا در نعمت و راحت نگذرانید. شبح سیاه فقر بر بیشتر ایام حیاتش سایه افکنده بود. گاه تا سرحد ترحم بینوا میشد. گویا در اوایل زندگی خانهای معقر و اثاث البیتی اندك بهم زده بود، ولی این نعمت ناچیز هم دیری نیائید. آتش در آن افتاد و آنچه از لمیبآتشرسته بود بهچنگ دیگران افتاد. ابنالرومی میان امیسال

در کودکی پدر را از دست داد. تنها پناهگاهش در برابر حوادث زندگی ایرادر بزرگترش بود، ولی او نیز در سی سالگی بمرد. سه پسر و زنش نیز او را تنها گذاشتند و رخ در نقاب خاك كشيدند و اين مصيبتهاى بىدر بى همه ضرباتى بودند که بن روح لطیف او فرود میآمدند. در زندگی اجتماعی نیز خوشبخت تر از زندگی فردی و خانوادگی نبود. کودکیاش با دوران معتصم مصادف بود. چون بهسن بلوغ رسید متوکل بر مسند خلافت بود. چهار سال هم در عصر معتضد زیست ولى در مدايح خلفا چيز قابل ذكرى ندارد. از آنها هم بهرهاى نبرده است. البته در این هم شگفتی نیست که ارادهاش مقمور وضع عصبیاش بود و همانند دیگر معاصرانش نمی توانست برای رسیدن به مال و مکنت از روی ریا جانب قدر تمندان را مراعات کند، تاب تحملشان را هم نداشت، در حضورشان بدزیانی میکرد و بدسلوکی. از رجال دولتی بیشتر کسانی که با آنها سروکار داشت و مدحشان مى كرد ايرانيان بودند چون وزير اسماعيل بن بلبل و ألطاهر و ألوهب و ألالمنجم. ولی صلات و جوائز اینان هرگز نتوانست جوابگوی اسرافکاریهای او باشد. از اینرو شکایت از زندگی همچنان عادت ثانوی او شده بود. مردم نیز بهخاط غرابت اطوارش سربه سرش میگذاشتند و آزارش میدادند. او نیز جز آن چارهای نداشت که عنان زبان رها سازد و در سراسر زندگی خویش آنان را مورد عتاب و دشنام قرار دهد. ابنالرومی برای تسکین آلام خویش چارهای حز پناه بردن بهباده وجام و غرقه شدن در ورطهٔ لذات نمییافت، از اینرو رنگش زرد و چهرهاش پرچین و قدش خميده و چشم و گوشش عيبناك گرديد وهمه قوايش تحليل رفت وچون خود را اینگونه در سراشیب سقوط یافت. گریستن بر ایام جوانی کار تازهٔ او شد.

این زندگی پیرنج و اندوه در روز چهارشنبهٔ چهاردهم حزیران (ژوئن) سال ۸۹۶ م (به قول ارجح) بسه پایان آمد. او را مسموم کردند. قاسم بن عبیدالله بن سلیمان بن و هب وزیر معتضد یا پدر این وزیر از بیم آنکه مبادا زبان به هجوش کشاید زهر در طعامش کرد.

آثار

از ابن الرومی قطعه ای چند در نثر باقی مانده. از آن جمله نامه هایی است که به قاسم بن عبد الله و برخی از دوستانش نوشته و دیگر رساله ای است تحت عنوان «نبذة فی تفضیل النوجس» (مختصری در برتری نرگس) نثر او در زمرهٔ نثر دیگر بلغای عرب است. اما اثر مهم او دیوان مفصل او است که ابوبکر الصولی آن را جمع آوری کرده و برحسب حروف الفباء مرتب ساخته است. جلد اول آن به سال ۱۹۱۷ با شرح شیخ شریف مسلم در قاهره به چاپ رسیده است. نیز کامل کیلانی منتخباتی از شعر او را در سه قسمت و در یک مجلد (در حدود ۵۰ صفحه) چاپ کرده و عباس محمود عقاد مقدمهٔ پرارزشی در نبوغ ابن الرومی برآن نوشته است. دیوان ابن الرومی کاملترین دیوانی است که از شعر قدما به دست ما رسیده است. تنبها اندکی از آن از میان رفته است. دیوان او همهٔ ابواب و اغراض معروف شعر عرب را از مدح و هجاء و رثاء و غزل و وصف و فخر و عتاب و طرد و امثال آن را دربردارد.

شخصیت شاعر در شعرش

ابنالرومی شاعری است با احساسی رقیق و ذهنی وقاد و در عین حال آگاه به آنچه در اطرافش و در درونش می گذرد. همه ابعاد زندگی را درك می كند. علاوه براین آگاهی در هرتأثیری با دقت هرچه بیشتر می نگرد تا برهمهٔ دقایق و عوامل آن پی ببرد. تا آنجا كه غذای عقل و مغیله و حافظهٔ او بلكه چیزی از وجود او گردد و چون شعری گوید شعرش انعكاسی از این تأثیرات و طومار صور گوناگون حالات نفسانی او باشد. و غالباً میان شخصیت واقعی شاعر و كلام او هیچ پرده ای نیست و شخصیت او در تمام ابواب شعری كه بدان پرداخته است بخوبی آشكار است.

ابنالرومی شاعری مدیعه سراست و مدایع او برهمان شیوهٔ مالوف دیگر شاعران، آکنده از تملق و سپس سؤال و در سؤال گاه تا سرحد اصرار و ابرام و خواری دربرابر بزرگان و وجوه، جزاینکه همه اینها حاکی از رنجی است که زندگی براو تحمیل کرده و بیانکننده تألم اوست از محرومیتهائی که کشیده و اکنون برهر دری میکوبد شاید راهی برای وصول بهخواستهای خود بیابد ولی همیشه هم به هدف و آرزوی خود دست نمییابد. این است که سؤال خویش مکرر میکند گاه از روی تظلم و گاه بهیاد کردن وعده ها و زمانی با شکایتی دردآلود و زمانی با تهدید. آری او از هرراه میکوشد، باشد که ممدوح را برسر لطف آرد و جویبار باریکی از عطای او را به سوی خود جاری سازد:

اذا ما مدحت المرء يوماً ولم يثب مديحى، و حقالشعر فىالحكم واجب كفانــى هجــائيه قيامــى بمدحه خطيباً، وقولالناس لى: «أنتكاذب»

«چون کسی را مدیحهای گویم و مدیحه را پاداشی ندهد در حالی که اداکردن حق شعر واجب است، بهجای آنکه هجایش گویم بهمدح او سخن آغاز میکنم تامردم بگویند که «دروغ میگوئی.»

در عین حال از خودپسندی باز نمی ایستد و ممدوحان خود را از اینکه به دیگی شاعران می پردازند و او را که از هرکس دیگر سزاوارتر است از نظر دور می دارند، سرزنش می کند و به خود و به شعر خود می بالد:

شعری شعر اذا تأمله الانسان ذو العقل والحجی عبده «شعر من شعری است که چون انسانی خردمند و دانا در آن تأمل کند پرستشش

خواهد كرد.»

و شاعرانی را که به آب و نانی رسیده اند تعقیر میکند و آنان را مردارهای کندیده و خاشاکهای سرگردان بر روی دریا میخواند. و گاه برای آنکه به نیازهای خود دست یابد راه دیگری در پیش میگیرد و مدایح خود را با نوعی عتاب اما در لباسی بس فاخر میآراید. و کلام را در بلاغت و عذوبت به اعلی علیین می رساند و چنان می نماید که از پذیرفتن هرگونه احسان و عطا بیزار است و اگر ممدوح را می ستاید تنها از این روست که او را خالصانه دوست دارد.

اما در همه این احوال او مردی آشفته حال و آشفته خاطر است و بیشتر منقاد احساسات خویش. گویی راهش را بهآرامش و وقار سد کردهاند و در عین حال که چون متفکری ارجمند و متین خودنمایی میکند و سخن را بهآراء صائب و اقوال سعرانگیز میآکند ناگهان عنان تفکر و متانت از دست میدهد و بیآنکه متوجه اطوار و حرکات غریب خود باشد زبان به پرخاش و تهدید میگشاید.

از خصوصیات مدایح او یکی اطالهٔ کلام شاعر است. غرق در ذکر جزئیات می شود و می کوشد همه چیز را به انواع وسائل اثبات کند. این است که مدایح او صورت استدلالهای منطقی به خود می گیرند و میان اجزاء آن روابط عقلیه برقرار می شود گاه این استدلالها و قیاسها از عقل مایه گرفته اند و گاه از احساس. باز هم به نظر می رسد که همه این شیوه ها و شگردها برای آن است که دست ممدوحان را به عطا بگشاید:

واذا امرؤ مدح امـرأ لنواله و أطال فيه فقد اراد هجاءه

«چون مردی مردی را برای عطایش مدح گوید و او در عطا درنگ کند پس هجو او را اراده نماید.»

هجاء ابنالرومی از جهت آنکه آینهٔ تمامنمای حالات نفسانی اوست با مدایح او چندان تفاوتی ندارد. هجاء او فریاد کینه توزانه یك انسان محروم و نالهٔ دردناك یك موجود زخم خورده است که اینك چنگت و دندان می نماید و فریاد شوم خود را سر می دهد.

ابنالرومی میخواست تا آنچنانکه شایستهٔ مقام خود میدانست از زندگی پرشکوهی برخوردار باشد و در چشم مردم به منزلتی که خود را سزاوار آن می۔ دانست دستیابد، ولی او در این هردو جبهه شکست خورد از اینرو زبان به هجاء گشود.

بهخاطر حساسیت و روح پرصفائی که داشت همواره آراء و عقاید او با واقعیت زندگی در تصادم و ستیز بود. او نمی توانست خود را با معیط سازگار نشان دهد. از اینرو تحمل زندگی و مردم برایش دشوار می نمود. از دیگرسو نمی توانست چشمان خود را ببندد و ترك همه چیز را بگوید. یا خود را به خواب بزند و ستمها و تناقضات و فسادی را كه بر همه جا سایه اف كنده است احساس نكند از این رو رنج و بدبینی او روی در فزونی می نهاد. برجامعه خشم می گرفت حتی نسبت به معاشران خود زود خشم می گرفت و به آسانی زبان به دشنام و بد كویی شان می گشود. در این حال هیچ كس و هیچ چیز را از تیغ زبان او خلامی نبود از یك نغمه زشت گرفته تا روزه ماه رمضان.

ابنالرومی اطوار و حرکات عجیبی داشت. زود عصبانی میشد. مردم نیز خود و شعرش را دست میانداختند. راه رفتنش را تقلید میکردند سر طاسش را به مسخره میگرفتند و او همه این خشم و هیجان خود را در قالب هجو میریخت. ابنالرومی سخت به فال بد و تطیر اعتقاد داشت و بسا اشخاص و اشیاء

، بیل توریخی کنان با در بیان به در سین میشد. هدف این اعتقاد او میشدند. هرچه را در آن نعوستی احساس میکرد به هجو می۔ کشید خواه مردی خمیده قامت باشد، یا صاحب ریشی دراز.

ابنالرومی در هجاءهای خود بدزبانی میکند و عرض و آبروی طرف دیگر را به مغاطره میافکند. در زمان او کسی که در این اسرافکاری به پایهٔ او برسد دیده نمی شود. او شنیع ترین کلمات و صفاتی را که همهٔ هجو گویان پیش از او به کار برده اند به کار می برد، چنانکه حطیئه و جریر و فرزدق هم به پایهٔ او نمی رسند، و همه اینها معلول اختلالاتی است در وضع عصبی او.

وثاء ابن الرومى با آنكه اندك است نمايانگر شخصيت اوست. مراثى او بردو دسته تقسیم میشوند، دسته ای خاص نزدیکان اوست چون سه پسرش و زنش و مادرش و دستهای دیگر از آن مردمی دیگر. مراثی دستهٔ اول هرچه هستند حکایت اندوه بى پايان و ناله هاى دردناك او هستند كه چون لم يب آتش از اعماق قلب مصيبت ديدهاش زبانه ميكشند و براي خواننده مجالي در چون و چرا باقي نمی گذارند. جزآنکه خود با شاعر همنوا شود و با او اشکی ببارد. اما مرائسی دستهٔ دوم نیز حاکی از عاطفه عمیق اویند که برحسب مراتب کسانی که آنها را مرثيه گفته است متفاوت مىشوند. مثلا هنگامى كه زنى مغنيه را به نام بستان مرثيه می کوید برعشق برباد رفتهٔ خود می کرید و چون ابوالحسن یعیی بن عمر الطالبی را، که به هنگام شورش علیه عباسیان و یاری شیعیان علوی کشته شد، مرثیه می-گوید صادقانه براو میگرید و قاتلانش را نکوهش میکند و تهدید مینماید و آرزوی قیام قائمی را از فرزندان علی درس می پروراند که با لشکری جرار برخیزد و انتقام کشتگان را از بنی عباس بستاند. و در مرثیهٔ عبدالله بن اسحاق، کلام خود را با نگریستن بهچشم عبرت در زندگی و مرگئ میآراید و روزگار را چون پدر و مادری نامهربان تصویر میکند که فرزندان خود را می پرورند تا از هم بردرند و بخورند:

ان ربيا قتلا أو سمنا أكلا فما دم طمعا فيه بمحقون

«چون پرورش دهند بکشند و چون فربه سازند بخورند و خونی را که در آن طمع کنند ناریخته رها نمیکنند.»

و در ضمن ابیاتی طولانی عقاید بدبینانهٔ خود را نسبت بهجهان و هستی ابراز میدارد. و در قصیدهای که در رثاء بصره سروده برآنهمه جمال و شکوه که اکنون به ویرانی کشیده شده زارزار میگرید و از دیگر مردم در شگفت است که چسان در چنین فاجعه ای صبر پیشه کرده اند و برنمی خیزند، و از دشمنان انتقام نمی گیرند، آنگاه می کوشد تا حمیت را در آنان برانگیزد.

غزل ابنالرومی نیز جنبهٔ دیگر شخصیت او یعنی شهوت سیریناپدیر شاعر را آشکار میسازد. او در زندگی جز تمتعات محسوس مادی چیزی نمیشناسد و برای همین تمتعات است که گاه نالهٔ سوزناك سر میدهد و گاه عربده میکند.

در غزل ابنالرومی اگرچه نبض یك زندگی شهوت آلود می طید، همچنان پر از تقالید قدماست. او از زیبایی جز مظاهر خارجی آن را نمی بیند و در توصیف آن همان استعاره ها و تشبیهات معمول قدما را به كار می گیرد. گاهی نیز از عشقی كه دل و جانش را تسخیر كرده حكایت میكند. موضوعات غزل او زنان خواننده و نوازنده و غلامان و غلامیه ها (یعنی دخترانی كه خود را به سبك پسران می آر استند) است. در غزل خود وصف آواز خوش و تصویرهای محسوس را نیز داخل كرده است. غزل ابن الرومی اگرچه از معانی لطیف خالی نیست ولی بیشتر آن را مضامیس

## وصف در شعر ابنالرومی

عشق ابنالرومی به زندگی و زیبایی، و عاطفهٔ سرشار و پرجمهش او که در برابر هریك از مظاهرآندو به هیجان میآمد، و نیز خیال نیرومند او، مسلح به چشمی تیزبین و بیدار برای نگریستن در آن دو، در دقیقترین حالاتشان، او را به جانب وصف سوق داد و وصف یكی از عناصر مهم شعر او گردید.

در شعن ابنالرومی سه کونه وصف دیده میشود: وصف طبیعت، وصفخوراکمها و وصفهای طنزگونه. اینك به شرح یكیك آنها می پردازیم.

**وصف طبیعت** در شعر ابنالرومی بر دو قسم است: وصف طبیعت خارجی و وصف طبیعت داخلی یا تحلیل روانی.

وصف طبیعت خارجی مدتها در شعر شاعران پیش از عباسی و شاعران عباسی که پیش از ابنالرومی میزیسته اند رواج داشته است. از اینرو ابنالرومی گاه با آنان رقابت کرده و گاه از معانی آنان اقتباس نموده است، مخصوصاً آنگاه که بسه وصف ابرو باران و شب و شکار میپردازد. در قسمتی از اینگونه اشعار او، که رنگت تقلید دارند، نشان جمود عاطفه و خیال آشکار است و از جهت سستی عبارات به سخافت و ابتذال گراییده اند. نه در آنها ابتکاری است و نه زیبایی و رونقی و حرکت و حیاتی.

اما از این قسمت که بگذریم اندائ قصائدی در میان انبوه قصائدش توانیافت، که از جهت ابداع به اوج خود رسیدهاند و الحق یکتایند. و در این معدود قصائد است که شیوهٔ خاص او در وصف طبیعت خودنمائی میکند و چون از او به عنوان شاعر طبیعت یاد میکنیم نظرمان به اینگونه اشعار مبتکرانه اوست.

عشق ابنالرومی به طبیعت در نوع خود چیز تازهای است و در میان متقدمان کسی را همانند او نمی شناسیم. ابنالرومی به طبیعت به چشم موزهای که چیزهای زیبا و دلانگیز در آن چیده باشند تا چشم را خوش آید و روح را به طرب آرد و خیال را به اعجاب وادارد، نمی نگرد. او حیات طبیعت را با حیات انسان به یکدیگر متصل می شمارد. طبیعت، برای خدمت به انسان آفریده شده و مسخر فرمان اوست. اما در طبیعت چیزهائی است خارج از این سنت که نفرت شاعر را برمی انگیزد و او را به تعقیر و هجو آن وامی دارد. چنانکه در وصف عوسج ( = نوعی خار، دیو خار) گوید:

| يذود به الانــامل عــن جناه | عذرنا النخل في ابداء شوك |
|-----------------------------|--------------------------|
| لنا شوکا بلا ثمر نراه؟      | فما للعوسج الملعبون أبدى |
| فأظهر عــدة تحمى حماه؟!     | تراه ظن فیہ جنی کریما    |
| كفساه لسؤم مجنساه كفسساه!   | فلا يتسلحن لدفع كف       |

«نخل را که خار برآورده، تا بدان سبب میوهچینان را از خود دور بدارد، معذور میداریم.

اما این دیو خار ملعون که هیچ ثمری بر آن نمی بینیم چرا خارهای خود را به ما نشان میدهد؟

گویا پنداشته است که او را نیز ثمرهای نیکوست، اینک برای حمایت از حوزهٔ آن ساز و برگی ساخته است.

او را نیازی نیست که برای دفع دست میوهچین مسلح شود، پستی میوهدارش آن را بسنده باشد.»

اما طبیعت غایت مقصود اوست، طبیعت دوست معبوبی است که شاعر از مردمی که همواره از آزارشان بیمناك است و او را به شوربختی میکشانند، بدو پناه میبرد و شوق خود به زیبایی و زندگی و عشق را بدو ارزانی میدارد و غم و شادیاش را با آن تقسیم میکند. و فراوان عواطف آن را برحسب عواطف خود تحلیل میکند مثلا در اندوه خود میگوید:

و أظلمت الـدنيـا وبـاخ ضياؤهـا للمارأ و شمس الصحو حيرى على القمم

دورهٔ باز گشت - شعر - ابن الرومی

و ابدی اکتئابا کل شی علمته و أضعاف ما أبداه من ذاك ما کتم « دنیا تاریك شد و روشنایی روزش رخت بربست و آفتاب تابنده برفراز قله ها سرگردان مانده است.

هی چین که می بینم اندوهش را آشکار میسازد و حال آنکه چند برابر آنچه عیان داشته در دل نهان کرده است.»

یکی از ویژگیهای مهم اوصاف ابنالرومی از طبیعت، بیداری و آگاهی خود اوست. گوئی مناظری را که دوست میدارد، در بیدار ساختن مشاعرش توان شگرفی است. چنانکه زیبائیهای طبیعت را با یک یک اعضاء و جوارحش درک میکند و در تمتع او حس لامسه و شامه و ذائقه شرکت دارند، ولی از میان همهٔ حواس او فراوانترین بهرهها، از آن چشم و گوش اوست. با گوش میتواند صداها را به دقیقترین وجه آن تمیز دهد و در توصیف آنها تصویرهای شگفت بیاورد. همه خفایای نغمه ها را بجوید تا اعماق اسرار آنها فرو رود. چنانکه تموجات آنها را لمس کند و آنها را چون تصاویری در برابر چشم خود در حرکت بیند، که هر یک

| و براه الشجی فکاد یبی <b>د</b> | و أرق الدلال والغنج منه |
|--------------------------------|-------------------------|
| مستلب بسيطه والبنشيد           | فتراه يموت طورأ و يحيا  |
| مصوغ يختال فيه الق <b>صيد</b>  | فيه وشي وفيهحلىمنالنغم  |

«غنج و دلال از آن لطافت گرفت و حزن و اندوه آنچنانش لاغر ساخته که کوئی نیست میشود.

> می بینیاش که گاه می میرد و گاه زنده می شود. چه آنگاه که نوم و هموار است و چه آنگاه که اوج میگیرد. از نغمات به هم آمیخته پوشش و آرایشی دارد...»

در وصف ابنالرومی، چشم را نیز حظی وافر است. چشمان حریص او که همهجا جویای زیبایی است، دقیقترین خطها و رنگمهایش را به کار میدارد تا از ترکیب آنها به مدد متخیله تابلوهایی کامل و رفیع بسازد. ابنالرومی از حسی افروخته و بی همانند برخوردار است. رنگمها را به خوبی درك می کند و تا عالیترین تأثیر را در ذهن خواننده بگذارند آنها را به استادی ترکیب می کند.

به طور کلی شعور ابن الرومی به طبیعت شعوری عمیق و دقیق است، موصوفهای خود را تا اعماق وجودشان می کاود زیرا به ظواهر محسوس اکتفا نمی کند می خواهد به راز درونشان نیز دست یابد. چون در برابر زیباییهای طبیعت قرار می گیرد خیال و عاطفهٔ شاعر به هیجان می آید و او در این حالت نمی تواند اقرار کند که مورث این هیجان، اشیاء جامد و خالی از قوه و اراده و عاطفه باشند در این حال اشیاء را زنده و ذیشعور تصور میکند، که آنها نیز اندوهناك و خوشحال میشوند و چون آدمیان عشق میورزند:

بلد صحبت به الشبيبة والصبا و لبست ثوب العمر و هو جديد فاذا تمثل فــى الضمير رأيته و عــليه أغصــان الشباب تميد

«شهری که ایام کودکی و جوانی را در آن گذرانیدم و پیراهن تازهٔ عمر را در آنجا در برنمودم.

چون در خاطر مجسم شد دیدمش که شاخههای جوانی بر آن رسته بود.»

این شخصیت بخشیدن به اشیاء در سراسر شعر ابنالرومی مشهود است، تا آنجا که باید آن را یکی از ویژگیهای وصف او شمرد. که علاوه بر قوهٔ خیال و شعور او، آشفتگی اعصاب که مخیلهٔ شاعر را بهانواع تصورات و اشباح میانباشت در این امر تأثیر بسزایی داشتهاند.

این اشخاصی که ابن الرومی می آفریند موجوداتی غریبه نیستند، آیینهٔ خود او هستند که همهٔ غمها و شادیها و عشقها و امیال و خاطرات شاعر را منعکس می سازند. عواطف خود را به آنها عاریه می دهد و از فیض حیات خویش بر آنها ارزانی می دارد. فرقی میان به ار طبیعت و جوانی خود نمی شناسد یاد زیبائیهای طبیعت یاد تمتعات خود اوست که زندگی شان به هم پیوسته است. و صف طبیعت را با و صف نفس خود در آمیخته است. از این رو وقتی عاشقانه زیبایی طبیعت را می ستاید میان زیبایی او وزیبایی بشری تفاوتی قائل نیست. بنابر این اشعار او را در و صف طبیعت می توان از زیباترین نمو نه های شعر غنائی عاطفی به شمار آورد.

ابن الرومی از وصف طبیعت خارجی قدم فراتر می نهد و به نوع تازهٔ دیگر از وصف می پردازد، که باید آن را وصف نفوس خواند. آنچه او را به اینگونه وصف سوق می دهد ولعی است که به تحلیل و کاوش در بواطن امور دارد. در شعر او از این قبیل وصفها که مبتنی بر تغیلات نفسانی هستند فراوان است و ما را از اسرار نفوس در حالات مغتلف آنها آگاه می سازد. و کلیدی به دست می دهد تا بتوانیم این گنجینهٔ اسرار مخصوصاً اندرون خود شاعر را در حالات گونه گون آن چون اندوه او، عشق او، خشم او نسبت به این روزگار ستم پیشهٔ خیانتکار که از یك سو آنهمه دامنهٔ آمال و آرزوهای آدمی را گسترش داده و از دیگر سو میان او و خواستهایش آنهمه موانع پدید آورده، بكاود. این الرومی به کاوش حالات روانی ممدوحان خود نیز پرداخته و علل خست و امساك و خود پسندی و غفلت از وظایف مهم را، در آنها بیان کرده است علاوه بر اینها او صاف گوناگون و در عین حال زیبایی را در ترسیم عواطف جاودانه انسانی چون حب وطن و مداقت و مکر زنان و حسد و زهد برای ما باقی گذاشته است.

دورهٔ باز گشت ـ شعر ـ ابنالرومی

ابن الرومی را جز این اوصاف که غالباً زادهٔ قوای عاطفه و عقلاند نوع دیگری از وصف است که به تصویر فنی نزدیکتر است. اینگونه اوصاف مخصوصاً در وصف بعضی خوراکها و ترسیم بعضی مناظر کوچک در طنزهای او تجلی میکند.

ابنالرومی را در وصف خوراکها شعر بسیار است او در همهٔ آنها با ولع و حرص خاصی انواع طعامهای و نوشیدنیها را وصف کرده چنانکه گویی پارمای از آن طعمهای دلپسند را به همراه دارند. شعر او در وصف شراب به شیوهٔ قدماست. در آن چیز تازهای که درخور توجه باشد دیده نمی شود. برخلاف هنگامی که مرغ بریان یا موز و انگور، یا انواع شیرینیها را وصف میکند و یا طریقهٔ تهیه آنها را بیان می نماید که شعرش از دقت ملاحظه و تصویر برخوردار است. ابن الرومی همانند یک نقاش یا رسام به ضبط اشکال و الوان و حرکات با دقت نظر سخت مولع است. به قول عقاد «نقاشی است که قلم مو و بوم ندارد و به عوض قلم مو از قلم کتابت و بهجای بوم از کاغذ استفاده میکند. و آنگاه در شعر خلاق و بدیع خود چیزهائی را ثبت میکند که از عهده الوان و اشکال خارج است.» آشکارترین چینزی کسه ابسنالسروسی را بس یک رسام بسرتسری میدهسد تسوانسائسی اوست بن وصف حرکت و این دشوارترین چیزی است که اکثر شاعران قادر به آن نیستند، همچنانکه نقاشان هم در ترسیم آن درماندهاند، اما ابنالرومی را در تصویر حرکت خلاقیت شگرف است. ابنالرومی به ثبت حرکت منفرداً و بطور بسیط اکتفا نمیکند بلکه میکوشد صور مرکب از آن را ارائه دهد یعنی در ابیات اندکی، مناظر مختلفی را که از پی یکدیگر میآیند و با هم مرتبط هستند گرد آورد. نشانهٔ این قدرتنمائی در قطعهای است که در آن وصف یک نانوا آمده است.

اما در مورد طنز و سغریه، قدرت شگفتآور ابنالرومی در تصویر با همه ویژگیهای آن در ابیات مسخرهآمیزش نیز متجلی است. آنچه او را به ترسیم این چهرههای زشت وامیدارد شعور او بهزیبایی است و همین شعور است که سبب می شود تا از دیدن هر منظرهٔ زشتی به هم برآید. گوئی با نکوهش زشتی می خواهد به یاری زیبایی برخیزد. دیدن زشتیما آنچه را که در درون شاعر از خشم و بدبینی نهفته است برمی انگیزد. لذا باطن این صور به طور عموم باوجود سخریه و طنزی که از آنها آشکار است لبریز از تلخی و شدت و قساوت است. ولی از آن جهت که شاعر شعر خود را به تشبیهات و مقارنات عجیب و انواع تواردات می آراید اینگونه اشعار او از جنبههای هنری درخور تحسین است و در عین حال خنده ناك، چنانکه در وصف مرد درازقامت ابلهی گوید:

طول و عرض بلا عقل ولاادب فلیس یحسن الا و هـو مصلوب

«درازا و پهنا، بدون علـم و ادب، به هیچ کاری نیاید جز آنکه بر سر دار ساشد.» و در خطاب به مردی که جز ادعا هیچ نداشت، گوید: اطلق الجرذان باللیل و صبح: «هل من مبارز؟» شبها موشها را آزاد کن و فریاد بزن «کی میاد به جنگ من؟»

ابنالرومی در صور هزلیه خود از شیوهای که پیش از این در ترسیم مناظر و صحنهها به کار می برد، چون براعت در دقت مراقبت و ملاحظه و ثبت حرکات و امثال این امور، دور نشده است. دقت تصویر در او به مجسم ساختن زشتی در کاملترین اشکال آن منجر می شود. چنانکه گویی زشتی خود به سخن آمده و از معایب خود پرده بر می گیرد. و همین دقت و پی جوئی در معایب کسانی که آنها را به مسخره می گیرد، سبب آن شده که نمونه های جالبی که هرگز هیچ ادیب دیگری بدانها نرسیده است، ارائه دهد. مثلا در وصف بخیلی به نام عیسی، می گوید:

> يقتر عيسى على نفسه و ليس بباق ولا خاله فلو يستطيع لتقتيـره تنفس من منخر واحد

«عیسی بر خود سخت میگیرد و حال آنکه نهباقی است و نهجاویدان. اگر میتوانست از شدت بخل از یک سوراخ بینی نفس میکشید.»

به طور کملی مهارتی که ابن الرومی در تصویر گری ابراز می دارد، مهارتی عظیم است. تصویر گری، او را هرگز از فضای شعر خارج نمی سازد. در او ملکه شعر و ملکه تصویر با هم گرد آمده اند. و با استوارترین رشته ها به هم پیونـــد یافته اند. اگر یك بار عاطفه بر وصف او غلبه دارد، و یك بار دیگر عقل، گاهی نیز دقت رسم و رنگها. وصفهای عاطفی و روانی او از رونق رنگها خالی نیست، همچنانکه تصویر فنی او از شعور و آگاهی خالی نمی باشد. هم وصف و هم تصویر خود را همواره با خیالی متحرك و پرتوان که از قدرت ایجاء و الهام سرشار است همراه می سازد و غالباً در الفاظی اندك معانی فراوانی را جای می دهد:

اهی شیء لاتسام العین منه ام لـــه کـل ساعة تجدید

«آیا آن چیزی است که دیده از دیدارش ملول نمی شود، یا آنکه هر ساعت صورتی تازه بهخود میگیرد.»

## فلسفة ابنالرومي

ابنالرومی فیلسوفی که دارای مکتب خاصی باشد نیست. او مرد تامل و تحلیل است. آرائی که در مطاوی شعر خود گنجانیده است او را بهمقام یک متفکر ارجمند فرا برده است. و چون سخن از فلسفهٔ ابنالرومی بهمیان آید مراد همین

دورهٔ باز گشت ـ شعر ـ ابن الرومی

افكار است. افكار ابنالرومی هم، پیوسته ثمرهٔ تفكر او نیست، بلكه در مواردی نتیجهٔ احساس لطیف ومتعول اوست. در اینحال شاعر در عین سالمندی همانند كودكی است كه مطیع تأثیرات مختلفی است كه بر حس او طاری می شوند، بدون انكه مقید به منطقی، متكی براساسی استوار، بوده باشد، یا بریك روش عقلانی متعارف. همین فلسفه او ثمرهٔ عاطفهٔ سركش اوست عاطفه ای كه بر عقل فرمان می راند و آن را برای تعلیل پدیده ها به خدمت می گیرد. بنابراین فلسفهٔ ابن الرومی آن قسمت كه دربارهٔ زندگی و ادب و دین است چون محصول همان لحظه است نه نتیجهٔ تعقل، خالی از پیچیدگی و آشفتكی و تناقض نیست.

اما آراء او دربارهٔ زندگی، آراء کسی است که سخت بدان دلبسته است، کسی که حس بر عقل و ارادهٔ او غلبه یافته و اکنون باتمام قوای خود به طلب آن برخاسته و معتقد استکه باید بدان روی آورد و بر همه لذایذ آن به حرصی سیری ناپذیر چنگ بیندازد. و هر چه در عالم وجود است از زن و شراب و طعام و بهار و باغ و امثال آن چیزی جز ادوات شادمانی و وسائل تمتع، نیستند. و هرچه آدمی بیشتر از این لذایذ بهره مند شود، خوشبخت ر است. از اینرو دوست دارد همواره قوای جوانی اش برجای ماند تا از حیات با تمام نیرو بهره گیرد. و بدین سبب است که چون برف پیری برسرش مینشیند به تلخی میگرید و جوانی از دست رفته را با افسوس فرامیخواند. او میان زندگی وجوانی فرقیقائل نیست. است و زندگی در نظر او جانشین دین است. زندگی است که به مقام پرستش رسیده می شمارد، امر میکند و باید امرش را اطاعت کرد، هرچند که با قوانین دینی مغایرت داشته باشد. چنانکه گوید:

شربت وقد کـان الشباب محللا لی الراح ما کان الکتاب محرما «نوشیدم و جوانی شراب را برای من حلال کرده است هرچند کتاب حسرام

«نوشیدم و جوانی شراب را برای من حلال کرده است هرچند کتاب حسرام کرده است.»

در این مذهب اپیکوری است که ابنالرومی و ابونواس به هم میرسند. آنچه آن دو را از یکدیگر جدا میکند نحوهٔ به خدمت گرفتن آنهاست حس را. هردو در پی لذات حسی دوانند ولی ابونواس از احساس چیزی جز تمتع به لذات نمی جوید. درحالی که ابنالرومی در پی اشباع و بارور کردن حس و نفوذ در وراء احساسات نفس بشری و یافتن کنه آنهاست، خواه از آن لذتی نتیجه شود یا نه. هدف ابونواس چشیدن لذت است نه چیز دیگر و هدف ابنالرومی بارور کردن احساس و گسترش دامنهٔ آن است، حال این احساس به لذتی راه می یابد یا نمی یابد، در هرحال چیزی است درخور توجه و اهتمام.

گفتیم که ابنالرومی بهزندگی عشق میورزید ولی زندگی هرگز روی خوش

به او نشان نداد، و اقبال و سعادت بدو روی نیاورد. همواره در معرض تاخت و تاز معنتها و محرومیتها بود. تألمش از شور بختیهای زندگی به اندازه عشق او به زندگی بود. بنابراین بدبینی براو عارض شده بود، در هرچیز تطیر میزد. ایسن بدبینی و تطیر برشعر او سیطره یافته است. زندگی انسان، سلسله ای از نوائب و حرمانها است که میان گهواره تا گور کشیده شده و به او مجال تمتع از عمر را شایع است، مخصوصاً در توزیع نعمت. کسانی که درخور نعمتها نیستند از آن متعتاد و کسانی که بحق سزاوار آن هستند محروم. شر در میان مردم مشترك باید از همه حذر کرد و در هركار حزم واحتیاط را رعایت نمود. با این همه زوال باید از همه حذر کرد و در هركار حزم واحتیاط را رعایت نمود. با این همه زوال مست اما خیر عارضی و غیر مشترك ولآمت با طبیعت آدمی عبین شده است. پس عمر را بزرگترین مصیبت می شمرد و غلطیدن در ناز و نوش را نیكوترین وسیلهٔ نسیان آن مصائب میدانست. این الرومی چنان بود که میان زندگی و زندگانی که آن را به فساد کشیده اند قرق می گذاشت و نیز میان زندگی و زندگانی را بازیچه خود ساخته و نمی گذارد آن سان که می خواهند متمتع شوند، تمان را بازیچه خود ساخته و نمی گذارد آن سان که می خواهند متمتع شوند، تفاوت قائل

اما دربارهٔ دین، ابنالرومی دین را انکار نکرده ولی عاطفهٔ دینی او فرمانبردار فلسفهٔ او دربارهٔ زندگی بود. ابنالرومی شیعی بود و علویان را دوست میداشت و امیدش آن بود که بهپایمردی مذهب تشیع بهآیندهای بهتر از زمان حال برسد، تا در آن روزگاران ستمکاری برافتد و هرکس به حق خود برسد. او تشیع را با اعتزال جمع آورده بود و عقل را بر نقل ترجیح می نهاد. نیز چون قدریان انسان را در کارهای خودمختار میدانست و میگفت خداوند منزه از آن است که موجود مجبوری را عذاب کند. گاه نیز به ابیاتی برمی خوریم که از آن بوی جبر میآید و البته در این تناقضی نیست، زیرا قدریه قائل به اختیار آدمی در اعمالی هستند که موجب ثواب و عقاب می شوند، نه آنچه به امر معاش و طلب رزق مربوط

دورة باز كشت \_ شعر \_ ابنالرومى

می گردد. در این مورد ابنالرومی به بخت و طالع اعتقاد داشت. ابنالرومی همچنین معتقد به وجود دو طبیعت در انسان بود: طبیعت شر و طبیعت خیر. طبیعت شر در جسم است که زمینی است اما طبیعت خیر در روح است که آسمانی است «و چون آتش میل به بالا دارد.»

#### اسلوب

ابنالرومی در اسلوب کمتر از دیگران تقلید کرده است. یکی از امتیازات او این است که برخلاف پیشینیان خود چندان به ابتکارات لفظی و زیبائیهای بدیعی که در آن عصر رواج یافته بود، نمی پردازد. بلکه بیش از هر چیز به بیان احساس در دقیقترین جزئیاتش و ابتکار صور و معانی جدید توجه دارد. اما در تعبیر از همه اینها دستخوش تکلف قرار نمی گرفت. بنابراین براسلوب او رنگ ارتجال غلبه دارد.

تردیدی نیست که در شعر او نشانههایی از صنایع بدیعی چون جناس و طباق در مواردی تا سرحد اسراف دیده می شود، ولی آمدن آن صنایع در شعر او بیشتر جنبهٔ تصادف دارد نه کند و کاو. اگر چیزی برخاطرش گذشت آن را به کار می گیرد و اگر نگذشت در طلبش به جد نمی ایستد مگر به ندرت آن هم برای ابراز یک معنی دقیق که جز از طریق بدیع مخصوصاً جناس امکان پذیر نیست. بدین معنی که چند مشتق از یک اصل را از پی هم می آورد شاید معنی را از جوانب و زوایای مختلفش آشکارتی و دقیق تر عرضه بدارد مانند این بیت:

قلت ان تغلبوا بغالب،مغلو ب فحسبي بغسالب غسلاب

که گاهی نیز چون نغمهٔ چندشآور و ناسازی است.

در شعر ابنالرومی گاه الفاظی است در غایت غرابت یا در قوافی او لزوم مالایلزم بخصوص در مواردی که میخواهد توانمندی خود را در لغت به رخ رقیبان بکشد و خود را از تهمت عجمه تبرئه سازد به چشم میخورد. از این موارد که بگذریم او بر لغت کاملا تسلط دارد، و میتواند برای هر معنی که در ذهن او میگذرد لغت مناسبش را بیابد. زبان او آسان، طبیعی، غنی، دقیق، بری از ابتذال و در عین حال دور از جزالت و ترفع است و از این رو به زبان یک نش بلیے نزدیکتر است.

علاوه برلغت، در اسلوب نیز سخنش به اسلوب نثر نزدیکتر از شعر است. از جمله قصائد او گاه به دویست یا سیصد بیت می رسند بدون اینکه ملالتی در خواننده پدید آید. دیگر آنکه به شیوه های منطقی و به کار گرفتن روابط عقلی پای بند است و برخلاف سنت شایع میان شاعران عرب که هر بیت را یک واحد مستقل می شمردند، ابیات قصائد او اگرچه از حیث اعراب ممکن است مستقل از یکدیگر باشند، از حیّث معنی به هم مرتبط اند، و هربیتی جزئی از معنیی را بیان میکند که باید در ضمن چند بیت تمام شود. و این نیز یکی از عواملـی است که سیاق شعر ابنالرومی را بهسیاق نثر نزدیک میکند.

# برخي مراجع

عباس محمود العقاد: ابنالرومي (حياته و شعره) الطبعة الثانيه ـ القاهره ١٩٣٨.

عباس محمودالعقاد: تعليقات و تعقيبات \_ مجلةالرساله ١٠ (١٩۴٢) ۴۹٣\_ ۴۹۵.

ابراهيم عبدالقادر المازنى: حصادالمشيم - الطبعةالثانيه - القاهر، ١٩٣٣ ص ١٩٣٣.

### مارون عبود: الرؤوس \_ ص ١٤٠-١٥٨.

عبدالرحمان شكرى: ابنالرومى الشاعرالمصور \_ الرساله ٧ (١٩٣٩) ص 775 و ٢٩٨ ٢٩٨.

عبدالرحمان شکری: بین شکسپیر و ابنالرومی ــ الرساله ۴ (۱۹۳۶) ص . ۴۹۸\_۴۹۹.

حنقى غالى: فلسفه السخر بين ابى العلاء و ابن الرومى و أناتول فرانس . الحديث ۶ (۱۹۳۵) ص ۴۳۱\_۴۳۹.

كمال حريرى: الالوان والصور في شعر ابنالرومي ــ الرسالة ٢ (١٩٣۴) ص ٦١٥\_١٩٧.

انيس المقدسى: امراء الشعر العربى (الطبعة الثانيه ص ٢٢٧-٢٦۶. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى الشعر العربى ـ القاهر، (١٩۴۵) ص ١١٦-١٣٩.

سيد نوفل: شعرالطبيعه في الادب العربي ــ القاهره (١٩٤٥) ص ١٧۴ ــ . . . ١٧٨ ...

زندگی

ابوالعباس عبدالله فرزند خلیفه المعتزین المتوکل در سامراء متولد شد. سال تولدش به طور دقیق معلوم نیست. از کودکی به فرا گرفتن ادب پرداخت. و نزد پارهای علمای این فن چون ادیب شهیر و نعوی بزرگ مبرد بصری (۲۵۸\_ ۸۹۸ م/ ۲۱۰\_۲۸۵ ه) و امام کوفیان در نعو و لغت ابوالعباس ثعلب (۸۱۵\_ ۲۰۳ م/ ۲۰۰۰م م/ ۲۰۱۰م ه) و ادیب فلسفه دان احمد بن سعید الدمشقی (۸۱۸ م/ ۳۰۶ ه) تلمذ کرد. ابنالمعتز از طبقهٔ با فرهنگ و درس خواندهٔ زمان خود بود، هر چند معلوماتش را عمقی چندان نبود. در سرای خلافت به ناز و نعمت پرورش یافت و چون به آستان جوانی گام نهاد شیوهٔ اپیکوری را برای زندگی خود برگزید تا آنجا که در کامجوئیها به سرحد فجور رسید و هر کاری را در طریح دست یافتن به لذائذ مباح شمرد و در طلب امیال نفسانی خود از بذل عزت و کرامت و مال دریخ نورزید و در ورطه لاابالیگری و نوشخواری غرقه شد، چنانکه گوید:

| تظل عـواذلــه فــــى شغب         | و ما العيش الا لمستهتر  |
|----------------------------------|-------------------------|
| و ان رده العذل لــم ينجذب        | يہيم الی کل سا يشتہــی  |
| و لا يتبع المن ما قد وهب         | و یسخو بما قــد حوت کفه |
| ر ی <b>و</b> م و کم ذهب قــد ذهب | فكم فضة فضمها فسى سرو   |

«زندگی واقعی از آن هرزه مردی است که ملامتگرانش در بانگ و فریاد باشند.

س گشته در پی خواهشهای نفس خود باشد و اگر ملامت دست رد بس سینهاش زند بدان وقعی نهند. هر چه در کف دارد ببخشد و آنچه بخشید با منت قرین نسازد. چه سیمها که در راه شادمانی یك روزه پراکنده گشت و چه زرها که بر باد شد.»

زندگی او سراس عیاشی و شرابخواری بود و سماع ساز غزل و از پی صید تاختن در کوه و صحرا. در دستگاه پسرعمویش معتضد (۸۹۲ـ۹۰۲ م) خلیفه عباسی مکانتی رفیع داشت. همواره گروهی از اکابر علما و شعرا و اعلام ادب در بغداد و سامراء گردش را گرفته بودند. ابنالمعتز از کشمکشها و توطئههای دربار عباسی که در آنایام بدترین دوران خود را میگذرانید، کناری کشیده بود.

چون مکتفی (۲۰۹–۸۰۹ م) بمرد و مقتدر (۸۰۹–۹۳۲ م) به جایش نشست فتنه ای عظیم برخاست. علما و دبیران و قضاة دست به دست هم دادند و مقتدر را خلع کردند و ابن المعتز را به خلافت برداشتند. چون غلامان مقتدر دیدند که زمام کارها از دستشان بیرون می رود در برابر طرفداران ابن المعتز پای فشردند، عاقبت برآنها چیره شدند و خلیفهٔ جدید را که تنها یک روز و یک شب خلافت رانده بود گرفتند و در ۲۹ کانون اول (دسامبر) سال ۸۰۹ میلادی، برابر با دوم ربیع الثانی سال ۲۹۶ ه کشتند.

آثار

ابنالمعتز را دیوان شعری است که به سال ۱۸۹۱ میلادی در مصر و سپس به سال ۱۹۱۳ در بیروت به چاپ رسیده است. جز دیوان چند اثر دیگر هم از او برجای مانده که مهمترینش «کتاب البدیع» اوست. این کتاب را کرچکوفسکی در سال ۱۹۳۵ چاپ کرده، سپس بار دیگر در سال ۱۹۴۵ در مصر چاپ شده است. دیگر «کتاب طبقات الشعراء» است که در سال ۱۹۴۲ در اروپا به طبع رسیده. ابن المعتز را جز این دو کتاب و دیوان، رسائلی است که آنها را محمد عبد المنعم خفاجی، گرد آورده و در سال ۱۹۴۵ منتشر کرده است. از جمله آنها رساله ای است در استناد کرده است.

### شعر ابنالمعتز

ابنالمعتز در اکثر فنون شعر عربی طبعآزمایی کرده و در همه استادی نشان داده است. اما آنچه بیشتر بدان پرداخته وصف است، در همهٔ انواع آن، چون وصف شراب، صید، معشوق و طبیعت، چه حیوان و چه نبات. به عبارت دیگر موضوعاتی که در زندگی انباشته از عیش و نوش و ثروت و نعمت خسود در کاخهای مجلل خلافت، باآنها سروکار داشته است. علاوه براینها در شعر او پدیدهٔ تازهای است که از حیث ظاهر و اسلوب بهشعر تعلیمی می ماند، ولی در

404

عین حال رنگ داستانی دارد. و آن دو منظومه است: یکی منظومهای در تاریخ خلیفه معتضد (۸۹۲–۰۲۹۲ م) در حدود ۲۴۰ بیت که باید آن را نمونهٔ کوچکی از شعر حماسی شمرد، دیگر منظومهای موسوم به «ذم الصبوح» که بیش از آنکه شعری جدی باشد به مزاج و هزل نزدیك است. در دیوان او موضحی است منسوب به او \_ مراد از موضح شعری است که برای غناء در اوزان خاصی می ساختند – مسلما اطلاع او از موسیقی و آشنائی او با زبان مغنیان و نیز شیوهٔ زندگی خود او، از عواملی بوده که او را به سرودن اینگونه اشعار سوق داده است. ولی اکثر ناقدان در انتساب این موضح به او تردید دارند و ارجح این است که از او نیست. مطلع موضح این است: مطلع

ايما الساقى اليك المشتكى قـد دعـوناك و ان لـم تسمع

ابنالمعتز شاعری از خاندان شاهی بود و از این حیث در میان شاعران معاصر خود بی همتا بود. بنابراین همانند دیگر شاعران مجبور نبود که در برابر صاحبان قدرت و نفوذ به مدح و تملق پردازد. اگر نیز سخنی در مدیحه گفته است ستایش از اصل و نسب خویش است و نیز دلیریها و اقتدار خود که غالباً درلباس توصیف آنها را ستوده است. اما نکته اینجاست که شعر این شاعر اشرافی بیش از هر چیز شخصی است یعنی تنها بیان حال خود شاعر است و بس.

از دیگر سو زندگی پرناز و نوشی که او در دامانش پرورش یافت، و اسباب لمهو و طرب را برایش آماده ساخته بود بهطور کلی سبب شده بود که شاعر به دیدهٔ جد و تعمق بهزندگی ننگرد و هیچگاه جز برای تفنن شعری نگوید و درتفکر و تعلیلات روانی خود را بهرنج نیندازد. از اینرو شعر او علاوه بر جنبهٔ شخصی آن در مواردی هم سطحی است.

ابن المعتز با آنکه خود شاعری مبتکر است از مضامین و معانی قدما و اسالیب آنها نیز استفاده کرده است. مخصوصاً در وصف شراب و شکار غرقه در تقلید از ابونواس است. همچنین در وصف اسب و شتر نیز روش قدما را برگزیده است و کاه کوشیده است تا در این مضمار باآنان معارضه کند. اما ابن المعتز بر این تقلیدهای خود لباسی زیبا و هنرمندانه پوشیده است.

از مواردی که ابنالمعتز به عنوان یک شاعر اصیل خودنمایی میکند وصف است. او در وصف میان لطافت و جهش عاطفه و عمق و قدرت خیال جمعکرده و تصویرهایی گاه سمبولیک، اما صاحب پیام که حاکی از سلامت ذوق و نوآوری شاعر است پدید آورده، همین تصاویر است که او را در میان شاعران غنائی و توصیفگر به منزلتی رفیع فرا برده است.

مهمترین موضوعات وصف ابنالمعتز طبیعت است. و آن بمانند موزه بزرگی است که شاعر در آن میگردد و از زیبائی صور و اشکال آن چون ستارگان، باغها، نباتات گوناگون، حیوانات اهلی و وحشی بهره میگیرد و از هریك وصفهایی بس دلاانگیز برجای میگذارد. همچنین در وصف شراب و مجالس آن، آنهم از نوع اشرافیاش با ساغرهای گرانبها که برآنها انواع نقشهای هنرمندانه منقش است، همراه با نغمه و نوای سحرانگیز موسیقی، داد سخن میدهد. او این صور و مناظر را با چشمانی بیدار مینگرد و آنها را با همهٔ رنگها و اشکالشان با دقتی هرچه تمامتر وصف میکند. او در توصیفهای خود فقط به دقت نظر بسنده نمیکند بلکه میکوشد تا تشبیهات و تصویرهای زیبا بیافرینه. و در این باب آنچنانقدرتی نشان میدهد که نظایر آن را در دیوان هیچیك از شاهران عربیگوی نمی سوان یافت. علاوه بر این تصویرهایی که خلق میکند از حیث عمق خیال ممتازند:

والربح قد باحت باسرار الندی و تنفس الربعان بالجنات «باد راز شبنم را آشکار کرد و ریحان بوی بهشت دمید.»

و چنانکه در وصف هلال گوید، و چه ماهرانه واقعیت را به خیال آمیخته است:

> کمنجل قد صیــغ مــن فضة یحصد من زهر الدجی نرجسا «همانند داسی است سیمین که از باغ تاریکی نرگس میدرود.»

> > و در وصف ثریا گوید:

و قد لمعت حتى كأن بريقها قوارير فيها زئبق يتر جرج

«درخشیدن گرفت و فروغش همانند شیشههایی بود که در آنها جیوه در لرزش باشد.»

اما واقعگرائی او گاه از نوعی هرزگی خالی نیست بدین معنی که از آوردن هیچ تصویر هرزه یا معنی قبیح که ادب و اخلاق سالم باید از آنها دوری گزیند پرهیز نمیکند. در تصویرهای ابنالمعتز آثار تنعم و توانگری آشکار است، در این تشبیهات ذکر اشیاء نفیس فراوان آمده و شاعر از آنها معانی و الوان دلانگیز ساخته است. چنانکه در وصف شراب گوید:

فهاتا عقاراً فى قميص زجاجة كياقوتة فــــى درةتتـــوقــــد يصوغ عليها المـاء شباك فضة لهـا حلق بيض تحل و تعقـــد

«شرابی گلگون آورد، در آن جامهٔ زجاجی، چون آتشی یاقوتگون افروخته در مجمری از مروارید.

آب بن آن، تورهایی از سیم میبافد که حلقه های آن باز میشوند و بسته

مىشو ند.»

اما این همه عذوبت در کلام او فقط مولود تشبیهات نفیس او نیست. بلکه این خیال خود شاعر است که بر آن رنگ لطافت میزند در این دو بیت منظره آسمان و ستارگان را می نمایاند:

و كـأن المجــ جــدول مـاء نـور الا قحـوان في جانبيـه و كـأن المــلال نصف سوار والثـريا كف تشيـر اليه

«گوئی کمهکشان جویبار آبی استکه گلمهای بابونه بر دوجانبش دمیده باشد. و گوئی که ماه نیمهای از دستبندی است و ثریا چون دستی است که بهسوی آن دراز شده.»

رونق و رنگ تصویر تنها عنصر زیبایی اوصاف ابنالمعتز نیست، شاعر با آوردن صنایع و آرایشهای لفظی نیز بر جمال کلام خویش می افزاید ولی در به کار بردن این صنایع همواره جانب اعتدال را رعایت می کند و بیشترین تأثیر را به دست می آورد. مهارت او از میان همهٔ صنایع که به کار می برد، بیشتر در استعاره است و غالباً در یك جمله معانی و تخیلات شاعرانه بسیاری را می گنجاند. مضمونیا بی یکی از خصوصیات هنری اوست تا آنجا که هر عبارت از عبارات او حاوی مضمونی است. شعر ابن المعتز از رکاکت الفاظ به دور است و از انسجام و لطافت و سهولت و صفا برخوردار. شعر او هرچند در عمق فروتر از شعر دیگر شاعران است، ولی از نمونه های کامل شیواترین و شیرین ترین شعو عربی است.

## برخي مراجع:

عبدالعزيز سيدالاهل: عبدالله بن المعتز ــ بيروت ١٩٥١. محمد عبدالمنعم خفاجى: ابنالمعتز تراثه في الادب والنقد والبيان ــ القاهره ١٩٣٩.

> شوقى ضيف: الفن و مذاهبه في الشعر العربي ــ ص ١۶۴ ــ ١٧٥. سيد نوفل: شعرالطبيعه والادبالعربي ــ ص ١٨٢ــ١٨٨. طه حسين: من حديث الشعر و النثر ــ ص ٢۶٩ ــ ٣١٢.

# ادبیات دورهٔ باز محشت ـ نثر فصل ششم جاحظ (۷۷۵ ـ ۸۶۸م / ۱۵۹ ـ ۱۵۵ ۵)

زندگی

بعضی از مورخان و ناقدان جاحظ را از نژاد عرب دانسته اند، و بعضی می۔ گویند نیاکانش از افریقا به عربستان مهاجرت کرده اند. اما هر دو گروه او را از قبیله کنانه می دانند حال یا به اصل، یا به انتساب.

ابوعثمان عمروبن بعن بهسال ۷۷۵ م / ۱۵۹ ه در بصن، متولد شد هنوز کودك بود که پدر را از دست داد. چون چشمانش از حدقه بيرون زده بـود او را بهجاحظ لقب داده بودند.

چون بهجوانی رسید به طلب علم برخاست و همچنان در سراسر زندگی خود در این طلب از پای ننشست و برای یافتن و مطالعهٔ کتب گاه متحمل رنج فـراوان میگردید.

بصره، زادگاه او پس از بغداد یکی از مراکز مهم علم و ادب بود. در این ایام در مساجد آن گروهی از اهل علم و ارباب ادب و نعو و لغت گرد میآمدند. این گروه به «مسجدیون» معروف بودند. جاحظ بهآنها پیوست و به پایمردی هوشسرشار و حافظهٔ نیرومندش در اندك زمسانی دانشی اندوخت. در همان اوان جسوانی، از خطبای عرب که در مربد سخن میگفتند، بسیاری از اسالیب تعبیر و فنون بلاغت را آموخته بود. دکان وراقان را شبهسا کرایه میکسرد و برای مطالعه کتب تا بامداد دیده برهم نمی نهاد.

پس از چندی از بصره عازم بغداد شد و به معضر گروهی از بزرگان دین و علمای لغت جای گرفت. از اصمعی و ابوعبید معمربن المثنی و ابو زیدالانصاری لغت آموخت و از اخفش نعو و از صالحبن جناحاللخمی حکمت و از نظام ابراهیمبن سیار بلخی علم کلام. نیز به مجالس ادبائی چون ابنوهب و ابنالزیات رفت و آمد

دورة باز گشت \_ نثر \_ جاحظ

داشت. و از آنبها چیزهائی آموخت که ـ به قول خودش ـ از استادان شعر و ادبش نیاموخته بود. در نزد آنبها بودکه به ماهیت شعر آشنا شد و در ادب و نویسندگی براعت یافت.

جاحظ لحظه ای از فراگرفتن فنون ادب و اخبار و لغت و حکمت و کلام غفلت نمی و زید، تا به آنجا رسید که تو انست در مسائل سهم علم دین دخالت کند و صاحب رای و نظر شود و اتباع و اشیاعی برای خود داشته باشد.

کویند زبان فارسی را میدانست. عاشق کتاب بود. به مطالعهٔ آثار فکری و فلسفی بسیار میپرداخت.

و چون دانشش افزون شد به تألیف کتب پرداخت. نغست نوشته های خود را به ابن المقفع و سهل بن هارون نسبت می داد و هنوز قرن نهم میلادی (سوم هجری) آغاز نشده بود که صیت اشتهارش در نویسندگی به همه جا رسید، تا به گوش مأمون رسید. مأمون «کتاب الامامهٔ» او را خوانده بود و از آن خوشش آمده بود.

مأمون او را فراخواند و از او خواست دربارهٔ حقانیت عباسیان رسالهای بنویسد. آنگاه او را بر دیوان رسائل خود گماشت. ولی جاحظ بیش از سه روز نتوانست در آنجا درنگ کند، زیرا نمیتوانست خود را پای بند مقررات دیوان نماید و نزاکت دیوانیان را مراعات کند. حسودان نیز به خلافش برخاستند تا مباد در شهرت و مقامشان خللی پدید آید و جاحظ تاب تعمل رقابت و همچشمی با آنان را نداشت.

به سال ۸۳۵ م / ۲۲۰ ه معتصم، محمد بن عبد الملك معروف به ابن الزیات را به وزارت برگزید. ابن الزیات در عمد واثق هم مقام وزارت یافت. ابن الزیات از اكابر رجال ادب و سیاست بود. جاحظ بدو پیوست و در نزد او مكانتی عظیم یافت. عمد مدار دبیری او شد و مدحش گفت و «كتاب الحیوان» خود را به او اهداء نمود وزیر نیز پنج هزار دینار به او پاداش داد. در این ایام بود كه به دمشق و انطاكیه و شاید به مصر هم سفر كرد و در این سفرها اطلاعاتش كسترش یافت و دامنه خیالش و سعت گرفت.

در سال ۸۴۷ م / ۲۳۳ ه رقیب ابنالزیات، قاضی احمد بن ابی دؤاد، نظر متوکل را به خود جلب نمود متوکل با معتزله و آزادی فکر عداوت می ورزید. بدین سبب ابنالزیات را از کرسی وزارت افکند، جاحظ نیز گریخت، اما دستگیر شکردند و او توانست با بیان و قلم شیرین خود الطاف قاضی را به خود جلب کند. آنگاه «کتاب البیان والتبیین» خود را به او تقدیم داشت. قاضی احمد بن ابی دؤاد نیز پنج هزار دینار به او جایزه داد. چون قاضی به مرض فالج گرفتار آمد، پسرش ابو الولید بر جای او قرار گرفت و تا سال ۸۵۱ م / ۲۳۷ ه که از قضاوت کناره جست، جاحظ ملازم او بود.

جاحظ به فتحبن خاقان وزیر متوکل پیوست و برخی از کتب خود را چون «کتاب مناقب الترك و عامة جند الخلافه» را به او تقدیم نمود. و میان آن دو مودت و مراسلت بود. بسا ابنخاقان در نزد متوکل او را میستود و متوکل نیز برای او مالی میفرستاد. ولی هرگز متوکل او را بهخاطر خوی ناهموارش بهخود نـزدیك نساخت.

چون سالخورده شد و قوایش رو به کاهش نهاد و نیم بدنش هم فلج شد به بصره بازگشت و در خانهٔخودبهزندان پیری نشست. علما و ادبا از بصره و بغداد و دیگر شهرها به دیدارش میآمدند. یکی از کسانی که همواره به دیدار او میآمد مبرد صاحب «الکامل» بود.

جاحظ افزون بر فالج به نقرس هم مبتلا شد. تا در سال ۸۶۸ م / ۲۵۵ ه روزی به هنگام مطالعه، کتابها بر سرش ریخت و به حیاتش پایان داد.

جاحظ قبیح المنظر و زشترو بود. با چشمانی از حدقه برآمده. ولی باوجود کراهت ظاهر از صفاتی برخوردار بود که همگان از خرد و کلان به مصاحبتش مشتاق بودند. فکاهت و طنز از ویژگیهای او بود. نه لاابالی بود و نه سختگیر. به خوشبینی نزدیکتر بود تا به بدبینی. همواره نشان شادمانی بر چهرهاش پدیدار بود، مزاح و خوش محضر بود.

جاحظ مردی واقعگرا بود، امور را آنچنانکه بود مینگریست و بیآنکه کارش بهفرومایگی کشد، با بزرگان مینشست و تا از شرشان در امان ماند، سر بهسرشان نمیگذاشت. در برابر بدسیرتان بردباری بهخرج میداد و از حسودان میگریخت. اگر در زندگی بهچیزی حرصمیورزید، وقت بود. وقت در نزداو از مال، گرانبهاتر بود، مالش را با سخاوت خرج میکرد، ولی نمیگذاشت لحظهای از وقتش تلف شود.

در معاشرت خوش سخن و خوش برخورد و حاضر جواب و سریع الانتقال و نکتهیاب بود. طنز آنهم طنز ملایم از ویژگیهای او بود. حتی از متلك گوئی دربارهٔ خود نیز دریغ نمی كرد. مجالس لهو و عیش و ساز و آواز را دوست میداشت. در دوستی ثابتقدم بود و وفادار.

جاحظ از هوشی سرشار برخوردار بود به مطالعه عشق می ورزید، چنانکه ابن هفان می گفت: «هر گز ندید مام و نشنید مام که کسی بیشتر از او کتب و علوم را دوست داشته باشد. هیچ کتابی به دستش نمی آمد مگر آنکه از آغاز تا انجام آن را می خواند. گاه دکان کتابفروشان را کرایه می کرد و شب را تا بامداد به مطالعه کتب می گذرانید.»

در زمان جاحظ ادیب به کسی اطلاق می شد که علاوه بر فنون ادب با دانشهای دیگری چون هندسه و هیأت و حساب و فقه و علم الاجتماع و تاریخ نیز آشنا باشد. جاحظ نیز می کوشید که از بزرگان ادبا باشد. از این رو به فراگرفتن این علوم همت گماشت.

زبان را از اعراب مربد آموخت و ادب و همهٔ ملحقات آن را از اخبار عرب و اشعار و نوادر و غرائبشان را از ابوعبیده و اصمعی و ابوزیدالانصاری و اخفش فراگرفت. و در فلسفه و دین شاگرد نظام بسود و علوم یونانی را از ترجمههسای ابن البطريق و حنين بن اسحاق و بغتيشوع و سلمويه و ديگر علماى زمانش يادگرفت. به ظن قوى زبان فارسى هم مىدانست و با فرهنگئ ايرانى آشنا بود و از آن راه با فرهنگئ يونانى نيز آشنا شد. علاوه بر كتب از طريق مشاهدات و تجربه چيسزها آموخته بود. بدين طريق او علامه زمان خود بود. از هر علمى طرفى بسته بود. اگرچه تخصصى حاصل نكرده بود. او از اصحاب عقل بود و در هر بحث و تحقيقى آن را پيشواى خود مىساخت.

در دین او اختلاف کرده اند. بعضی بدو نسبت بد دینی داده اند. و اهل دوزخش خوانده اند. اما حقیقت این است که او مردی دین دار بود و این امر از تمام آثار او آشکار است او همواره برای بیان قدرت و عظمت و حکمت خداوند از مخلوق به خالق سیرمی کند، مؤمن به اسلام است. نه زندیق و نه از قشریان سختگین و نه از آن گروه که بی آنکه عقل را در امور حاکم گردانند به احکام دین گردن می نهند.

جاحظ پیرو مذهب اعتزال بود و بن عقل تکیه داشت و در تفسین شرع و نظر به احادیث عقل را راهبن و راهنمای خود می شناخت. در میان فرق معتزله فرق خاصی بود به نام جاحظیه که در چند مورد چون نفی صفات از خدا و خلق قرآن با معتزله همراه بودند و در بعضی امور دیگر چون قول به اینکه همهٔ معارف ضروری هستند و در هیچ یک از ما بندگان خدا اراده نیست و ارادهٔ بندگان در اعمال عدم باشد و به آنچه می کند دانا باشد و سمو از خود دور دارد و اما اراده ای متعلق به عقل است غیر میل نفس بدان چیز است راه دیگر رفته اند. و نیز می گفتند که اهل به خود جذب می کند بی تند، بلکه طبیعت آتش می گیرند و آتش اهل خود را به خود جذب می کند بی آنکه کسی داخل آن گردد.

جاحظ در تفسیر و تأویل قرآن از غریب پرهیز میکند. و در امور دین نیز همان شیوه و روش علم را بهکار میبرد و به هر مسئلهای که با عقل تطبیق نمیکند توجه میدهد و در هر قضیهای از قضایا جز علت و برهان هیچ نمیخواهد.

جاحظ از اصحاب ادب مجرد است او هر چیز را به نام خود می خواند بی آنکه به کنایه و تلمیح گراید. نیز از طرفداران حریت در ادب است. چنانکه از طرفداران حریت در هر چیزی است. و طرفدار حریت در لغت، چنانکه به هنگام نقل سخن دیگران هیچگونه تفسیری نه در واژهها می دهد و نه در اعراب ولو اینکه در هر در غلط افتاده باشد. به دیگران نیز توصیه می کند از سخن عرب هرچه شنیدند آن را به همانگونه که شنیده اند ضبط کنند و مباد که در اعراب یا مخارج حروف آن تغییری بدهند. یا کلام بدویان را به زبان مردم شهر یا متجددین نقل کنند. یا چون نادره ای از نوادر عوام را شنیدند به جای کلمات آن، کلمات بهتری بگذارند، زیرا

جاحظ میگوید باید میان الفاظ و معانی مناسبت برقرار باشد و سخن به

مقتضای حال گفته شود. زیرا برای هر نوع سخن نوعی از الفاظ است و برای هر نوع معانی نوعی از اسماء و نیز متکلم باید معانی را برحسب قدرت درك و حالات مستمعان خود برگزیند. زیرا برای هر طبقهای و هر حالتی نوعی دیگر سخن باید گفت. همچنین در كتابت معتقد به تهذیب و تنقیح الفاظ و برگزیدن واژههای شریف است، اما در صورتی كه كار به مبالغه نكشد. و در این باب توصیه میكند که چون كسی خواهد كتابی بنویسد باید چنان پندارد كه همهٔ مردم با او دشمنند و در آن علم سرآمد، و چون كتاب را به پایان آورد هربار در آن نظر كند و هر فصلی از فصول آن را بارها مورد ارزیابی قرار دهد. همچنین از نویسندگان می طلبد سخن روشن گویند و در عین حال جانب ایجاز را رعایت كنند. جاحظ وقتی سخن از ایجاز بی آنكه فرهنگ جدید و شیوهای نوین را نادیده انگارد.

آثار

جاحظ کتب و رسائل بسیار نوشته است. تا آنجا که گفتهاند که او در حدود صد و هفتاد کتاب برجای نهاده است. البته آنچه او را در این کار یاری کرده یکی طول عمر او بود و دیگر زشتی صورتش که بزرگان زمان از معاشرت با او اکراه داشتند و بنابراین پای او به مشاغل دولتی باز نشد و میتوان بیماری طولانیاش را که او را خانه نشین کرده بود نیز از علل این امر قرار داد. از اینها گذشته همه علمای آن عصر مخصوصاً استادان او به تألیف و تصنیف کتب میل وافر داشتند.

آثار جاحظ خود به مثابهٔ یک دائرة المعارف کامل علمی و ادبی است و بهترین نمونه است برای فرهنگ عربی و نضج فکری و علمی و بلاغت ادبی و اسلوب رفیع انشائی. اما غالب آن آثار از میان رفته اند و از آنچه به دست ما رسیده است بیشتر آن به طبع رسیده و بقیه به صورت نسخ خطی در کتابخانه های شرق و غرب پراکنده اند.

دسته بندی این آثار برحسب مواد و موضوعات آن کاری دشوار است، زیرا بسیاری از آنها در موضوعات گوناگون است. از اینرو تقسیم بندی سا برحسب تغلیب است:

در فلسفه و اعتزال و دین

«كتاب الاستطاعه و خلق الافعال» در بيان مذهب اعتزال.

«کتاب الاعتزال و فضله» شاید همان کتاب «فضیله المعتزله» باشد که ابن۔ راوندی کتاب «فضیحة المعتزله» را در رد آن نوشته است.

«كتاب خلق القرآن»، و كتاب «آى القرآن»، «كتاب الاحتجاج لنظم القرآن» «كتاب وجوهالامامة»، «كتاب الرد على اليمود»، «كتاب الرد على المشبه»» و «كتاب الدلائل و الاعتبار على الخلق و التدبير.»

دورہ باز کشت ۔ نثر ۔ جاحظ

ی در سیاست و اقتصاد

«كتاب الاستبداد و المشاور، في العرب»، «رسالة في مناقب الترك و عامة جندالخلافه»، «رسالة في الغراج»، «كتاب اقسام فضول الصناعات و مراتب التجارات» و «كتاب الزرع و النخل والزيتون والاعناب.»

و اخلاق در اجتماع و اخلاق

«رسالة في اثم السكر»، «كتاب اخلاق الشطار»، «كتاب اخلاق الفتيان وفضائل اهل البطاله»، «كتاب خصومةالحول والعور» و نيز «كتاب البخلام».

در تاريخ و جغرافيا و طبيعيات و رياضيات «كتاب الاخبار و كيف تصح»، «كتاب الملوك و الامم السالفه و الباقيه»، «كتاب الامصار»، «رسالة فى الكيمياء»، «كتاب المعادن»، «كتاب نقض الطب»، «رسالة فى القيان». «كتاب فى طبقات المغنين»، «كتاب الحيوان»، «كتاب الكلاب»، و «كتاب الاسد والذئب.»

• در عصبيت و تأثير معيط
«كتاب العسرب و العجم»، «كتاب العسرب و العجم»، «كتاب العسرب
و الموالى»، «رساله فسى فخر السودان على البيضان» و «كتاب مفاخسرة السودان
و الحمران.»

در ادب و شعر و علوم لسانى و ادبى
«كتاب البيان و التبيين»، «كتاب المحاسن و الاضداد و العجايب و الغرايب»
و «كتاب عناصر الآداب».

در موضوعات گوناگون چون دوستی و دشمنی و طنز....

«رسالة التربيع والتدوير»، «رسالة العشق فى النساء» و «كتاب الاخوان.» اين بود نگاهى گذرا به آثار گوناگون جاحظ. آثار بسيار ديگرى نيز به او نسبت داه اند كه از او نيست. تا آنجا كه بعضى شمار آثار او را حدود ۳۶۰ كتاب كوچك و بزرگت مى دانند. در هر صورت اينها ثمرهٔ خرد بسيار اوست. او توانست هرچه را كه يك انسان در ايام زندگى اش مى تواند بياموزد، فراگيرد، بنابرايس كتابهاى او مجموعهٔ بزرگى است كه مؤلف در آنها هم از جغرافياى بلاد و احوال شهرها و ساكنانش بحث كرده و هم از ميان ملتهاى مختلف از حيث اخلاق و جنبه هاى ظاهرى و معتقدات آنها چون اديان و مذاهب و معابد و آنچه كه آنها مى پرستند و حيوانات. ما در اینجا به بعث دربارهٔ چهار اثر از مجموعهٔ آثار او اکتفا میکنیم. این چهار عبارتند از «رسالة التربیع والتدویر» و «کتابالبیان والتبیین» و «کتاب البخلاء» و «کتابالحیوان». از بحث در این چهار کتاب میتوان به ارزش آثار او پی برد و نیز به ابعاد مختلف شخصیت علمی و ادبی او نظر افکند.

## رسالة التربيع و التدوير

این رساله را جاحظ در هجاء احمد بن عبدالوهاب نوشته و او را که مسردی کوتاه قامت و فربه بوده در جهت پهنا و ستبری جثه بدون طول وصف کرده است. و رساله را «التربیع» (= چهار گوشه کردن) و التدویر (= گرد گردانیدن) نامیده است. درباره احمد بن عبدالوهاب گفته است که او از بجیله و اصحاب صالح بن علی و سلیمان بن وهب و ندیمان جعفر الخیاط است و نیز از رافضیان مشبهه.

او نام کتابها را میداند ولی از مضمون آنها آگاه نیست. بس علمسا حسد می ورزد بی آنکه با آنها نسبتی داشته باشد. از همهٔ انواع ادب چیزی جز نام ادب به دست ندارد، آن را هم دزدیده است. در این رساله آورده است که احمد بسن عبد الو هاب او را آزرده است و بر او ستم روا داشته و بدین سبب است که این رساله را نوشته و در آن به ذکر دمامت خلقت و قبح ترکیب و کثرت جهل او پرداخته است. و برای او صد مسئله طرح کرده و از او جواب خواسته است. جاحظ در این مسائل همهٔ معارف و مسائل زمان خود را چه در منطق و فلسفه یا کیمیا و صنعت و یا در باب انسان و حیوان یا در تاریخ عرب و تاریخ ملل آورده است و اساطین بسیاری در آن گنجانیده است.

این رساله با رسالهٔ «فی مناقب الترك» و رسالهٔ «فی فخر السودان علی البیضان» بهسال ۱۹۰۳ در لیدن و سپس همراه با مجموعهٔ رسائل او در سال ۱۳۲۴ ه در مصر و باردیگر در سال ۱۹۳۳ در زمرهٔ «رسائل الجاحظ» در همان کشور بهچاپ رسیده است.

رسالهٔ «التربيع و التدوير»، هم از جهت علمی ارزشمند است و هم از جهت ادبی و فنی. در این رساله وسعت اطلاعات جاحظ آشکار است. او معلومات خود را، در این رساله، از تاریخ عالم، و اساطیر عرب، و از قرآن و حدیث و کتب فلسفه و علوم یونانی و ایرانی و غیر آن فراگرفته است.

مؤلف در رسالهٔ خود از مهمترین مسائل فلسفی و علمی و تاریخی زمان خود یاد کرده است. و بهمسئلهٔ معرفت یا شناخت پرداخته و معتقد است که خطا فراوان است و صواب اندك و حواس آدمی خطا میکنند و گمراه میشوند و حکم قاطع حکم ذهن است و تحقیق صحیح ویژهٔ عقل. آنگاه به بیان اصل و منشاء انسان پرداخته که میان آدمیان و میمون شباهتهاست و بهمسئله رنگها که آیا رنگها را حقیقتی هست یا نیست، و نیز بحث در انتقال صوت و جزر و مد دریا و تأثیر ماه بر آنو بحث در اینکه تصویری که در آینه میافتد چیست، آیا حقیقی است یا خیالی و بحث

دورة باز كشت \_ نثر \_ جاحظ

دربارهٔ ماه و به محاق افتادن آن و از این قبیل.

اما جاحظ همه مسائلی را که در این رساله مطرح کرده است حل ننموده و بهآثار دیگر خود احاله داده، که در آنها برای هر مسئلهای حلی است که گواه بر وسعت دانش اوست. همچنین بعضی از این مسائل را بر سبیل طنز و طعن مطرح کرده است، از آنجمله است مسئله ادراك حواس مثلا که از خطای آنها سخن میگوید. در هر حال رسالهٔ مورد بحث آکنده از معلومات بسیاری در رشتههای گوناگون علم است و شاهد صادقی است به مقام رفیع و درجت والای نویسنده آن، در عالم معارف آن عصر.

رسالهٔ «التربيع و التدوير» جاحظ از جمت ادبی و فنی رسالهٔ ارزشمندی است. او در استمناء و دست انداختن احمدبن عبدالوهاب بهجایی رسیده که هیچ شاعر و نویسندهٔ عرب بدان نرسیده است. در این هجونامه بر قلم جاحظ هیچ سب و شتمی جاری نشده هرچه هست طنز و استمناء است آن هم سخت گزنده.

جاحظ در سخریه های خود به ذکر یك سلسله مفارقات و متناقضات می پردازد. آنگاه در بیان آنها از انواع جدل و احتجاج و محاوره و انواع سفسطه و مغالطه و مقابله حقایق با یكدیگر یا مقابلهٔ میان آدمی و اشیاء یاری می جوید. و بدین گونه توانسته است جسم و عقل احمدبن عبدالوهاب را، به زشتترین وجهی تصویر كند و «كاریكاتوری» مضحك بر صفحه كاغذ كشد. از جمله می گوید: «از عجایب یكی تو هستی كه ما هرگز لاغراندامی را اینچنین شكمگنده و بالابلندی را اینچنین ستبر لنبر جز تو ندیده ایم. تو هم كشیدهای و هم پهن، هم دراز هستی و هم كوتاه دست و یا. تو قصیدای هستی كه همهٔ عروض را در بر دارد و موجودی هستیكه گردی و ابا درازی جمع آورده» و از این قبیل. جاحظ به نیروی محاوره و جدل و سفسطه و آوردن استدلالها و ذكر قیاسهای نادرست یا وجود آگاهی از عدم صحت آنها ی با جدیت تمام خواننده را میغنداند و در عین به مسخره گرفتن طرف توانایی شگرف خود را در استدلالهای منطقی و فلسفی، و براعت و فرزانگی خود را در آوردن سخنان نادر و بدیع به اثبات می رساند؛ هرچند كلام او از تكرار و استطراد خالی سخنان نادر و بدیع به اثبات می رساند؛ هرچند كلام او از تكرار و استطراد خالی نیست.

## كتاب البيان و التبيين

کتابی است در ادب. از آخرین تألیفات اوست. متضمن برگزیده هایی است از ادب، از آیات قرآنی، حدیث، شعر، حکمت و خطب. همراه با آراء مؤلف در مسائل گوناگون. ایسن کتاب را به احمدبن ابی دؤاد تقدیم کرده. یاقوت معتقد است که جاحظ از این کتاب دو نسخه ترتیب داده که نسخهٔ دوم درست تر و بهتر از نسخهٔ اولی است. البیان و التبیین به سال ۱۹۲۶ در سه جلد به چاپ رسیده است.

در این کتاب نیز چون دیگرکتب جاحظ، نمی توانیم موضوعات آن را دسته بندی

کنیم. از اینرو به ذکر خلاصه ای از آنچه در ابواب کتاب آمده است اکتفا می کنیم. جاحظ در کتاب خود علوم بلاغت را با ادب و تاریخ می آمیزد:

اما آنچه مربوط به بلاغت میشود نخست بعثی است در ماهیت بلاغت و نعمت فصاحت و سپس درعیوب زبان، چونلکنت ولعن و فافاه ۲ و تمتمه ۳ وتشدیق ۶ و تعقیره و تعقیب ۶. در ادامهٔ این مبعث به خطابه و عیوب خطیب نیز اشارت دارد. همچنین به باب بلاغت ملعق میکند آنچه به موسیقی کلام برمی گردد از حروف و الفاظ متنافر و سجع و امثال آن.

و اما آنچه مربوط به ادب است، جاحظ بسیاری از کلام عرب را در عمه خلفای راشدین و اموی و عباسی از کلمات قصار تا خطابههای بلیغ ذکر کردهاست. و در آنچه مربوط بهتاریخ است بسیاری از اخبار خطبا و علما و امراء و کاهنان و نساك و غیره را آورده است.

کتاب البیان و التبیین از چند جهت دارای ارزش است. یکی آنکه بیان کننده گرایش جاحظ است به عربیت. در این کتاب در رد شعوبیه سخن گفته و بسیاری از کلمات عرب را که دلیل بربلاغت آنهاست آورده است. و از این باب در برابر پیشوایان نهضت نوخواهی و نوآوری عکسالعمل نشان میدهد. اما با این وجود به کتاب خود بسیاری از معارف یونانی و ایرانی و هندی و غیره را افزوده است. تا آنجا که میتوان گفت کتاب او آمیزه ای است از فرهنگهای گوناگون که فرهنگ عربی در آن میچربد. جاحظ در البیان و التبیین به ذکر ادب عرب و ایرانیان و حکم هندیان و نصایح یهود و نصاری پرداخته، و علیه مذهب تناسخ کرفتن عصا و عادت جائلیق در به کار بردن قناع و چتر و عصا اشارت دارد. و میگوید که هندیان را کتابهایی است در حکمت و اسرار و یونانیان را منطقی میگوید که هندیان را کتابهایی است در حکمت و اسرار و یونانیان را منطقی است که بدان خطا و صواب را از یکدیگر تمیز میدهند و انواع این معلومات.

دربارهٔ ارزش ادبی کتاب، می گوئیم که جاحظ در تألیفات خود نظمی را رعایت نمی کند و برای وحدت تألیف وزنی قائل نیست. در البیان و التبیین نیز چنین است ولی این کتاب در میان کتبی که آنها را اصول و ارکان صناعت ادب خوانده اند جایگاهی بس رفیع دارد. چنانکه ابن خلدون گوید: «از استادان خود در مجالس تعلیم شنیدیم که اصول و ارکان صناعت ادب چهار کتاب اند: و آنها عبارتند از «ادب الکاتب» ابن قتیبه و کتاب «الکامل» مبرد و کتاب «البیان والتبیین» جاحظ و کتاب «النوادر» ابوعلی قالی و جز این چهار باقی تابع و فروغ آنها

> ۱۔ خطا در اعراب. ۲۔ بهسختی سخن گفتن و پیش از تلفظ کلمه بهحرفی شبیه «فاء» ابتدا کردن. ۳۔ تعجیل در کلام چنانکه سخن مفہوم نشود. ۴۔ کچ و معوج کردن دہان و لب بهمنظور آشکار ادا کردن کلام. ۵ و ۶۔ ادای کلمات از بیخ گلو.

دورهٔ باز گشت \_ نثر \_ جاحظ

هستند» و ما بیش از این آراء جاحظ را در پیرامون بلاغت انشاء و ادب با توجه به کتب او چون البیان والتبیین و الحیوان بیان داشتیم.

## كتابالبغلا

«البخلاء» نام یکی از آثار دلپسند جاحظ است در اخبار بخیلان و مقتصدین. او در این کتاب به بیان حالات گوناگون آنها، آنچه خود دیده یا از دیگرانشنیده، پرداخته است. و حکایات بدیعی از مشاهیر آنان از علماء و ادبا آورده. همچنین برای اثبات نظریات خود مناظراتی میان کرم و بخل ترتیب داده است. در این کتاب مطالب فراوانی از عادات و رسوم عرب را در باب خوردن غذا و پذیرایسی از مهمانان آورده است. و کتاب خود را بارسالهٔ سهل بن هارون در بخل آغاز کرده است.

Van vloten «کتاب البخلاء» بارها به طبع رسیده. نخستین بار وان فلوتن ۱۹۳۸ در به سال ۱۹۰۰ آن را در لیدن چاب کرده سپس در مصر و سپس در سال ۱۹۳۸ در دمشق به حلیهٔ طبع آراسته شده، همچنین در سال ۱۹۴۷ محمد طه الحاجری طبع علمی جدیدی از آن ارائه داده است.

جاحظ در مقدمهٔ کتاب به سبب تألیف آن اشاره میکند که آنچه او را به تألیف ان کتاب واداشت فایدهای بود که کتاب دیگر او به نام «تصنیف حیل لمعوص النهار و تفصیل حیل سراق اللیل» به مردم داد. زیرا پس از نوشتن این کتاب مردم هر رخنه ای را سد کردند و هر شکافی را در باروی خانه ها گرفتند، تا یکی از دوستان ازو خواست که در نوادر حکایات بخیلان تألیفی کند که در آن مطایبه وجد به هم آمیخته باشد و او «کتاب البخلاء» را نوشت.

جاحظ میگوید: در تدوین این کتاب از مکتههای حزامی و احتجاج کندی و رسالهٔ سمهل بن هارون و سخنان ابن غزوان و خطبهٔ الحارثی و هر چه از عجایب آنها و عجایب دیگران در اختیار داشته، استفاده کرده است. همچنین در استدلالهای خود بغیلان در ستایش بخل و انحرافات و استثناآت فکری و اخلاقی آنها و کلا از هر چیز دیگری که برای شناخت این گروه مورد لزوم بوده است نظر کرده، تا بتواند اثری به وجود بیاورد که برای اهل بصیرت فایدتی در برداشته باشد و خردمندان را آموزنده باشد.

جاحظ در این کتاب نخست به تعلیل روانی بغیلان پرداخته و آن را مقدمه کلام خود قرار داده است و پس از مقدمه رسالهٔ سهل بن هارون را در بخل آورده است. سهل بن هارون در این رساله به بنی اعمامش که او را به خاطر روشش در بخل مذمت می کردند جواب گفته است. آنگاه جاحظ به موضوع کتاب وارد می شود. و از قصهٔ اهل خراسان بخصوص مرو که می گوید بخل جبلی آنهاست آغاز می نماید. و پس از قصه اهل خراسان قصهٔ اهل بصره را از جمله مسجدی ها و قصه های زبیدة بن حمید الصیرفی و لیلای ناعطی و احمد بن خلف و خالد بن یزید و ابو جعفر و حزامی و العارثی نقل میکند، سپس دو رسالهٔ دیگر را که یکی ابوالعاص به ثقفی در ذم بخل ومدح کرم و دیگری در جواب ابن التوام بر رسالهٔ ثقفی که در اظهار مفاسد بخشش است می آورد. و کتاب خود را به سخنی در انواع طعامهای عرب پایان می دهد.

ارزش کتاب البغلاء جاحظ از چند جمت است: یکی از جمت مباحث اخلاقی، هر که به این کتاب بنگرد در اولین نظر درمییابد که نویسنده هم خود را بدان مقصور داشته که یکی از جنبههای اخلاقی، یعنی بخل را بشناساند و اعمال مردمی را که از حالات روانیآنان پرده برمیدارد، به دقیق ترین وجمهی بیان کند و جزئی ترین حرکاتشان را نشان می دهد. و همهٔ اینها بر وسعت ادراك او دلالت دارند. منتهی بدین طریق که حکایاتی از پی یکدیگر می آورد بی آنکه هیچ تر تیب فنی را که موجب وحدت تألیفی شود رعایت نماید.

هدف جاحظ در کتاب خود، هجو فقط بهخاطر هجو نیست. در عین حال که از کرم و بخل سخن می گوید و دلایل این یا آن را ذکر می کند، هدفش اصلاح آن گروه از مردم است که بخل را به عنوان مذهبی پذیرفته اند و در تأیید آن حال یا از روی عقیده یا از باب توجیه، استدلال می کنند. البته جاحظ در عین اینکه بخل را نکوهش می کند و مفاسد آن را بیان می دارد از تحسین و ستایش اقتصاد ومیانه روی نیز غافل نیست.

اشخاص کتاب جاحظ زنده اند، حرکت میکنند به زبان خود حرف می زنند و مکامن روح خود را در برابر ما می گشایند. عادتاً اهل جدل و منطق هستند: برای اثبات عقاید خود به براهین مختلف و سفسطه ها پناه می برند که پیش از آنکه قانع کننده باشند، مضعکند.

بخیلان جاحظ چنانند که نفس از آنان مشمئز نمی شود و خواندن اخبار شان موجب ملالت نمی گردد. جاحظ مقداری از شوخ طبعی خود را با نکته هایی که بر زبانشان می گذارد به آنان ارزانی داشته است. این بخیلان هر چند حرص مال آنان را برانگیزد به مال کسی تعدی نمی کنند، حتی گاه در اقتصاد آنان مواردی است ممدوح و می تواند در تدبیر منزل به ما کمک کند.

کتاب «البخلاء» علاوه براین از جهت فواید تاریخی هم ارزشمند است در این کتاب به جنبهای از جنبههای جامعهٔ عباسی مخصوصاً اوضاع اجتماعی بصره و خراسان و از شیوهٔ زندگی و طرق معیشت مردم و شیوههای کلامشان و نیز بسیاری از عادات اعراب و خوراکمها و امثال و اخبارشان آشنا میشویم. حتی از بخل رومیان و غش و تقلب ایرانیان ما را آگاه میسازد.

### كتاب العيوان

کتاب «الحیوان» جاحظ مشتمل است بروصف طبایع حیوانات. نویسنده آن هرچه توانسته از حکمت و ادب و نکته ها در آن جای داده و هرچه در کتب علم و ادب یا بر زبان مردم از اشعار و اقوال و احکام و حکایات دربارهٔ حیوانات و پیوند آنمها با نوع بشر پراکنده بوده در اثن خود گرد آورده است. جاحظ در چند جا از کتاب خود میگوید که آن کتاب را بدان سبب ترتیب داده تا بر حکمت شگفتانگیز خداوند و قدرت باهرهٔ او حجتی باشد.

کتاب «الحیوان» بارها در چند جلد بهچاپ رسیده است. یکبار بهسال ۱۹۰۷ در مصب در هفت جلد بهچاپ رسیده و باردیگر در سال ۱۳۵۷ ه (۱۹۳۸ م) بـه تصحیح و شرح عبدالسلام محمد هارون طبع شده است.

مراجعی که جاحظ به هنگام نوشتن کتاب خود به آنها رجوع کرده بسیار است، چنانکه ذکر همه آنها کار دشواری است. مؤلف در این کتاب از معارفی گستی ده و اطلاعاتی نادر از همهٔ فرهنگهای معروف زمان خود چون عربی، یونانی، این انی و هندی سود برده و معلوماتی از همه ادیان و تعالیم آنها چون مانوی، زردشتی، دهری، یهودی، نصرانی و اسلام و نیز از همه فرقه ها و گرایشها به دست می دهد. مآخذ عربی او آثار اصمعی و ابوعبیده و ابوزید الانصاری و نظام و بشربن

المعتمر یکی از زعمای معتزله است. بشرین المعتمر دو قصیده دربارهٔ حیوانات سروده و بهتوصیف آنها با نظری حکیمانه پرداخته. جاحظ این دو قصیده را در کتاب خود آورده و مفصلا شرح کرده است. دیگر از مآخذ او قرآن و حدیث است. و آنچه رواة از اخبار و اشعار عرب و مؤلفات آنها روایت کردهاند. همچنین از علما و اطباء زمان خود و دیگر معاصرانش سود فراوان برده است.

اما مآخذ او از آثار بیگانه نخست کتاب «حیوان» ارسطو است در نوزده مقاله. این کتاب را این البطریق به عربی ترجمه کرده و دیگری آن را خلاصه نموده است. جاحظ به ارسطو اکتفا نکرده بلکه از اقلیمون صاحب «الفراسه فی الکلام علی الحمام» و از جالینوس در «فی ما یصلح له لحم الضب» و «فی معارف البهائم و الطیر» نیز اقتباس کرده است. همچنین از ایرانیان و از اساطیر و آتشکده هایشان و از یهود و نصاری و آنچه به دیاناتشان مربوط می شود نیز روایت کرده است.

جاحظ در کتاب «الحیون» به ذکن طبایع حیوانات نینداخته بلکه از موضوع و هدف خود خارج شده و به مسائل ادبی و علمی نیز پرداخته است. چنانکه اطلاعات وسیعی از دیگن مسائل به دست می دهد. نیز، هزل را به جد و علم را به ادب به نحو عجیبی به هم آمیخته است.

کتاب «الحیوان» در هفت جلد است.

جلد اول شامل مقدمهای است که جاحظ سخن کسانی را که از کتابهای او \_ که بیش از چهل عنوان را نام می برد \_ انتقاد کردهاند، رد میکند. سپس به تفصیل در فضیلت کتاب و ضرورت دست یافتن بدان سخن میگوید. و چون مقدمه را به پایان می آورد به باب الخصاء (اخته کردن) و منافع آن وارد می شود و آن را مقدمهٔ ذکر حیوانات و از آن جمله سگ و خروس قرار می دهد. جلد دوم متضمن دنبالهٔ سخن دربارهٔ سمَّ است.

جلد سوم متضمن سخن از كبوتر و طبايع آن است و نيز از مكس و كلاغ و جز آن. سپس از موضوع خارج مىشود به بحث دربارهٔ صدق گمان و فراست و جنون مى پردازد.

جلد چمهارم دربارهٔ مورچه است و مورچه سواره و میمون و خوك و مارها و شترمرغ و در اینباب استطرادا به ذكر انواع آتشكدها در میان عرب و در میان ایرانیان و نیز آنچه مربوط به دیانات است یا مربوط به غیر دیانات است. پرداخته است.

جلد پنجم را دو بخش کرده، بخش اول دنباله سخن است دربارهٔ آتش و تفسیر بعضی از آیات، سپس آنچه در ستایش نصاری و یهود و مجوس و مردم خرد و فرومایه آمده است. و بخش دوم سخنی است از بعضی از حیوانات چون موش خانگی و موش صحرائی و انواع گربه. و فرق میان انسان و بهایم و انسان و سبع.

جلد ششم شامل شرح قصیدهٔ بهرانی است در باب حیوان و دو قصیده بشربن المعتمر. سخنی است از خونبها در نزد عرب و مردم ترسو و در جنب این مطالب از پارهای حیوانات چون هدهد و تمساح و خرگوش سخن رفته است.

در جلد هفتم از سبب تألیف کتاب بحث میکند که میخواسته است برای بیان حکمت و قدرت باهره خداوندی شواهدی برگزیند. و در این قسمت از کتاب خود از حکمتی که به حیوانات ارزانی شده و از معرفتی که خداوند به آنها الهام کرده و ترس و جرآت و آگاهی آنها از مخاطراتی که تهدیدشان میکند بحثکرده و به وصف بعضی دیگر از حیوانات چون فیل و زرافه و غیره پرداخته است.

کتاب «الحیوان» از چند نظر دارای ارزش است: از نظر ادبی، ازنظر تاریخی و از نظر علمی.

در مورد نخست، نمیخواهیم راجع بههنر و تکنیك نویسندگی او بحث کنیم زیرا این بحث در جای خاص خود خواهد آمد. در اینجا از اسلوب جاحظ در تألیف کتاب سخن میگوئیم.

جاحظ خود میگوید کتابش را بهنعوی تألیف کرده که خواننده را از آیهٔ قرآن به حدیث و از حدیث بهخبر و از خبر بهشعر و از شعر به نوادر و از نوادر به حکم عقلی می برد و تا خواننده ملول نشود مطایبه و فکاهه حتی خرافه چاشنسی کلام می کند... زیرا به تجربه دریافته است که حتی از سماع آوازهای خوش موسیقی

دورهٔ باز گشت \_ نثر \_ جاحظ

دوشها خسته می شوند اکر به درازا کشند. از این رو دانشمندان پیشین کتابهای مختصر می نوشتند و به این تدبیر خواسته است که خواننده خود را سرگرم نگهدارد. تا خیر و فایدتی که ممکن است، از آن ببرد. ولی او در عین حال که این شیوه را در تالیف کتاب «الحیوان» به کار برده متأسف است ولی برای خود گزیری جز آن نیافته است.

جاحظ می گوید حتی اگر می خواست کتابی در موضوع و احدی بنویسد و در میان کلام هربار حاشیه نرود و از موضوع خارج نشود برایش رنج کمتری داشت. بنابراین در تألیف کتاب الحیوان آنقدر که به هوای دل خواننده رفته درپی قواعد عقل و منطق نبوده است. جاحظ در الحیوان هم عالم است و هم ادیب و هم معتزلی و مشتاق جدل و مناظره. او هرگاه برای مناظره کسی را نمی یابد خود دو تن را خلق می کند تا در آن مسئله ای که خودش می خواهد بحث شود، آنها به مناظره پردازند. مثلا چون از سکت و خروس سخن می گوید برای هریک صاحبی در نظر می گیرد که هریک در فضائل و فواید حیوان خود سخن بگوید آنگاه برای اثبات سخن خود اخبار قدیم و قصه ها و از آنچه در تورات و انجیل و قرآن و حدیث آمده است شواهد بسیار می آورد.

ارزش تاریخی کتاب از استقراء موضوعات کتاب معلوم میشود. الحیسوان گنجینه ای است از معلومات. حاوی تاریخ عرب و ملل غیرعرب و فرهنگها و عادات و دیانات و احوال اجتماعی. مجموعه ای است وسیع از یك سلسله حقایق که جاحظ در گرد آوردن آن عقل و روح نقاد خود را به کار داشته و بهقدر توان خویش در دقت و تحری کوشیده است.

امادر بارهٔ ارزش علمی کتاب، ناقدان در ارزش علمی کارهای جاحظ اختلاف دارند. بعضی او را از بزرگترین عالمان زمان خود دانسته اند و بعضی برای او در این مضمار شانی قائل نیستند. حقیقت این است که جاحظ یک دانشمند است هرچند که صبغهٔ ادب بر او غلبه دارد. ولی مسلماً به سبب ضعف وسائل علمی در ایام او کارهای او از جنبهٔ علمی خالی از اشتباهات نیست. لکن از آنجا که او روحیهٔ اعتزال دارد و معتزله عقل را اساس تحقیقات خود قرار می دادند، در تحقیق موضوعات علمی اصول علمی را به کار برده است و همانند استادش نظام در این دوره پرچمدار عقل بوده است.

اما موضوعات علمی جاحظ آن چیزی است که ما از مطالعه ابواب کتاب دریافتیم. نویسندگان پیش از جاحظ یك یا دو رشته از علوم را وجهه همت و تخصص خود می ساختند، ولی او در هیچ علمی به حد تخصص نرسید، بلکه می خواست «دائرة المعارفی» باشد که از اکثر معلومات انسانی از علم و ادب تا زمان خود، آگاه باشد و خود نیز چیزی بدان بیفزاید. و در «کتاب الحیوان» چنین شخصیتی را بروز داده است. اصول تحقیق جاحظ اصول علمی است و در درك امور بر حواس و عقل تكیه دارد. نخستین عنصر از عناصر تحقیق او مشاهده است كه بر آن تجربه و فرض و مقابله و تقسیم بندی را نیز میافزاید. و به نظر او هر خبری را كه معاینه تكذیب كند فاحش ترین خطاهاست.

جاحظ در تجربه به چندین طریق عمل میکند: گاه اعضاء حیوان را می برد یا به حیوان نوعی از سم می خوراند و گاه آن را ذبح میکند و اعضای درونش را بررسی میکند و گاه حیوانات ضد یکدیگر را در ظرفی گرد می آورد تا نحوه جنگیدن آنها را با یکدیگر بنگرد و گاه از یکی از مواد شیمیائی مدد می گیرد تا تأثیر آن را بر حیوان مشاهده کند.

جاحظ از اخبار و سماع نیز یاری میجوید. گاه نزد دانشمندان زمان خود رفت و آمد میکند و گاه بهکتب ارسطو و غیر آن می پردازد ولی در همهٔ این احوال بر وفق تشخیص خود عمل میکند و میکوشد تا آنچه را شنیده به محك تحقیق زند. گاه خبری می شنود و آن را چنانکه شنیده ثبت میکند و گاه شبههای را که آن خبر برانگیخته است دفع میکند و گاه بهکلی آن را تکذیب می نماید. و گاه اگر برای تحقیق راهی نداشته باشد از چنان سخنی اظهار شگفتی میکند.

جاحظ عقل را به مدد حواس فرامی خواند و می گوید اگر چشم چیزی به تو نمود تاعقل آن را تأیید نکرده است مپذیر. زیرا امور را دو حکم است: حکمی ظاهر که از جانب حواس است و حکمی باطن که زائیده عقل است و عقل حجت است. اما در هر حال جاحظ شاگرد نظام است و نظام کسی است که شك را اساس تحقیق می شمارد و کسی است که به تجربه اتکاء می کند و در جستجوی حقایق منطقرا به کار می گیرد. جاحظ نیز شك را، راه وصول به یقین می داند. او بر شك نقد علمی را نیز می افزاید. او به نقد اقوال خرافی و اصحاب آن آزمند است. و اقوال گروهی از علما و از جمله ارسطو را مورد انتقاد قرار داده است. راجع به ارسطو معتقد است که او در تحقیق خود به مشاهده و سماع و آزمایش متکی نیست. اما جاحظ وقتی به نقد می پردازد هدفش مجرد نقد نقد نیست، بلکه می خواهد به حقیقت راهی بجوید.

این بود ارزش علمی کارهای جاحظ آنچنانکه از «الحیوان» او آشکار می شود. اما علم جاحظ را نیز همانند دیگر علمای سلف بسیاری از اوهام و گمراهیها عارض شده است. در جاحظ روح تقسیم بندی و ترتیب نیست. همچنین توانایی یك عالم را بر تعمیم واستنباط قوانین کلی ندارد و از پدید آوردن مقیاسهای علمی عاجز است.

### شيوه نگارش

جاحظ از کسانی نیست که خیالی گسترده دارند و نه از کسانی که در بند عواطف هستند. او مردی است معتزلی یعنی مرد عقل و جدل. با تمام نیرو در پی

دورهٔ باز گشت \_ نثر \_ جاحظ

یافتن حقیقت است و برای وصول به آن در تلاش و کوشش. سپس میخواهد این حقیقتی را که یافته است به صورت روشن و آشکاری بیان کند و همه دقایق آن را به افهام نزدیک سازد. از این رو در نگارش خود تا می تواند گرد مجاز نمی گردد و اگر آهنگ تشبیه واستعاره می کند به خاطر آرایش کلام و تصنع نیست، بلکه برای وضوح مطلب است به نحو واقعی و محسوس. بنابراین استعارها و تشبیه های او از تعقید و اغراب، دور و به فهم همگان نزدیک است. تشبیهات او زودیاب اند و نیازی به تفکر و تخیل عمیق ندارند.

جاحظ چنانکه درخور یک استاد لایق است همواره مقتضای حال را رعایت میکند او بهروحیات انسان آگاه است و هرگز فراموش نمیکند که برای چه کسانی می نویسد و از احوال مکانی و زمانی غافل نیست. پس با خوانندگان خود با اسلوبی طبیعی و دور از صنعت و تمویه سخن می گوید. عبارتهای او گاه طولانی می شود و گاه کوتاه، گاه روان بی هیچ تقطیع و پیچ و خمی و گاه نیز همراه با نوعی تقطیع آهنگین. همچنانکه مردم زمانش به یک زندگی آزاد و رها گرایش دارند اسلوب نگارش او نیز چنان است. دستخوش اسلوب علمی مجرد نمی شود تا سخنش میکند و شوخطبعی او در سراس آثارش نمایان است. آنجا که یک مبحث خشک علمی است مطایبه ای چاشنی آن میکند و آن مطایبه او را به یک نادرهٔ عجیب یا فکری لطیف سوق می دهد.

تردید نیست که این شیوهٔ استطراد بهوحدت تألیفی و منطق علمیاش لطمه وارد میآورد، ولی چیزی است که مردم زمان میپسندندش و با عث رواج آثار او میشود و با این رواج بهتفهیم حقایق کمك میکند وجاحظ جز این چیزی نمیخواهد. اما زبان نگارش او آنچنان زبانی است که عقل برای ادای حقایسق آن را

مقتضی می شمارد. هدف او در نگارش فهماندن است و به کار بردن الفاظی که معانی را آشکار سازد و راه وصول به حقیقت را بگشاید. چنان که خود می گوید که «کتاب به هیچ چیز بیش از فهماندن معانی خود نیازمند تر نیست. آنچنانکه شنونده برای دریافت آن نیاز به تلاش و کوشش نداشته باشد.» نیازش به کلمات به همان اندازه است که از سخن عوام و فرومایگان فراتر باشد و از ترکیبات عجیب و لغات غریب دور باشد.

پس شیوهٔ او در نگارش روشن است. الفاظش دقیق واضع الاداء، واقعی، معسوس و دور از خشونت و غرابت است. خواننده را مجذوب میکند. و زنگ و طنین آنها – چون از پی یکدیگر بیایند – موسیقی دلنوازی را در سراس کلامش می اکنند. از میان انبوه واژهها، آن واژهای را که بهتر مقصود و معنای ذهنی او را ادا کند برمیگزیند و آن را درست در جای خودش می نشاند. چنانکه معنی هرچند هم باریک باشد در ادای آن در نمی ماند. جاحظ در آن واحد هم تراشنده است و هم سازنده. در کلماتی که به کار می برد دو چیز را در پیش چشم دارد: دقت و موسیقی. از این رو کلام او از شیرینی خاصی برخوردار است. ولی این سمولت و دقت گاه از غموضی که در اثر به کار بردن ضمایر متعدد و گمشدن مرجعهای آنها در سیاق کلام حاصل می شود، خالی نیست. جاحظ به خاطر رعایت مقتضای حال، از آوردن الفاظ غیر عربی وعامی، خودداری نمی ورزد.

جاحظ تصویرگری ما هر است ولی نهآنچنان که بهمدد تشبیهات، تصویر آفرینی کند. تصویرهای او بدینگونه است که دقایق و جزئیات را آنچنانکه هستند بر صفحهٔ کاغذ نقش نماید. جاحظ انسانی واقعگراست و در هیچ حالی از واقعیت سر برنمی تابد.

### مقام جاحظ

جاحظ رئیس مکتب دوم نثر در ادب عربی است. عبدالحمید و ابنالمقفع رؤسای مکتب نخست بودند. در آثار وابسته به مکتب دوم به موازات پیشرفت در تمدن تازگی و طراوتی پدید آمده بود و نویسندگان بر وفق تمایل مردم شهرنشین به نوعی پرگویی و اطاله گرائیده بودند. رجوع به عرب و استفاده از منابع ادبشان و علاقه به منطق هرجا که مقتضای آن باشد، دیگر از خصوصیات آنها بود.

جاحظ در زمان هارون الرشید در سنین جوانی بود و در عمد مآمون نبوغش اشکار شد. از ویژگیهای عصر او آزاداندیشی بود. این آزادی آنچنانکه بود، در علم و در دین و در ادب جاحظ آشکار گردید. در علم یعنی در تحقیقات علمی اش، در نقدش، در شکش و در استدلالهایش. و در دین یعنی در اعتزالش و تفسیرش و تأویلش و پایهگذاری هرچیزی را براساس عقل. اما در ادبش، یعنی در نوآوری در اسلوبش و در بهکار گرفتن او واژهها را.

جاحظ همچنانکه نمونهٔ کامل آزاداندیشی در عص خود بود، نمونهٔ نتیجه این آزاداندیشی هم بود. بنابراین شخصیتی دوگانه داشت. نتیجهٔ خوب شکفتگی علوم عقلی و نتیجهٔ بد ازهمگسیختگی عقیده و اخلاق. جاحظ نشان داد که چگونه در زمان او دانش رشتههای مختلفی یافته و چگونه علم از قید تعصبات رها شده و آفاق گستردهای یافته و بحث علمی برپایهٔ عقل قرار گرفته است.

جاحظ نخست از هرعلمی چیزی آموخت تا آنگاه که در علوم اجتماعی و اخلاق و تربیت و تعلیم و طبیعت و تاریخ طبیعی و فلسفه و لغت و امثال آن صاحبنظر شد. از سوی دیگر او اخلاق و عقاید مردم زمان خود را مجسم میساخت و نشان داد که چگونه اخلاق و عقاید روی به پستی و سستی آوردهاند. او در آثار خسود از حیلههای بازرگانان و گدایان سخافت جوانان خود آرای زن صفت و اعتقادات مشتی زندیق و بددین و دیگر انواع فساد پرده برداشته است.

جاحظ در زمان خود استادی بود که دروس خود را برای سراسر جمهان عرب القاء میکرد. آنچه سبب رواج عظیم آثار او شده بود، چند چیز بود: وسعت معلومات و کثرت مؤلفاتش و گرایشش به مذهب اعتزال و جرئتش در رویاروئی با سنن و تقالید \_ که دوستان و دشمنان زیادی برای او پدید آورده بود \_ و نظر نقادانهاش در مسائل معقول و تجربی و تعدد موضوعاتی که مورد بحث قرار داده بود تا آنجا که هرکه هرچه میخواست در آثار او مییافت. و تنوعی که ملالت را از خواننده آثارش دور میکرد و نیز قدرت او در تصویر اخلاق مردم زمانهاش \_ و این نوع از به هزل و بسطدادانش مسائل علمی و فلسفی را در اسلوبی واضح با رنگ عربیت. همه و همه اینها سبب رواج عظیم آثار او شده بود. همچنین مردم میان خود و آثار مود فراند و نیز تدرت او در تصویر اخلاق مردم زمانهاش \_ و این نوع از به هزل و بسطدادنش مسائل علمی و فلسفی را در اسلوبی واضح با رنگ عربیت. ممه و همه اینها سبب رواج عظیم آثار او شده بود. همچنین مردم میان خود و آثار بود غیر از زمان آنها و مردمی جز آنها. اگر مردم آثار ابنالمقفعراکه بیشاز آن رواج یافته بودند به سبب آن بود که در آثار ابنالمقفعراکه بیشاز آن که تا آن زمان از کس نشنیده بودند و نیز بازبانی روان و پرشکوه نوشته شده بودند که تا آن زمان از کس نشنیده بودند و نیز بازبانی روان و پرشکوه نوشته شده بود اما در این زمان مردم آثار جاحظ را ترجیح می مهادند زیرا مواد بیشتری را در لباسی هنرمندانه و نزدیکت به زندگی مردم به آنها عده می ا

شخصیت جاحظ چه در زمان خودش و چه بعد از آن سخت مورد علاقهٔ ادبا بود. او در ادب عربی تأثیری بسنرا داشت. و این تأثیر از یک نظر ممدوح و از نظر دیگر مذموم بود.

جاحظ شاگردان زیادی داشت بعضی به تلخیص پارهای از آثار او پرداختند چون عبداللطیف البغدادی (۱۱۶۱ – ۱۲۳۱ م / ۵۵۷–۶۲۹ ه) که کتاب الحیوان او را خلاصه کرد و اثر خود را «اختصار کتاب الحیوان» نامید و ابنسناء الملك شاعر مصری (۱۱۵۵ – ۱۲۵۹ م / ۵۵۰ ۵۵۶ ه) که باز همان کتاب را به نام «روح الحیوان» خلاصه نمود.

و بعضی در تألیف شیوهٔ او را تقلید کردند و کتاب خود را پس از مطالب کوناگون کردند آنهم به صورتی آشفته و درهم. چسون این قتیبه (۸۲۸ – ۸۸۹ م م/۲۱۲ – ۲۷۶ ه) صاحب «عیونالاخبار» و ابوالعباس المبرد (۶۲۶ – ۸۹۸ م / ۲۱۰ – ۲۸۵ ه) صاحب «الکامل» و این عبدربه (۶۶۰ – ۴۹۰ م/۲۴۶ – ۳۲۸ ه) صاحب «العقد الفرید» و ابوبکی الصولی (۹۴۶ م /۳۳۵ ه) صاحب کتاب «الاوراق فی اخبار الخلفاء والشعراء» و آمدی (۸۱۱ م/۳۷۱ ه) و این الفقیه جغرافیادان قرن دهم میلادی و ثعالبی (۹۶۱ – ۲۸۰۱ م / ۳۵۰ ه) صاحب «یتیمةالدهر» و بیهقی نویسنده قرن دهم میلادی صاحب کتاب «المحاسن و المساوی» و قزوینی ماحب کتاب «۱۲۸۱ م/۵۰۵ – ۲۸۶ ه) و دمیری (۱۳۴۹ – ۵۰۲۱ م) صاحب کتاب «کار یک عوامل ظهور فن مقامات در ادب عربی بوده است.

آری جاحظ در ادب عربی مقامی والا دارد. او فلسفه و علوم را به افهام

مردم نزدیك ساخت و آن را ساختاری ادبی بخشید، كلام ارسطو را با اشعار جاهلی و اقوال فلاسفه را بهاقوال ادبا درهم آمیخت و زبان عربی را به صورت زبان زنده ای در آورد كه توان بیان هر علمی و تعبیر هر فنی را یافت.

برخي مراجع: حنا الفاخورى: الجاحظ (سلسله نوابغ الفكر العربي) بيروت ١٩٥٣. شفيق جبرى: الجاحظ معلم العقل والادب ... القاهره ١٩۴٨. حسن السندوبي: ادب الجاحظ \_ القاهر، ١٩٣١. فؤاد البستاني: الجاحظ ــ الروائع ١٨ ــ ١٩، ٢٠ ــ بيروت ١٩٢٨. خليل مردم: الجاحظ \_ دمشق. محمد المبارك: فن القصص في كتاب البخلاء للجاحظ \_ دمشق ١٩۴٠. محمد كردعلى: امراء البيان\_الجزء الثاني \_ القاهر، ١٩٣٧ \_ ص ٣١١ \_ ٨٢. انيس المقدسى: تطور الاساليب النثريه \_ بيروت \_ ص ١٧۶ \_ ٢٠١. احمد امين: ضحى الاسلام \_ الجزء الاول \_ القاهر، ١٩٣٨ \_ ص ٢٥٨ \_ ٢٢۴. احمدامين: ضحى الاسلام \_ الجزء الثالث \_ القاهر، ١٩۴۶ \_ ص ١٢٧ \_ ١٤١. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه في النش العربي \_ القاهر، ١٩۴۶ \_ ص ٥٨\_٧. طه حسين: من حديث الشعر و النثر \_ القاهر، ١٩٣۶ \_ ص ٨٠ \_ ١٢٣. محمدفهى عبد اللطيف: دعابة الجاحظ \_ الرساله ٥ (١٩٣٧) ص ٢٢٥ - ٢٥٥-. 0 · 1 \_ TAO \_ TF · \_ T · Y زهدى حسن جارالله: المعتزله \_ القاهره ١٩۴٧.

Carra de Vaux: Les Penseurs de l'Islam, t. I.

Zaki Mubārak: La Prose Arabe su IV<sup>e</sup> siècle de l'Hégire, Paris 1931, passim.

Brockelmann: Gesch. d. Arab. Litterature, I, 152.

Brockelmann: Al-Djāhiz, in Encycl. de l'Islam, t. I, 1028-1029.

# **باب پنجم** دورهٔ استقرار ادبی وحرکت تدریجی به سوی جمود فصل اول نظری بهتاریخ

دولت عباسی اندک اندک بهضعف گرایید و ارکان امپراطوری بزرگ عربی شکست برداشت. هیبت خلافت فروکاست و قدرت مرکزی توان ضبط بلاد تابعه را از دست داد، تا آنجا که از هرجا دعوی استقلال برخاست. آل بویه در ایران و عراق و اخشیدیها در مصر و سوریه و فاطمیان در افریقیه و امویها در اسپانیا و قرمطیان در بحرین و بنی البریدی در بصره و واسط و حمدانیان در موصل و دیار بنی ربیعه و سپس حلب تشکیل دولت دادند. فساد سیاست به آشوبها منجر شد و سراس بلاد اسلامی دستخوش توطئهها و دسیسه ها گردید. مردم در تنگنا افتادند و اموالشان به چپاول مشتی سودجویان طحاع رفت اوضاع اقتصادی و ابتماعی نیز بد و آشفته شده بود مکر و خدعه و ظلم همهجا را فرا گرفته بود اینجا و آنجا یک سلسله آشوبها و انقلابها پدید آمد. حکومت بیزانس جرآت یافت و بلاد عرب را مورد تاخت و تاز قرار داد و چند بار به کیلیکیه و سوریه سپاه آورد.

در قرن دهم میلادی فتنه ها بالا گرفت و انقلابیون از میان علویان و یا آنهایی که علویان را وسیلهٔ رسیدن خود به سیادت و قدرت ساخته بودند فراوان شدند، حمله و هجوم اعراب و خوارج فزونی گرفت و دعوت شیعه در مشرق وسعتیافت. مخصوصاً پدید آمدن دولت بزرگ شیعهٔ فاطمی روح امید در آنها دمیده بود. از میان فرق اسلامی قرمطیان بیش از همه در آشوب و تلاش بودند. آنها، مدت سی سال، در جزیرة العرب و حجاز و شام وحشت آفریدند، چنانکه سالی نبود مگرآنکه به یکی از شهرها تاخت می آوردند و دست به قتل و غارت میزدند.

از جمهت دینی این دوره را باید دورهٔ شکست و تزلزل و ضعف در عقاید دینی خواند. مردم می دیدند که در همهٔ اقطار اسلامی بازار تجارت دین رایجترین بازارهاست. هرکس از هر دست خواه طاغی باشد یا انقلابی یا صاحب یک مکتب فلسفی جدید، دین را دستمایهٔ کار خویش می سازد و برای رسیدن به اهداف خود از آن سود می جوید. صاحب غرضان و دنیا داران، روزی خود را در میان معتزله جا میزنند و روزی در میان شیعه و در هربازار هر کالایی را که خریدار بیشتری داشته باشد آن را عرضه می دارند.

علاوه بر این درهر تحوشه یکی به دعوی پیامبری یا گروهی به ابداع عقایدی بیرون از عقاید اسلام بر می خیزد. مثلا در سال ۹۳۴ م/۳۲۲ ه مردی از باسند از اعمال چغانیان دعوی نبوت کرد و با معارضان خود به نبرد پرداخت و مردم بسیاری تابع او شدند و عیناً درهمین سال ابو جعفر الشلمغانی که از غلات شیعه و معتقد به تناسخ و حلول الوهیت در خود بود کشته شد.

حوادث این دوره پرازذکر این داعیان و خارجیان است و یکی از علل مهم پدید آمدن این فرق و مقالات ضعف مرکز خلافت و انحلال عصبیت عربی بود.

اما از جهت فکری قرن دهم میلادی از حیث نضج افکار و اعتلاء عقول یکی از اعصار درخشان عربی است. تمدن عباسی در تمام رشته های علم و فلسفه و ادب و هنر ثمرهٔ خود را داده بود و بخصوص در علوم شرعی و لغوی قدمهای بلندی برداشته شده بود.

عرب در این هنگام از ترجمهٔ آثار فرهنگی یونان و دیگر فرهنگها فراغت یافته و اکنون به تنظیم و جمع آوری آنها به صورت دائرة المعارفهائی \_ چنانکه در آثار فارابی مشاهده میکنیم \_ می پرداخت. و دانش پژوهان در خط دیگری یعنی ساختن و پرداختن آنچه به عربی ترجمه شده بود و کوشش در بارور کردن و توسعه بخشیدن به آنها، مشغول بودند. از آن میان بعضی به فلسفه اشتغال داشتند و بسیاری سرگرم تفحص در آثار قدما و ترجمه های آنها بودند. آنها را مرتب می کردند، انتقاد می نمودند از آنها بوتباس می کردند یا برآنها می افزودند.

پدید آمدن دربارهای متعدد و رقابتی که در زمینهٔ ارتقاء علم و فرهنگ میان آنها در گرفته بود خود از عوامل این رشد و گسترش بود. هر امیری می کوشید تا مجالس دربار خود را به علما و ادبا و شعرا زینت دهد، و از این رو به استمالت آنان می پرداخت. و به آنها صلات کرامند می داد، تا به ذکر مناقبش پردازند و اخبار و آثارش را در کتابها بیاورند و آوازهٔ معامد او را در جهان منتشر کنند. درقرن بغارا و جرجان و غزنه و حلب و قاهره و قرطبه و اشبیلیه و بلنسیه و بغداد و بخارا و جرجان که از سلالهٔ عرب و به منه می داد، در عمهان منتشر کند. درقرن ریخارا و جرجان و غزنه و حلب و قاهره و قرطبه و اشبیلیه و بلنسیه و بغداد و مین در سایهٔ حمدانیان که از سلالهٔ عرب و بر مذهب شیعه بودند، در عهد امین بزرگ مین الدوله (۹۴۴ – ۹۶۷م) یکی از مراکز مهم ادب به وجود آمد، برگرد این امیر گروه کثیری از علما و ادباء و شعرا چون متنبی شاعر و ابن باتهٔ کاتب و فارابی فیلسوف گردآمده بودند.

بازار علم هم رواجی شایان داشت و در هر باب آن تحقیقات ثمر بخش صورت

می بست. در میان دانشمندان تفکر فلسفی نشر یافت و در فلسفه مذاهبی تازه پدید آمد و مسائل نوینی مطرح شد. مثلا فارابی معلم ثانی فلسفه بعد از ارسطو می۔ خواست میان قرآن و فلسفه را وفق دهد. نیز تمایل به نوعی دائرة المعارف نویسی اشکار شد یعنی کاری را که جاحظ آغاز کرده بود اخوان الصفا در رسائل خود بسط و گسترش دادند. نیز شعر به فلسفه گرایید و در مطاوی آن آراء صوفیه و فلاسفه شایع گردید و اکنون زبان عربی هم برای بیان این مقاصد، نرمش وانعطاف بیشتری یافته بود.

در این عصر **اوضاع ادبی** نیز درخور توجه است. در مشرق و مغرب یکسان شمار ادیبان، رو بهفزونی نهاد. کتابت و شعر چونان آرایشی خواستاران فراوان داشتند. حال اهلیت آن را داشته باشند یانه. در مشرق اسلامی شاعرانی چون ابو الطیب المتنبی و ابوفراس الحمدانی و ابوالعلاء المعری و شریف الرضی و شاگردش مهیار الدیلمی و ابن الفارض ظهور کردند و در میان ادباء و مؤلفین کسانی چون ابن العمید و صابی و همدانی و خوارزمی و ابوالفرج الاصفهانی نام آور شدند.

اما این شکوفایی را به تقلید گرایشی شدید بود و به جمود و خشکی ممتاز. قرایح اندک اندک بسته شد و شعر با همان سبک و سیرت معهود خویش در خاطر شاعران میچرخید و گویی تمام درها به آفاق نوین هنری بر رویش مسدود شده بود. تکرارهمان معانی و مضامین قدیم شایع شد و سرقات شعری که بیانگر فقر ذوق و اندیشه بود رواج گرفت. در کتابت هم اقتباس و تضمین عملی رایج گردید. تنها از اهل قلم اندکی بودندکه از این آفات در امان ماندند که از آن میان برخی به تجدید بعضی از ابواب شعر که جامعه بیشتر از ابواب دیگر خواهان آن بود، چون فعس فلسفی و صوفیانه روی آوردند و این خود از علل رواج بیشتر تصوف و فلسفه گردید.

نین به سبب شیوع جنگها شعر فغری و حماسی از رواجی شایان برخوردار بود. آشفتگی اجتماعی سبب شدکه شاعران زبان به شکایت بگشایند از این روابیاتی مستقل یا در ضمن قصاید درنکوهش دهر (روزگار) می سرودند. آنها را «دهریات» می خوانند.

نویسندگان همهٔ هم خود را مصروف مفردات و شیوههای معقد تعبیر کردند و غرق در تصنع شدند. مثلا بعضی رسائلی ابداع میکردندکه چون از اینسو می۔ خواندی رساله بود و چون از آن سو میخواندی جواب رساله. یا رسائلی ترتیب میدادند بدون آنکه یکی از حروف منفصل در آن آمده باشد و ازینگونه کارهای بیهوده و پهلوان پنبهای.

شاعران نیز از پی نویسندگان افتادند و به رقابت با آنها پرداختند: قصائدی ترتیب دادند همه حروفش نقطهدار بود یا بی نقطه یا التزام در دو یا سه حرف در قافیه که همهٔ اینها موجب تعقید لفظی و معنوی می گردید. علاوه بر اینها سخافت موضوع درد دیگری بود. این متصنعان گاه آنچه می سرودند از قلمرو شعر

. . بهدور بود و آنچه می نوشتند جز معجونی از هزل و هرزگی هیچ نبود.

در این روزگار شعر و نثر به هم در آمیخته شد. نویسندگان نثری شعرگونه مینوشتند و شاعران نظمی نثرگونه. شاعران شیوهٔ ترسل را به کار گرفتند و به عنوان براعت استهلال در آغاز و به قصد دعا در پایان چه جملات مصنوع که نمی۔ بافتندو هیچ از تکرار و حشو و آوردن جملات معترضه اباء نداشتند. نویسندگان هم به نوبهٔ خود به سخن منظوم روی آوردند و نوشته های خود را به ابیاتی که خود می ساختند بینباشتند. نتیجه آن شد که یک سلسله آثار سخیف و بی ارزش در عرصهٔ ادب ظاهر شد. جای تعجب هم نیست، زیرا شاعر با نویسنده فرق دارد شاعر چه بسا نوشتن برایش دشوار باشد آنچنانکه سرودن شعر هم بر نویسنده دشوار می آید.

یکی دیگر از علل این جمود و تقلید این بود که عرب در شعر خود از جنبه های فکری و علمی و تحلیلی انصراف جست و ناقدان نیز بهجای معانی به شدت اسلوب را مورد ستایش قرار میدادند تا آنجا که می پنداشتند اسلوب بزرگترین پایه و اساس ادب است.

در میان اینجمود ادبی و در این جو سیاسی و اجتماعی سراسر آشفتگی که فریاد شورشگران و بدعتگذاران و اصحاب آراء و عقاید گونهگون فلسفی در آن طنینانداز شده بود و عصبیت عربی روبهانحلال میرفت، در این دورهای که عرب مغلوب شده بود و گروهی از آنها به شام و جزیره کوچ کرده بودند و آنها که مانده بودند به خواری افتاده بودند، در عصری که بلاد اسلامی به دست امرای ایرانی و غیر ایرانی افتاده بود، و قدرت به دست سران سپاه و بزرگان ملك، به صورت «دنیا از آن کسی است که پیروز شود» افتاده بود، ودر زمانی که دین وسیله ای بسرای محول به مقاصد مادی شده بود، در محیطی که هر انسان جسور و سرکشی را فرا میخواند تا راه و روش سران سپاه و بزرگان را پیشه کند و به آنان میخواند تا راه و روش سران سپاه و بزرگان و بدعتگذاران را پیشه کند و به آنان به تشبه جوید، مردی ظهور کرد که هم در او نبوغ بود و هم جسارت و سرکشی، او به تنهائی نمونهٔ یك ملت و یك عصر در جامهٔ یك شاعر بود. آری، این مرد ابوالطیب المتنبی بود.



**زندگی** ابوالطیب احمدبن الحسین معروف بهمتنبی عربی الاصل و از بنیجعفه است از قبایل کهلان، از اعراب قحطانی. در سال ۹۱۵ م / ۳۰۳ ه در کوفه در خانوادهای فقیں ودر معلهای موسوم بهکنده متولد شد از این رو او را بهلقب کندی نیز می۔ خوانند. پدرش سقای معله کنده بود و مردم او را عبدان سقا میخواندند. ابوالطیب در خردی مادر را از دست داد و جدهاش وظیفهٔ مادریاش را بهعهده گرفت.

در کوفه یکی از مراکز تمدن عباسی و مهمترین و قدیمیترین مرکز تشیع، پرورش یافت. دیری نپایید که بهنیروی حافظه و هوشیاری و قدرت بر نظم شعر شهرت یافت. او برخلاف دیگر کودکان زندگی را بهدیده جد مینگریست.

در سال ۹۲۵ م / ۳۱۵ ه قر مطیان بر کوفه استیلا یافتند. شاعی با خویشاوندان خود به شرق سماوه گریخت \_ سماوه وادیی است میان کوفه و شام \_ دو سال در آنجا ماند و با اعراب بدوی آمیزش کرد و در زبان اصیل عربی مهارت یافت. سپس در سال ۹۲۷ م / ۳۱۵ ه به کوفه بازگشت و به یکی از اعیان شهر موسوم به ابو الفضل کوفی پیوست. این ابو الفضل بر مذهب قر مطیان بود، شاعی نیز به مذهب قر مطی در آمد.

در اواخر سال ۹۲۸ وارد بغداد شد و بهمدح محمد بن عبیدالله العلوی زبان کشود. ولی در بغداد درنگش بهدراز نکشید و راهی قدام شد و در آنجا مدتی میان بادیه وشهر درآمد و شد بود. در این مدت بسیاری از لغات قصیح و غرایب لغات و اشعار جاهلی را بهخاطر سپرد، و بافلسفهٔ بدبینانهٔ رواقی آشنا شد. ظاهراً شاعر جوان در این سیر و سفرها چنانکه خود میخواست از شعرش بهرهای نگرفت. نشان نومیدی در اشعاری که دراین ایام سروده است آشکار است و بهمردم و زندگی خشمگین: این فضلی اذا قنعت من الدهر بعیش معجل التنکید ابدا اقطع البلاد و نجمی فی نحوس و همتی فی سعود «اگر از روزگار به یك زندگی كه، ناخوشیهایش اینگونه شتابان برمن می تازند، خرسند گردم پس فضیلت من كجاست؟ همواره گرد بلاد میگردم در حالی كه ستارهام روی در نحوست و همتم روی در سعادت دارد.»

و چنانکه در این ابیا**ت گو**ید:

| و قود الخيل مشرفة المهوادى   | أفكر في معاقـرة المنايـا   |
|------------------------------|----------------------------|
| بسفك دم الحواضر والبوادي     | زعيم للقنا الخطى عزميي     |
| وكم هــذا التمادي في التمادي | الى كم ذا التخلف والتـوانى |
| بيع الشعر في سوق الكساد      | وشغل النفسعن طلب المعالى   |

«همواره بهملازمت جنگها و تاختن اسب بر دشمنان می اندیشم. ارادهٔ من، نیزهٔ خطی مرا در ریختن خون مردم شهرها و بادیه ها کفیل است. و بدان می اندیشم که تاکی در طلب معالی کوتاهی و سستی بخرج دهم. و این کار تا به کی ادامه خواهد یافت. و تا کی باید از معالی رخ برتابم، به فروختن شعر در بازار کساد آن پردازم.»

و يا اين بيت:

فالموت أعذر لی والصبر أجمل بی والبر أوسع والدنیا لمن غلبا «اگر در طلب معالی بمیرم معذورم و شکیبایی از جزع و زاری مرا زیبنده تر و بیابان از تنگی شهر برای من گشاده تر و دنیا از آن کسی است که غلبه کند.»

متنبی در اواخر سال ۹۳۳ م / ۳۲۱ ه به لاذقیه رفت، در حالی که خشم و طغیان همهٔ وجود او را پر کرده بود. در آنجا به بعضی از قرمطیان پیوست، گرایش او به این مذهب به روحیهٔ انقلابی او نیرو بخشید، از آنجا به سماوه بازگشت، تا بدویان را که مردمی جنگجو و همواره آمادهٔ خروج بر سلطان بودند به پیروی از خویش فراخواند.

بعضی از مورخان میگویند که او یك بار آنهم در بادیهٔ سماوه شورش کرد و بعضی میگویند دوبار: یك بار در کوفه دست به شورش زد، این شورش رنگ جانبداری از علویان را داشت. حاکم شهر او را دستگیر کرد و به زندان افکند، تا کسی با عقاید او آشنا نشود و پس از چندی آزادش نمود. و یك بار هم در سماوه که به میان قبیلهٔ بنی کلب رفت و ادعا کرد که علوی است و گروهی از اعراب از او

اطاعت كردند.

نیز در این باب که چرا اور ا متنبی (آنکه به دروغ دعوی پیا، بری کند) خوانده اند، اختلاف است. ولی آنچه مسلم است این است که شاعر شورشی را رهبری می کرده که رنگ دینی و سیاسی داشته است. او که مردی گشاده زبان و خوش بیان بود توانست بنی کلب را از پی خود بکشد. شاید هم در میان آنها دعوی نبوت کرده باشد و چیزهایی هم برآنها خوانده باشد، تا بگوید که براو وحی نازل می شود. چون کار شورش بالا گرفت لؤلؤ که از جانب اخشید، امیر حمص بود با لشکری قصد او کرد، پس از نبردی که پیروانش پراکنده شدند و خودش اسیر گردید و به زندان افتاد، فتنه پایان گرفت. در زندان از دعوی خود تو به کرد، ولی از آن پس او را متنبی خواندند. قصائد او در این دوره حکایت از روحیهٔ انقلابی او دارد:

| وينجلى خبرى عن صمة الصمم    | سيصحب النصل مني مثل مضربه  |
|-----------------------------|----------------------------|
| فالآن اقحم حتمي لات مقتحم   | لقد تصبرت حتى لات مصطبسر   |
| والحرب اقوم من ساق علسي قدم | لاتركن وجـوه الخيـل ساهمـة |

«شمشیں چون در کف من باشد همراه مردی است چونان خود شمشیں تیز و برنده و او مردم را آگاه خواهد ساخت که من دلیرترین دلیرانم.

شکیبایی ورزیدم تا بدانجا که دیگر از شکیبائی نشانی نماند و اکنون خودرا بهورطهٔ مهالک میافکنم تا آنجا که مراد حاصل آید و مهالکی باقی نماند.

اسبان را بهگیرودار کار زار میافکنم تا آنجا که رنگ چهرههایشان دیگرگون شود و جنگ همچنان استوار چنانکه ساق بر قدم قد برافرازد.»

میان سالهای ۹۳۹–۹۳۹ م شاعر در شام میگشت و بیآنکه به شخصیت خود بیندیشد به مدح مردانی از هررتبه و مقام می پرداخت. دراین سالها به نزد بدر بن عمار مردی عربی الاصل که فرمانده سپاه طبریه بود رفت و دو سال در خدمت او بود. متنبی می پنداشت گمشدهٔ خود را در وجود او یافته است، زیرا همهٔ خصایص قومی چون مردانگی و بزرگواری را در او می دید. اما دیری نپائید که حاسدان فتنه آغاز کردند و میان او و بدر اختلاف افکندند تا آنجا که بدر متنبی را ازخود دور ساخت و شاعر بار دیگی راه آوارگی در پیش گرفت واین آوارگی از سال ۹۴۱ م تا ۹۳۷ م مدت گرفت. در این ایام بودکه خبر وفات جدهٔ خود را شنید ودر قصیده ای که حاوی تمام شور بختیهای اوست برایش مرثیه گفت و بار دیگر اندیشهٔ شورش در سرش افتاد:

مدحت قوماً، و ان عشنا نظمت لهم قصائداً من اناث الغيل و الحصن تحت العجاج قدوافيها مضمرة اذا تنوشدن لم يدخلن فى أذن «قومى را مدح كردهام كه شايسته مدح نبودهاند و اكر عمرى يابم برايشان قصائدی که ابیاتشان اسبان نر وماده باشند خواهم سرود.

و قافیههایش چونان اسبان مسابقه در زیر گرد پنهان باشند. نه از آن دست ابیات و قافیههایی که چون خوانده شوند در گوشها جای گیرند.»

در سال ۹۴۸ م سیف الدوله به انطاکیه آمد. ابو العشائر حمدانی ممدوح متنبی در آنجا بود. او متنبی را به سیف الدوله معرفی کرد و متنبی در ستایش او قصیده ای پرداخت. سیف الدوله مردی عربی الاصل بود که در سال ۹۴۴ م به امارت حلب رسیده بود. امیری دوستدار ادب و اهل ادب بود. در دربار او گروهی کثیر از شاعران گرد آمده بودند تا آنجا که ابن خلکان گوید: «می گویند بردرگاه هیچ پادشاهی و خلیفه ای آنهمه از بزرگان شعر گرد نیامده اند که به درگاه سیف الدوله گرد آمده بود.» سیف الدوله این شاعر تازه را همراه خود به حلب برد. متنبی در نزد او مقامی ارجمند یافت و در بعضی از لشکر کشیه ایش علیه رومیان و قبایل بدوی شرکت جست.

روحیهٔ متنبی با روحیهٔ سیفالدوله عجیب سازگار بود، این سالها از خوشترین و پربارترین سالهای عمر او به شمار است. همچنانکه سیفالدوله در بزرگداشت جانب او مبالغه میکرد شاعر نیز با سرودن مدایح شگرف خود امیر حمدانی را در جهان بلند آوازه ساخت. اما این بار نیز حاسدان آرام ننشستند. سخنچینی و تهمتزنی بالا گرفت و او همچنان مغرورانه پایداری میکرد. عاقبت مشاهده کرد که سیفالدوله با او دل بد کرده است، تا یک روز میان او وابنخالویهٔ نحوی در پیشگاه سیفالدوله مناظرهای درگرفت که به ناسزا و دشنام کشید و ابنخالویه با کلیدی که در دست داشت بر سر متنبی زد و متنبی با دلی لبریز از خشم و کینه و اندوه بهشت گمشده خود، حلب را ترک گفت.

شاعر از حلب به دمشق آمد ولی در آنجا درنگ نکرد، و راهی فلسطین شد و به شهر رمله درآمد. کافور اخشیدی در مصر آوازهٔ او را شنیده بود. دوست می داشت که شاعری بزرگ چون متنبی در دربار او باشد این بود که به امیر رمله نوشت و او را طلبید. این کافور برده ای زیرك بود، در خدمت ابوبکر محمد بن طغج فرمانروای مصر. کافور پس از وفات سرور خود زمام مملکت را از دست فرزند او گرفت و بااستبداد تمام به حکمرانی پرداخت. متنبی به قصد دیدار با کافور راهی فسطاط پایتخت مصر شد و کافور را مدح کرد. کافور برای آنکه او را نزد خود نگهدارد به او وعده حکومت داد. متنبی به این وعده دل خوش گرد. زیرا حکومت نگهدارد به او وعده حکومت داد. متنبی به این وعده دل خوش گرد. زیرا حکومت چیزی بود که سالها آرزویش را در سر می پرورانید. علاوه براین وسیله ای بود تا حاسدان خود را بدان سرکوب کند. دو سال گذشت و وعده به تحقق نیوست. متنبی تازه دریافت که این وعده چیزی جز فریب نبوده است. این بود که دست مودت به ماه دان در ای ان سرکوب کند. دو سال گذشت و وعده به تحقق نیوست. متنبی ازه دریافت که این وعده چیزی جز فریب نبوده است. این بود که دست مودت به ماه دانی ای این می در به دای داد و از او اکرام وانعام فراوان دید، ولی این شادمانی هم دیری نیائید و ابوشجاع بمرد و شاعر را در غم و حسرت فرو برد. متنبی خواست از مصر بگریزد ولی کافور مانع او شد و از بیم زبانش که مباد هجوش کند براو تنگ گرفت. در ژانویهٔ سال ۹۶۲ م برابر با ذی حجهٔ سال ۳۵۰ ه فرصتی به دست آورد و از مصر بگریخت و قصیده ای در هجو کافور ساخت و همه خشم و کین خود را در آن ریخت. پس راهی عراق شد و شرح این سفر و اماکنی را که از آن گذشته است در قصیده ای شیوا که به هجاء کافور خاتمه می یابد آورده است، با این مطلع:

الا كـل ماشية الخيـزلى فدى كـل ماشية المهيذبي

متنبی به بغداد آمد و حدود یکسال در آنجا ماند. در این ایام گروهی از علمای لغت و نعو از جمله ابنجنی و علی بن حمزة البصری گردش را گرفتند. او دیوان خود را برایشان شرح کرد و آنها نسخه ها برداشتند. سپس از بغداد به قصد دیدار ابن العمید راهی ارجان شد. ابن العمید وزیر رکن الدوله از آل بویه بود متنبی در شباط (فوریه) سال ۹۶۵ م / ۳۵۴ ه به ارجان آمد. سپس به خواهش عضد الدوله رهسپار شیراز شد. در مدیح عضد الدوله چند قصیده بپرداخت و از او صلات و انعامات بسیار یافت در آب (اوت) سال ۹۶۵ م / ۳۵۴ ه با شوق تمام عازم دیار خود شد در قصیده ای با این مطلع:

فدى لك من يقصر عن مداكا فلاملك اذن الا فداكا كه آخرين قصيدة او نيز هست، با او وداع كرد.

متنبی از شیراز به ارجان آمد و از آنجا روانهٔ واسط شد و پس از اندك درنگی عازم بغداد گردید. گروهی او را از این سفر كه راهش مكمن دزدان بود، منع كردند ولی او گوش به حرف كس ننهاد، و با فرزندش و تنی چند از بندگانش قدم در راه نهاد. قضا را فاتك بن جهل الاسدى با گروهی راه را براو بگرفت متنبی خواهر فاتك را هجو گفته بود. دراین برخورد متنبی كشته شد و دیوانش كه با خط خود آنرا نوشته بود پراكنده شد. این واقعه در ایلول (سپتامبر) سال ۹۶۵ م برابر با رمضان سال ۳۵۴ ه اتفاق افتاد و به زندگی پرنشیب و فراز او خاتمه داد.

آثار

از نثر ابوالطیب المتنبی جز چند نمونهٔ اندای بهدست ما نرسیده. از این مقدار میتوان حکم کرد که او نثری شیوا در عین حال آمیخته بهصنایع داشته است ولی آنچه از متنبی مورد نظر ماست شعر اوست.

متنبی خود نخستین کسی بود که دیوانش را گرد آورد و آن را برای مردم تدریس کرد و برای برخی از ابیات آن شرح و تفسیری بیان نمود. نیز برخی از ثقات اهل ادب دیوان او را از او روایت کردهاند، چون ابوالفتحبنجنی (۱۰۰۱م) که برآن شرح نوشته و در برخی از ابیات براو ایراد کرده است و دیگر علی بن حمزة البصرى (۹۸۵ م) واین همان كسى است كه متنبى هنگامى كه بعد از بیرون شدن از مصر به بغداد آمد در خانهٔ او وارد شد و تا زمان رحلتش مهمان او بود. نیز محمد بن احمد المغربى یكى از ائمه ادب و شعر كه دو كتاب یكى در فضائل او نوشت و یكى در رذائلش و قاضى محمد بن احمد بن قاسم المحاملى كه در بغداد دیوان متنبى را از خود شاعر سماع كرد.

اما شروح و تعليقاتی که برآن نوشته اند بسیار است. چنانکه به پنجاه اثر میرسد. از مشهورترین آنها یکی شرح ابوالعلاء المعری است (۵۸ ۱ م) و شرح واحدی (۱۰۷۵ م) و شرح عکبری (۱۲۱۹ ه) و شرح ناصیف الیازجی و شیخ ابراهیم الیازجی. یازجیها شرح خود را «العرف الطیب فی شرح دیوان ابیالطیب» نامیده اند و در ترتیب قصائد طریقهٔ واحدی را برگزیده اند.

همچنین دیوان متنبی بارها بهچاپ رسیده است. از بهترین و کاملترین چاپهای آن چاپ شیخ ابراهیم الیازجی است، در بیروت بهسال ۱۸۸۷ م.

دیوان متنبی همهٔ آنچه را که از او باقی مانده است در بردارد مگر پارهای که چندان درخور اعتنا هم نیستند. ابنجنی میگوید که شاعر خود بسیاری از اشعار خود را حذف کرد ولی بعضی از شارحان پارهای از آنها را بردیوان افزودند که بیشتر هم اشعاری ضعیف هستند.

شعر متنبی بر مدح و رثاء و هجاء و فخر دور میزند. گاه در ضمن آن غزل و وصف و حکم نیز دیده میشود.

اشعار متنبی متعلق به دو دورهٔ بزرگ است. یکی آنها که متعلق به دورهٔ کودکی شاعن است تا آنگاه که به سال ۹۴۷ م/۳۳۶ ه در رمله امیر حسن بن عبد الله بن طغج را مدح گفت و او در این ایام ۲۲ سال داشت و شاعری گمنام بود. ممدوحان او جز سه چهار تن که از آنها در کتب تاریخ ذکری رفته است باقی مردمی بی نام و آوازه بوده اند. به قول ثعالبی متنبی در آغاز میان «دور و نزدیك و بدبده و بلبل فرقی نمی نهاد» و مدایح خودرا به هروضیع وشریفی ارزانی می داشت. دیگر اشعاری که از ۹۲۷ م / ۳۳۶ ه تا پایان زندگی اش سروده، در این دوره جماعتی از امراءو ملوك را ستوده است. قصائد او دراین دوره هریك مقدمه ای دارد که به سبب انشاء آن اشارت می کند و غالباً آنها را متنبی خود برراویان دیوانش املاء کرده است. در این دوره کمتر قصیده ای از او است که خالی از تاریخ باشد.

شخصیت متنبی در شعرش شعر متنبی آیینه احوال اوست. به عبارت دیگر آن قدر دیوان او بیانگر شخصیت شعر متنبی آیینه احوال اوست. به عبارت دیگر آن قدر دیوان او بیانگر شخصیت شاعر است که می توان گفت در این باب دیوان هیچ شاعری به پای آن نمی رسد. متنبی در حکایت از احوال نفسانی خود، مولع بود، چنانکه در هیچ غزل یا فغر یا وصف یا شکوی یاطنز نیست مگر آنکه از خود سغنی به میان آورده است. حتی در مدایح که عادت براین بود که مادح، خود را بیقدر شمارد تا قدر ممدوح برافرازد. جای شگفتی هم نیست زیرا متنبی اغلب اشعار خود را در زمانی سروده که یا آرزوئی در دلش موج میزده یا از شکست آرزویی در رنج بوده است. اصلا او قادر به ابداع نیست مگر آنکه دستخوش یکی از این دو حالت گردد.

متنبی مردی جاهطلب بود و همواره در آرزوی سیادت و سروری تا آنجا که می توان گفت به جنون شهرت و مقام مبتلی گشته بود. نیروی جسمانی و شدت عاطفه و خودپسندی شگفت آورش این جنون را در او قوت می بخشید او در نظر خود بر تر از همهٔ آدمیان بود:

ان اکن معجباً فعجب عجیب لایری فوق نفسه من مزید «اگر خودپسندی میکنم این خودپسندی از مرد عجیبی است که بالاتر از خرد کسی را نمی بیند.»

او خود را عدیل پیامبران می شمرد. می پنداشت آنچه خداوند آفریده و نیافریده در برابر خلقت او ناچیز و در قیاس با همت او حقیر است. او پروردگار شعر است و خیل عظیم قوافی بندهٔ اوست. اگر به پیشگاه پادشاهان حاضر می شود برای رسیدن به هدفی متعالی است. به هنگام خواندن شعر چون دیگر شاعران در مقابل ممدوحان نمی ایستاد بلکه نشسته شعر می خواند، زیرا او خود هم طراز پادشاهان است واگر به او صله ای می دهند و ظیفه ای است که باید ادا کنند و در برابر گوهرهای منظوم او هر پاداشی اندك است.

متنبی در همه عمر برای رسیدن به آمال بلند خویش تلاش می کرد، خود مرد نبرد بود، شجاع و جنگاور، و زندگی را چیزی جز درگیری با حوادث و مبارزه نمی دانست. ستاینده قدرت بود در عین حال صبور و پایدار در مقابل مصائب. کجرفتاریهای روزگار از میدانش به در نمی کرد. متکبر و بلند همت بود. از آنچه فرومایگان را دلخوش می سازد دلخوش نمی شد. نه به له و لعب میل می کرد، نه به همنشینی با زنان و نه به باده گساری و می گفت:

فلا تحسبن المجــد زقـاوقينة فماالمجد الاالسيف والفتكةالبكن

«مجد و بزرگی را خیک شراب و کنیز خوشآواز میندار. مجد و بزرگی چیزی جز کوبیدن خصم ـ کوبیدنی که کس همانندش را نشنیده است. نخواهد بود.»

لذت زندگی او سوارکاری و نیزهگذاری بود. و پیمودن بیابانها و درافتادن در ورطه مهالك، برای رسیدن بهعزت. از اینرو دریچه قلبش را بهروی هیچ دلداری نمیگشود و هرگز قدم از دایرهٔ ادب و وقار بیرون نمینهاد. اگر هم به طلب مال برمیخاست بدان سبب بود که مال را نشان عزت و اعتبار میدانست. اما این جاهطلبی مفرط او را به پارهای انحرافات نفسانی سوق داد مثلا به آرزوهای معقول و محدود راضی نمیشد. چیزهایی میخواست که فراتر از طاقت او بود، چیزی عظیم و بی همانند که خود نیز بهخوبی نمیدانست که چیست. چیزی که جهان را به حیرت افکند و طنین هولناك آن همه جا را فراگیرد.

و تركك في الدنيا دويا كأنما تداول سميع المرء انمله العشر

«باید در جهان غلغله ای درافکنی آنسان که سرانگشتان دهگانهٔ آدمی از پی یکدیگر گوشش را بگیرند.»

و او در همهٔ این احوال از فاصلهای که میان قدرت امکانات خود و آرزو . هایش وجود داشت بیخبر بود. از این رو گاه به سوی قله آرزوها می تاخت و گاه در ورطهٔ نومیدیها که از آن راه گریزی نمی شناخت، در می غلطید. تا روزی که به هوش آمد و اوضاع را به وفق مراد خود نیافت، این بود کـه سر بـه شور ش برداشت شورش علیه روزگار و همهٔ نظامش. بهمردم کینه میورزید و در آنبها به حقارت مینگریست. آن همه خوشبینی و بزرگواری و مردم دوستی ایام جوانی اینك به بد بينی و كينه توزی و تحقير بدل شده بود. جدی و گرفته و غمگين شده **بود، به** وسواس در همهچین مینگریست، میپنداشت که در هر کاری شکست می۔ خورد. همه هرچه بودند حاسدان بودند. تا بدانجا کشید که عاطفه از وجود او رخت بربست و کمتر محبت و اخلاص میورزید. کم حوصله و تندخو شده بود مسامعه و مدارا نمیشناخت، کوچکترین حادثهای او را بهخشم و دشنام میکشید. و اگر حرص سیری ناپذیرش به آرزوهایش نبود در این گرداب غرقه میشد. به راستی جای تأسف است که انسانی چون او این همه در تحقیر مردم و بدبینی و خودپسندی افراط کرده باشد و آن همه ارزشهای معنوی را بیقدر شمارد و با وجود آن مطامع گسترده آن همه کو ته بین و چسبیده به زمین باشد و جز به اهداف مادی ننگرد. شاید زندگی او در بادیه را در پدید آمدن این روحیه تأثیری بوده است همچنانکه عشق او بهسروری و نفرت او از عبودیت هم از ارمغانهای بادیه است.

می توانیم در دیوان متنبی به اعتبار بروز شخصیت او در شعرش، چهار دورهٔ مهم را تشخیص بدهیم:

یکی ایامی که هنوز به سیفالدوله نپیوسته بود. شعن او در ایــن ایام شعن فتوت است. فتوت جوانی که با عشق بهمجد و عظمت پرورش یافته و همواره برای دست یافتن به آن دو با تکیه بر قدرت و توان خود کوشیده است. در این ایام شعن را به عنوان وسیله ای می شناسد که می توان به پایمردی آن به اهداف خود رسید. شعن ش از روحی شعله ور می تراود، عشق و سبکی و غرور و اقدام بی هیچ رویه و حـدی در آن طنین می افکند. خشم خود را در شیپور شورش می دمد، در دمند است ولی نومید و ناتوان نیست. پیرو آرائی است که از علویان و قرمطیان به عاریت گرفته، آرائی که ترجیع بند آن خونریزی است.

شعی متنبی در این دوره فخی است و تهدید. شاعر در آن از مجد و سروری و غلبه و فرمانروائی سخن میگوید و مطامع رفیع خود را برمیشمارد وخویشتن را در سروری از همه سروران سزاوارتر میداند. حتی از اوزان او فریاد چکاچاك شمشیرها بهگوش میرسد:

> لا تحسن الوفرة حتى ترى منشورة الضفرين يوم القتال على فتى معتقل صعيدة يعلها من كل وافى السبال

«انبوه موی سی نیکو نیست مگر آنگاه که در روز نبرد افشان شود، بر سی مردی که نیزهای بهدست دارد و آن را از خون مردانی با سبیلهای ستبی پیدرپی سیراب میسازد.»

و عشق به ماجراجویی و غره بودن بر خود در ابیات او طنین انداز است: ردی حیاض الردی یا نفس واترکی حیاض خوف الردی للشاء والنعم

«ای نفس بهآبشخور مرگئ داخل شو و بیم از مرگئ را برای گوسقندان و اشتران واگذار.»

و **گاه چو**ن تندری بهنکوهش روزگار و مردم روزگار و فرمانروایان می۔ خروشد که:

أفاضل الناس أغراض لدى الزمــن يخلو مــن الهــم أخلاهــم من الفطن مدحت قوماً وان عشنا نظمت لمهم قصائــداً من اناث الخيل و الحصن تحت العجــاج قوافيهــا مضمــرة اذا تنــوشدن لــم يدخلن فــى أذن

«مردم برتر هدفهای خدنگ روزگارند. آنکس از اندوه تهی است که از زیرکی تهی باشد.»

قومی را مدح کردهام که شایستهٔ مدح من نبودهاند و اگر عمری بساشد برایشان قصائدی که ابیاتشان اسبان نر و ماده باشند خواهم سرود. و قافیه هایش چون اسبان مسابقه زیر گرد پنهان باشند. نه از آن ابیات و قافیه هائی که چون خوانده شوند در گوشها جای گیرند.»

و بدینگونه سستی و کندی به عزمی سرکش که با روزگار پنجه درمی افکند تبدیل میشود: فلا عبرت بي ساعة لا تعزني ولا صحبتني مهجة تقبل الظلما

«ساعتی بر من نگذشته است که من در آن ساعت عزیز نبوده باشم. و هرگز در سینهام دلی نبوده که پذیرای ستم بوده باشد.»

اشعار متنبی در این دوره دارای صبغه انسانیت است، یعنی حاصل چیزی است که شاعر از تعلیل نفس و آلام نفسانی خود و تأمل در ذات خود در ساعات تلخکامی و شدت حاصل کرده است. و این تعلیل به نوع خاصی در شعرهایی که در فاصله مصاحبتش با بدربن عمار و پیوستنش به ابو العشائر سروده است آشکار است. شاعر در این ایام به تفسیر دل خویش و به کاوش در وجود خود می پردازد و از آن آراء و نظرات خود را استنباط می کند.

اما دورهٔ دوم از شعر متنبی شامل اشعاری میشود که در حلب آنگاه که نزد سیفالدوله بوده است سروده. شاعر در این ایام سی سالگی را پشت سر نهاده بود و تلخ و شیرین روزگار را چشیده بود و مردم را تا اعماق قلبشان آزمودهبود.

در این دوره شعی او شعر کسی است که در کار خود پیروز شده و به آنچه میخواسته رسیده است، هرچند از شر حسودان نرسته. متنبی این اشعار را در دربار امیری که در نظر او نمایندهٔ قومیت عرب است و خواستهای او را در شیوهٔ سوار کاری و قهرمانی و صعود به قلل تعالی ارضاء می نماید، سروده است. پس شعر او شعر قومیت و جهاد است. شعری است که قلب آدمی را از منزلتی به منزلتی دیگر نقل می کند، یعنی از منزلت احساس شخصی منفرد و تنگ میدان، به احساس شخصی که در جامعه نفوذ می کند و با سیاست در برخورد است و امید بدان بسته که سیف الدوله قدرت را به عرب بازگرداند.

ما در اشعار این دورهٔ او قلب شاعر را لمس میکنیم که بهفرح و اهتزاز می طپد، لبریز از اطمینان است و از دیگر سو به انواع کید و رقابت و حسد، در حلقهٔ دشمنان بسیار معصور و هربار امیر از او اعراض میکند تا آنجا که کار به جدائی نهائی میکشد. در اینجا نزاعی است در درون شاعر، کشمکشی است میان شادمانی سرشار و حسرت و نومیدی نهان. و این امر او را واداشته تا به درون خود رجوع کند و هرشادمانی و المی را که در آن جای دارد به تمامی برگیرد و الحق صافی ترین شعر غنائی است تغنی کند و گاه نوای زیباترین شعر حماسی را سر دهد و زمانی چنان کلمات حکمت آمیزی را ـ که با بلیغترین اشعار حکیمانه پهلو میزند ـ به سلک نظم در آورد. مثلا دریکی از ساعات که در نشاط غوطه ور و از مفاخرات قومی سرمست است در مدح سیف الدوله می سراید:

| كفاها فكان السيف والكفوالقلبا | اذا الدولة استكفت به في ملمة |
|-------------------------------|------------------------------|
| فكيف اذا كانت نزارية عربا     | تهاب سيوف المهند و هيحدائد   |

دورهٔ استقرار – شعر – ابوالطیب المتنبی

«چون دولت در دفع مشکلی از او یاری خواهد بهیاریش برخیزد، بهشمشیر و دست و دل.

مردم از شمشیر هندی که آهنی بیش نیست میترسند اما چگونه استشمشیر عربی نزاری؟»

و در یکی از ساعات رنج بهفخر زبان میگشاید:

أنا الذى نظر الاعمى الى أدبى و أسمعت كلماتى من به صمم الخيل والليل والبيداء تعرفنى والسيف والرمحوالقرطاسوالقلم

«من آنم که نابینا در ادب من نظر کند و آنکه ناشنوا است سخن مرا بشنود. اسب و شب و بیابان مرا میشناسند نیز شمشیر و نیزه و کاغذ و قلم.»

اما دورهٔ سوم در شعر متنبی، اشعاری است که در مصر بعد از ترک سیف الدوله و محیط عربی مآب دربار او سروده است. شاعر با خشم و اندوهی بسیار به ستایش قومی میرفت که از آنان کراهت داشت و تنها بدان خاطر که مالی فرا چنگ آرد تا از سرزنش اعداء و شماتت حسودان برهد و به پارهای از آرزوهای خویش دست یابد.

اشعار این دورهٔ او تا حد زیادی بیانگر آلام روحانی اوست در واقع عصارهٔ روحی است درمانده که هنوز به آینده طمع بسته بی آنکه خواریهای گذشته را به فراموشی سپرده باشد. زبان او زبان کسی است که روزگارش درهم کوفته و اینک اندکی به نرمی گراییده و به هنر و سیاست میل کرده است. از این رو سخن او در این سالها لبریز از معانی جاویدان انسانی است که از درون یک قلب مجروح و روح مغموم تراویده است.

نیز در این دوره ابوالطیب دست بهیک ابتکار جدیدی زده است و توانمندی خویش آشکار ساخته و آن پرداختن قصائدی است که باید از مبتکرانهترین و ماهرانهترین شعر طنزی بهشمارش آورد.

مصر به متنبی حزنی طولانی و عمیق و تأملی که اورا تاسرحد فلسفه ارتقاء داده است، بیاموخت. همچنانکه به او آموخت که چگونه هجوهای گزنده و درعین حال ماندنی و پندآمیز بسراید:

اذا ساء فعل المرء سائت ظنونه و صدق ما يعتاده من توهم ...
 فأحسن وجه فى الورى وجه محسن و أيمن كف فيهم كف منعم
 ما كل ما يتمنى المرء يدركه تجرى الرياح بما لا تشتهى السفن

« چون مردی عملش بد باشد بهمردم هم بدگمان می شود. و همان او هامی را که بدان خو گرفته است، راست می شمارد. ـــزیباترین چهرهها در میان مردم چهره نیکوکار است، و خجسته ترین دستها دست بخشنده. ـــ نهچنین است که آدمی هر روز آرزوئی که کند بدان رسد، گاه باد به سویی میوزد که کشتیها خواستار آن نیستند.»

اما دورهٔ چهارم و آخرین دورهٔ اشعار او ایامی است که از مصر بیرون آمده و راهی عراق و ایران شده است.

متنبی در این دوره همانند چراغی است که پیش از خاموش شدن، کوتاه شعلهای میکشد. گویی ازهمهٔ آرزوهایش چشم پوشیده، یا از تحقق آنها نومید شده است، به نرمش و مدارایش درافزوده از آن اوج پندار فرود آمده است. آنچه شایان ذکر است این است که به طبیعت روی آورده و به شیوهای که در او شناخته نبوده است به توصیف آن پرداخته. از آن جمله وصفی است که از شعب بوان ـ در فارس ـ آورده. مثلا در توصیف انبوه درختانش میگوید:

| دنانيرا تفس منالبنسان     | وألقى الشرق منها في ثيابي |
|---------------------------|---------------------------|
| بأشربة و قفن بـــلا أوان  | لبها ثمر تشيه اليك منه    |
| صليل الحلي في أيدىالغواني | و أمواه تصل بہا حصاها     |

«پرتو آفتاب که از لابهلای شاخهها میتابید سکههای طلا بر جامه من میریخت سکههایی که بههنگام گرفتن میگریختند.

در آنجا میوههایی است که از درون پوست شرابهائی را که بدون ساغر بر پای ایستادهاند، بهتو تعارف میکنند.

و آبهایی است که چون بر سنگریزهها جاری می شود، از آن صدایی برمی۔ خیزد چون صدای دستبندهای زنان خوبروی.»

### اغراض و فنون شعری او

متنبی هم، چون شعرای پیش از خود در همان ابواب معهود شعر عرب، یعنی مدح و رثاء و وصف و هجاء و فخر و غزل و امثال آن داخل شده است. ولی در هریك ازاین ابواب كه طبع آزمایی كرده نیك از عهده برآمده است. حتی به خاطر نبوغ و وسعت درك و قدرت المهام، در تمام این موضوعات چه در لفظ و چه در معنی نو آوریهای فراوان دارد. از آن جمله قصائدی است كه حاكی از عواطف و آراء شخصی اوست، متضمن سمو نفس و علو همت و اعراض از پستیها و فرومایگیها، و نیز یك سلسله حكمت اخلاقی و اجتماعی كه خاص خود اوست و بس. متنبی به پایمردی نیروی بیان توانسته است تا به بسیاری از اقوال و حكم خود كلیت بخشد. از این رو بسیاری از ابیات او به صورت ضرب المثله ایی در زمینه های اخلاقی و اجتماعی در آمده است.

دورة استقرار \_ شعر \_ ابوالطيب المتنبى

اینک به بیان اهم اغراض و فنون شعری که ابوالطیب درآنها طبع آزموده است می پردازیم.

#### مدح

مدح، بیشتر دیوان او را اشغال کرده است و در این شگفتی نیست. او از همان زاویهای به شعر می نگرد که همهٔ شعرای معاصر ش نگریسته اند، یعنی شعر را وسیله ای برای گذران زندگی و رسیدن به مجد و عظمت به حساب می آورد. متنبی مردی عرب بود با بسیاری از گرایشمها و اخلاقیات اعراب بدوی. او به آشکارا می دید که بزرگان زمانش تا چه حد فریفتهٔ ستایش از خود هستند و تا چه پایه در این امر به رقابت با هم برخاسته اند این بود که او نیز به مداحی پرداخت و خود را در این ورطه غرقه ساخت و تا مالی فراچنگ آرد، در هرکاخ رفیعی را زد. زیرا سر آن داشت که مردی بزرگ شود و بزرگی بدون مال میسر نبود:

فلا مجه في الدنيا لمن قل ماله ولا مال في الدنيا لمن قل مجده

«در دنیا مجد و بزرگی برای کسی که مالش اندك باشد، نیست. و در این دنیا برای کسی مجد و بزرگیاش اندك باشد، مال نیست.»

ستایش ممدوح وابسته است بهادامهٔ عطایا و صلات او، تا آنجا که چون ممدوح در عطا غفلتی ورزد، ستایش بهنکوهش بدل می شود و شاعر از او روی برمی تابد و خشمگینانه به دیاری دیگر می رود تا ممدوح دیگری بجوید. البته یکی از علل این زودرنجی شاعر اعتباری است که برای شعر خود قائل است، که عطای ممدوح را هرچند هم که فراوان باشد در مقابل شعر والای خویش به چیزی نمی شمرد.

متنبی نزدیك به پنجاه تن را مدح گفته و اكثر شان از صاحبان مراتب عالیه هستند. از آنجمله از سیف الدولة الحمدانی امیر حلب نام می بریم كه تقریباً یك سوم دیوان شاعر مدایح اوست، نیز بدر بن عمار سردار عرب كه اعاجم را سبب پاره پاره شدن مملكت عربی می دانست، از این رو به آنها كینه می ورزید، و همین امر موجب شده بود كه متنبی را به خود نزدیك گرداند. دیگر از ممدوحان بنام او ابو العشائسر الحمدانی والی انطاكیه از جانب سیف الدوله است و نیز عضد الدوله از آل بویه.

معانی مدایح او همان است که از دیگر شاعران مداح شنیده ایم، از کرم و شجاعت و رجاحت عقل و وسعت ادراك و قوت حزم و حسن تدبیر و نواخت دوستان و سرکوبی دشمنان و از این قبیل. بعضی از ممدوحان بحق درخور این اوصاف بودند چون سیف الدوله که واقعاً به سخاوت و شجاعت و جنگ آزمایی و کسب پیروزیمای درخشان آراسته بود. تا آنجا که شکستهای او دربرابر سپاه روم نیز شاعر را به تفاخر وامی داشت که سپاه عرب با شمار اندك چگونه دربرابر آن دریای لشکر پایداری کرد، و هرچند کارش بهشکست کشید.

متنبی خود مردی نیرومند بود و ستایندهٔ نیرومندی. از سوی دیگر به مال و خواستهٔ دنیوی سخت پای بند و چون شعرش پیوسته به وجود اوست، این دو گرایش از عوامل شگرف مدایح او به شمارند. از این رو مدح او گاه عام است و ممدوخ خاصی را در نظر نمی آورد: ممدوح او یک موجود ایده آل است که به دو صفت از صفات عالیه متصف است: قدرت و سخاوت. چنین ممدوح ایده آلی است که مخیله شاعر را می نوازد و قلب آهنین او را خشنود می سازد، زیرا نمونهٔ یک انسان والای عرب است.

**اسلوب** متنبی در مدح همان اسلوب قدیم است. می بینیم که قصیده را با تغزلی در وصف مرکب خود که او را به سوی ممدوح می برد آغاز می کند تا آنجا که به مدح گریز می زند. اما هنگامی که شاعر دستخوش هیجانات روحی خود می گردد تغزل اندك و بیرنگت می گردد، چنانکه در اکثر مدایح او برای سیف الدوله چنین است. گویی تغزل را به زودی خاتمه می دهد تا برای مدح و او صاف حماسی امکان وسیعتری داشته باشد.

ابوالطیب قبل از آنکه به حمد انیان بپیوند معمولا مدایح خود را از ستایش خود آغاز می کرد و به خیال خود، چون از خود آنهمه تمجید کند نتیجه اش آن می شود که مقام ممدوح نیز بالا رود، زیرا کسی در راه ستایشگری او قدم نهاده که خود از چنان مقام والایی برخوردار است. متنبی پس از ستایش از خود به بیان آراء خویش در امور دنیوی می پردازد و از روح شور شگر خود پرده برمی گیرد و بدین وسیله ممدوح را اندار و تهدید می کند. اما از آن هنگام که به بنی حمدان رسید از این شیوه سرباز زد \_مگر در اندك مواردی \_ ودیگر به ستایش از خود نمی پرداخت مگر در مواقعی که ساعیان و سخن چینان قصد او می کردند، و او می خواست از خود دفع مضرت نماید.

**ارزش مدایح** متنبی از چند جهت است. از جهت ادبی، در مدایح او معانی سخیف و الفاظ مبتذل و تعابیر پیچید، و مبالغه و غلو، مخصوصاً به هنگامی که شاعر در توصیف نیرومندی ممدوح به تشبیهات نادر و دور از ذوق می پردازد یا رعایت حرمت مقدسات را نمی نماید به چشم می آید. مثلا از این قبیل:

| تخص له الشعرى وينخسف البدر      | ــ متى ما يشر نحو السماء بوجهه،      |
|---------------------------------|--------------------------------------|
| بالخيل في لمهوات الطفل، ما سعلا | ـ فبعده والی ذا اليوم <b>لو</b> رکضت |
| الفرقــان والتوراة والا نجيــلا | _ أوكان لفظك فيهم، مــا أنــزل       |

«۔ چون روی خود بهآسمان نماید برای او شعرای یمانی فرو میافتد و ماه منخسف میشود.

ــ از آن پس تا به امروز اگن (تميم)، در گلوی کودکی اسب بتازد، کـودك سرفه نکند (از بس که این قوم ضعیف و ناتوان شده اند).

دورة استقرار .. شعر .. ابوالطيب المتنبى

\_ اگر سخن تو در میان آنها بود، خداوند قرآن و تورات و انجیل را نازل نمی نمود.»

ولی اینگونه موارد در مقابل آنهمه زیباییها و معانی ارزشمند چون آگاهی از اخلاق و زندگی عامه و تصویر صفاتی که برای هرممدوحی آرزو میکند و علو نفس در قطعات حماسی و طنین بلند موسیقی کلام بخصوص در مدایح سیفالدوله، بس اندك مینماید. این زیباییها برروی اوصاف مبالغهآمیز او پرده میکشند و قصیده را فضایی رفیع می بخشند و برتأثیر آن می افزایند، با چنان کوبندگی که از هر بیتی از آن خروش پرش تیرها به گوش می رسد. چنانکه در مدح سیفالدوله می گوید:

| كأنك فيجفن الردى، وهو نائم   | وقفت، وما في الموت شك لواقف |
|------------------------------|-----------------------------|
| ووجهك وضاح، و ثغرك باسم      | تمر بك الابطال كلمي، هزيمة، |
| تموت الخوافي تحتمها والقوادم | ضممت جناحيهم علىالقلبضمة،   |
| كما تتمشى فيالصعيد الاراقم   | اذا زلقت مشيتمها ببطونها،   |

«در آن هنگام که هیچکس را شکی در مرگئ نبود تو بر عرصهٔ قتال ایستادی، چنانکه گویی تو در درون پلکهای مرگئ فرو خفته، آرمیده بودی.

پهلوانان زخم خورده، گریزان از برابرت میگذرند، در حالی که چهر، تو بهشادی میدرخشد و لبانت خندان است.

دو جناح سپاه را در قلب پیچیدی آنسان که پیشتازان و ازپی آیندگان هلاك شدند.

اسبت را که در کوهستانها به تاخت آوری چنان صخرهها را با شکم پیماید که ماران عرصهٔ زمین را.»

مدایح متنبی مخصوصاً آنها که دربارهٔ سیفالدوله است از محسنات بدیعی چون طباق و دیگر بازیهای لفظی، خالی نیست و شاعر درآوردن آن صنایع که به شعر او قوت و تأثیری بسزا بخشیده موفق است. همچنین هنری که باید آن را قلب کردن معانی خواند، در سراسر قصائدی که درمدح کافور سروده مشهود است. در این قصائد نوعی سیاست به خرج داده، زیرا ممدوح بردهزادهای سیاه پوست است و او فقط از آنرو زبان به ستایشش می کشاید که از عطایا و بخششهایش برخوردار گردد. در ضمن مدایح کافور ابیاتی است در نهایت هنرمندی، مدح را با ریشخند به هم آمیخته و عتاب را با ملاطفت و نکوهش را باستایش. دلیل این مدعا را این بیت کافی است:

و ما طربي لما رأيتك، بدعـة، لقد كنت أرجوأن أراك، فأطرب

«اگر به هنگام دیدن تو به طرب آمدهام از آن شگفتی نیست، که امید آن داشتم که چون ببینمت در طرب آیم.»

متنبی معانی و اسالیب کمهن را اختیار میکند ولی همواره برآنها جامه ای زیبا میپوشد و از شخصیت و نبوغ خود روحی و حرارتی نوین در آنها میدمد، تا رنگٹ و جلای از دست داده را دیگربار بدست آورند.

مدایح متنبی از **ارزشمهای تاریغی** نیز برخوردار است او بیش از هرشاعر دیگر در شعر خود از نبردهای عرب با رومیان، همچنین از جنگهای سیفالدوله با دیگر قبایل، سخن گفته است، موضع او دربرابر رومیان مسوضع دشمنی است انتقامجو که از شکستشان شادمان میشود و در مسخره کردن و بدگویی از آنها مبالغت میورزد اما دربرابر قبایل عرب از آنجا که خود به خلوص عربیت خود می بالد موضع دیگری دارد. در عین اینکه از پیروزیهای امیر حمدانی شادمانی میکند از بلایی هم که برسر آن قبایل آمده است اندو هگین است و می کوشد تا خود را به نحوی در این میانه توجیه کند.

ابوالطیب شعر خود را از معلومات تاریخی انباشته است. او در همهٔ آن وقایع حضور داشته و در هرواقعه یك یا چند قصیده پرداخته است. بسیاری از زمانها و مكانها را كه مورخان از ذكر آنها غفلت ورزیدهاند، در شعر خود آورده است. درایت و سلحشوری سیفالدوله و كر و فر سپاه او را نیكو وصف كرده است. همچنین از انواع سلاحهای رومی و انبوهی سپاه و نظم و انضباط آن اطلاعات جالبی بهدست میدهد. چنانكه در این ابیات، با نوعی مبالغه:

| سروا بجياد مــا لـهن قــوائم؛ | أتسوك يجسرون الحديد، كأنما   |
|-------------------------------|------------------------------|
| ثيابهـم من مثلها والعمائم     | اذا برقوالم تعرف البيض منهم: |
| و في أذن الجوزاء منه زمازم    | خميس بشرق الارض والغرب زحفه، |

«غرق در آهن میآیند و اسبان برگستوان پوشیده را که پاهایشان از نظرها پنهان است به حرکت میآورند.

چون، سلاح آهنین برتنشان درخشد شمشیرهایشان از کـلاهخود و زره شناخته نشود.

سپاهی عظیم و کامل که مشرق و مغرب زمین جولانگاه اوست و غلغلهاش در گوش جوزاء پیچیده است.»

همچنین ما را از رسوم رومیان در فرستادن پیکها و رسولان برای بستن قراردادهای صلح آگاه میسازد. علاوه بر اینها معلوماتی در پیرامون احوال بسیاری از رجال چون سیفالدوله و کافور و دیگران بهدست میدهد.

از آنجا که متنبی شاعری بدبین است، از زمان خود تصویری زشت ارائه

دورة استقرار - شعر - ابوالطيب المتنبى

داده است. ولی طمعورزی و هجوم مردم را بر درگاه زورمندان بخشنده و کثرت حیلهها و توطئههای رجال علیه یکدیگی را نیکو وصف کرده است.

## عتاب

متنبی عتاب را در مطاوی مدایح خود آورده است از مشهورترین قصائد او در این باب میمیهای است دربارهٔ سیفالدوله با این مطلع:

واحر قلباه ممن قسلبه شبم ومن بجسمي وحالى عندهسقم

«چه آتشی در دل دارم از دست آن دلدار خاطرآسوده، آنکه هم بهتن و هم به حال بیمار او هستم.»

- و در این **قص**یده میگوید:
- يا أعدل الناس الا في معاملتي، فيك الخصام، و أنت الخصم والحكم

«ای عادل ترین مردم اما نه در رفتار با من،داوری نزد تو میآورم و تو هم خصم هستی و هم داور.»

عتابهای ابوالطیب بیشتر شبیه محاسبه است. در آنها نه اظهار خواری میکند و نه انکسار بلکه مزایا و برتریهای خویش را می شمارد و به آنها فخر میکند و آنها را با قلت التفات کسی که به عتاب او زبان گشوده است برابر می نهد و از او می خواهد که در شیوهٔ خود دیگرگونه نظر کند. اما با او سخن در شت نمی گوید، بلکه هنوز به مودت او امید می بندد. عتابهای متنبی قانع کننده و مؤثر و پر شکوه و زیبایند.

#### ر ثاء

در دیوان او چند قصیده در رثاء وجود دارد و مهمترین آنها یکی مرثیهای است که برای جده خود سروده و دیگر مرثیهای است در مرگ مادر سیف الدوله و پسرش و دو خواهر بزرگ و کوچکش و نیز مرثیهٔ محمدبن اسحاق التنوخی و عمهٔ عضدالدوله. اما از یکسو به سبب عدم رقت عاطفه و قوت روحی و از دیگر سو به سبب کثرت حوادث هولناکی که در زندگی خود دیده است شیوهٔ نوحه سرایی و گریستن را از یاد برده است. از این رو برای پوشانیدن ناتوانی خود به آوردن کلمات حکمت آمیز و بسط فلسفهٔ بدبینانه دربارهٔ مرگ و زندگی می پردازد یا به ستایش آن فقید و خاندانش زبان می گشاید و گاه کار را به مفاخرت و نکوهش خصمان می کشاند. در پاره ای از موارد مراثی او خالی از برخی سخافتها نیست و شاعر از حیطهٔ ذوق سلیم بیرون می رود. با این همه وقتی کسانی را که به واقع دوست میداشته مرثیه می گوید، اندوهی عمیق و سخت برسراس شعرش موج میزند، چنانکه گویی بند بند وجودش را می لزاند. از آن جمله است ابیاتی که در رثاء جده خود سروده است: آحن الی الکاس التی شربت بها واهوی، لمثواها، التراب وما ضما أحن الی الکاس التی شربت بها وار اتاها کتابسی بعد یاس و ترحمه فماتت سرورا بی، فمت بها غما حرام علی قلبی السرور، فاننی اعد الذی ماتت به بعدها سما... در آن آرمیده و عاشق آنچه خاکش دربر گرفته است. نامهٔ من پس از نومیدی و اندوه به دستش رسید او از شادمانی مرد و من از غم او. شادمانی بردل من حرام باد زیرا پس از او شادمانی را زهری کشنده می شماره.»

این صداقت نیز در رثای او برای ابوشجاع فاتك ــ مردی كه شاعر بهخاطر شجاعت وفاداریاش بهاو عشق میورزید ــ آشكار است و در آنقصیده از سهل انگاری كافور سخت اظهار تألم میكند. مطلع این قصیده این است:

العزن يقلق والتجمل يسردع والدمع بينهما عصبي طيسع

#### وصف

وصف را در دیوان ابوالطیب جایسی گشاده است ولی در سرتاسر قصائسد کوناگونش پراکنده و بهندرت قصیدهای میتوان یافت که از ابتدا تا انتها در این مقوله باشد.

از آنجا که توجه و نظر متنبی به درون مردم و اخلاق و روحیات آنها بیشتر از پدیده های خارجی و مرئی است، وصف طبیعت و مناظر خارجی در دیوان او اندك است. از دیگرسو به سبب شدت گرایش او به بدویت مانند شاعران حضری مثلا ابن الرومی، مجذوب رنگ ونگارها و تجملات ظاهری زند گی نمی شد و چون خود شیفتهٔ قدرت و قوت بود، اگر هم چیزی توجهش را به خود جلب کرده در شمار چنین موجوداتی بوده است چون شیر و شعب بوان و جبال لبنان و دریاچهٔ طبریه. و نیز جنگ یکی از چیزهایی است که شاعر را به هیجان می آورد. او را در وصف جنگ هجده قصیده و در حدود هفتصد و هفتاد بیت است. ابو الطیب در این قصائد و صف را با داستان پردازی و غنا و حماسه به هم آمیخته است.

متنبی را در وصف، اسلوبی خاص است، بخصوص در وصف طبیعت. متنبی در وصف کمتر بهجزئیات میپردازد زیرا ذکر جزئیات چیزی برشکوه و ابنهتآنچه بهوصفش میپردازد نمیافزاید. بهعبارت دیگر چون درپی نیرومندترین تأثیرات است، همواره خطوط مهم و چشمگیر اشیاء را ترسیم مینماید. متنبی مخصوصاً در وصف حیوانات برهمان تصویرهای قدما متکی است، ولی در پرداخت مطلب به شیوهٔ خود و زنگ و رنگی که به کلام ارزانی می دارد چنان جامه ای نو براندام آن می پوشد که چون سخنی نو جلوه می کند. از جمله در وصف شیر می گوید:

| فكمأنه آس يجس عمليلا    | يطأ الثرى مترفقاً من تيمه  |
|-------------------------|----------------------------|
| حتى تصير لرأسه اكـليلا  | و يــرد عفرته الى يأفوخــه |
| عنهـا لشدة غيظه مشغولا  | و تظنه، مما يزمجر، نفسه    |
| حتى حسبتالعرض منهالطولا | مازال يجمع نفسه في زوره    |

«به آرامی و تکبر بر زمین می رودگویی طبیبی است که نبض بیمار را می گیرد. یالمهایش را برروی سرش جمع می کند. تا برسرش چون تاجی نمایان گردد. آنچنان از شدت خشم و کینه می غرد که گویی از خود بی خبر است. همواره همهٔ نیرویش را در سینه اش گرد می آورد تا آنجا که تو عرض وطول تن او را یکی می پنداری.»

و با آنکه استادی ابوالطیب در تصویر صفات انسانی است، قصائد او از وصف زیبایی جهان وجود خالی نیست. چون از طبیعت المهام میگیرد گاه تابلوهای دلآویزی میآفریند آراسته بهدقتنظر و تعبیر استوار که در عین ایجاز در بیت بیت آن نبض زندگی می طپد.

اما بدون تردید قصائد رزمی او از موقعیت خاصی برخوردارند. البته این قصائد از نوع شعر حماسی دور از جنبهٔ شخصی چنانکه در دیگر زبانها متداول است، نیستند. زیرا متنبی هرگز نمیتواند شخصیت خود را فراموش کند او در بیشتر این معارك خود شرکت داشته و آنها را بهچشم دیده است و از آنها تأثیر گرفته و انعكاس آن تأثیرها در اعماق وجودش همچنان باقی ماندهاند. او صحنه های هولناك جنگ را در کاملترین شکل آن مجسم مینماید و ما را بهفضایی تیره از گرد سپاه میکشد که در آن جز برق شمشیرها نمیبینیم و جز چکاچاك سلاحها نمیشنویم. همهجا گرد است، نعره است جنبش است و کشتار است.

| م، وتــذرى عليهــم الاوصالا        | تحمل البريح بينهم شعر المها  |
|------------------------------------|------------------------------|
| قبل ان يبصروا الرماح خيسالا        | ابصروا الطعن في القلوب دراكا |
| فتولوا و فــــىالشمـــال شمــــالا | بسط الرعب في اليمين يميناً   |
| اسيوفـــاً حمــلــن ام اغـــلالا   | ينفض الروع ايديساليس يسدرى   |

«از نبرد در آن سرزمین دیری نگذشته بود، هنوز باد که می وزید مسوی سرکشتگان را برآنها می ریخت و دست و پاهای بریده را پرآنها می افشاند. چنان ترسیدهاند که بیش از آنکه نیزه های جانشکار را ببینند خیال ضربت آن را در دلها احساس میکنند. خوف و وحشت همه را فراگرفته، گویی دست راستش را بر جناح راست گشوده و دست چپش را برجناح چپ، تا همه رو در گریز نهادهاند.

وحشت چنان دستانشان را به لرزه انداخته که نمیدانند آنچه بر دست دارند شمشیر است یا غل و زنجیر.»

از هر بیت و هر لفظ و از هر قافیه دلاوری میجوشد. تصویرها و استعاره مای شاعر که همواره با نوعی مبالغه همراهاند بر شدت و صلابت آن می افزاید. تا آنجا که دکتر عبدالوهاب عزام میتواند – هرچند آمیخته با اندک مبالغتی – بگوید که: «ابوالطیب در قصائد رزمی... به درجه ای فرا رفته که هیچ شاعر و نویسنده ای نه پیش از این بدان درجه فرارفته و نه زین پس فرا تواند رفت. حتی این مقدار از شعر بلیغ حماسی که در دیوان این شاعر عرب گرد آمده است در ایلیاد وشاهنامه می نوان این عربی مقدار و رامایانای هندی همانندی برای آن عربی مقدان عربی می می می نوان و رامایانای هندی هماندی برای آن عربی مقدار می نوان یافت. می فرا تواند رفت. حتی این مقدار از شعر بلیغ حماسی که در دیوان این شاعر عرب گرد آمده است در ایلیاد و شاهنامه از شعر بلیغ حماسی که در دیوان این شاعر عرب گرد آمده است در ایلیاد و می نوان این نوان یافت. ماندی برای آن

#### هجاء

متنبی را به هجاء علاقهٔ چندان نیست. او طبعاً از هجاء بیار است. زیرا روح بزرگت او در فضای دیگری، در فضای عظمت میگردد و از اینگونه بازیهای سخیف بدور است.

از اینرو هجاء در دیوان او نادر است. کاه خشمگین می شود و بر دروغگویی چون کافور می تازد. زیرا شاعر بخاطر او سفری دشوار را بر خود هموار ساخت و با آنکه بدان رغبتی نداشت به طمع بخششهای او زبان به مدحش گشود ولی کافور به وعده های خود وفا نکرد. یا بر مردی دیگر چون ابن کینلغ می تازد زیرا از شاعر قصیده ای در مدح خود می خواست و چون سرپیچی کرد چند روز به زندانش انداخت و مانع سفر او از طرابلس به انطاکیه گردید. اما هجاءهای او از ضبه را خرود نمی خواست بعضی از دوستانش که از مردم کوفه بودند او را بدان کار واداشتند. و آنچه باقی مانده ابیات پراکنده ای است در قصائد مختلف که بیش از هر چیز به فریادهای دردناکی که از سینهٔ او برمی خیزد شباهت دارد. البته پس از رنجی که فریادهای دردناکی که از سینهٔ او برمی خیزد شباهت دارد. البته پس از رنجی که زروزگار و مردم روزگار بر او تحمیل کرده اند و آزاری که از حسودان بسیار که زندگی اش را منغص ساخته بودند می کشید. پس هجاءهای متنبی دفاع از حیثیت روزگار و مردم روزگار بر او تحمیل کرده اند و آزاری که از حسودان بسیار که زندگی اش را منغص ساخته بودند می کشید. پس هجاءهای متنبی دفاع از حیثیت روزگار و مردم روزگار بر او تحمیل کرده اند و آزاری که از حسودان بسیار که زندگی اش را منغص ساخته بودند می کشید. پس هجاءهای متنبی دفاع از حیثیت سینه ش چونان آتشفشانی می خروشد و گدازه های خود را به هرمو می فکند. در سینه اش چونان آتشفشانی می خروشد و گدازه های خود را به هرمو می افکند. در

دورة استقرار - شعر - ابوالطيب المتنبى

این حال حتی بر کسانی که پیش از این از نوال و نعمشان متمتع می شد، ابقسا نمی کند. این دگرگونی را بعضی از ناقدانش بر او خرده گرفته اند حتی ابن خلدون شاعر بودن او را نفی کرده است.

متنبی از آن کسان نیست که با مردی که زبان به هجوش گشاده مدارا کند و نرمگونه او را غلغلك دهد، بلکه یکباره همهٔ تیرهایش را حواله او میکند و به عبارت دیگی جز ضربه های مرگبار هیچ نمی شناسد. او کافور و ضبه و ابن کیغلغ را بدین گونه سرکوب کرده و چنان بد نام و نشان ساخته که تا ابد از ننگ آن بیرون نغواهند شد در هجو کافور گوید. و این شعری است که بر سر زبانهاست:

| الا وفی یـده من نتنهـا عود  | ما يقبض الموت نفساً من نفوسهم  |
|-----------------------------|--------------------------------|
| ان العبيـد لانجـاس منـاكيـد | لا تشتن العبد الا والعصا معــه |
| يسيء بي فيه عبد، و هومحمود  | ما كنت أحسبني أحيا الي زمن     |
| لكى يقال: عظيم القدر، مقصود | جوعان یأکل من زادی و یمسکنی    |
| في كل لؤم، وبعض العذر تفنيد | أولى اللئــام كويفين بمعــذرة  |

چون مرگ خواهد جان یکیشان را بستاند آن جان چنان گنده است که باید با سر چوبی که در دست دارد آن را برگیرد.

هیچ بردهای را مخر جز آنکه چوبی برای زدنش به همراه داشته باشد زیرا بردگان نجسانی اندای فایده هستند.

نمیحواهم که زندگیام آنقدر به درازا کشد که بردهای بر من بدی کند و او ممدوح من باشد.

گرسنه ای است که از توشهٔ من میخورد و مرا نزد خود نگهداشته تا بگویند مردی ارجمند است و کسی است که چون متنبی مردی بهقصد دیدار او سفر میکند. این کافورك از هر فرومایهٔ دیگر اولی است که هر روز از لمنامت خود پوزش بخواهد. و این پوزش خواستن خود دلیل ضعف رای اوست.

متنبی به هنگام کینه توزی گاه برای کوبیدن خصم وسیلهٔ دیگری به کار میبرد مؤثرتر از هجاء و آن **سغریه** است، در میان ادبای عرب او در این شیوه از همسه استادتر است. چنانچه در سغریهٔ کافور گوید:

| رأيتك ذا نعل، اذا كنت حافيا   | و تعجبنی رجلاك في النعل، انني |
|-------------------------------|-------------------------------|
| أفدت، بلحظى مشفريك الملاهيا   | فان کنت لا خیرا أفدت، فساننی  |
| ليضحك ربسات الحداد البسواكيا! | و مثلك يؤتى من بــلاد بعيــدة |

«پاهایت که در نعل (کفش) است مرا به شگفت می آورند. زیرا به هنگامی که یا برهنه بودی دیدم که نعل برپای داشتی.

اگرچه تو به من هیچ چیزی نرساندی اما من از دیدن لفجهای اشتر مانند تو

خوشحال شدم.

مردم از دیار دور به دیدار چون تو میآیند تا زنان عزادار و گریان بهخنده افتند.»

در اینگونه هجوها هم، باز خشم بر فکاهت غلبه دارد تا بالاخره به فعاشی در لفظ و معنی کشیده میشود. بدبینی متنبی در هجوهای او تأثیر میگذارد و در عین هجو همچنان از دست روزگار و مردم روزگار مینالد.

فخر

فخی در دیوان متنبی فراوان است و تقریباً در تمام قصائد او پراکنده هرچند قصیدهای بدان اختصاص نیافته است. ابوالطیب در تمام حالات خود بر خود می بالد خواه مرثیه بگوید یا مدح یا هجاء یا تغزل و یا شکوائیه. و این امر از او عبیب نیست. او در عالم وجود برای خود همانندی نمی شناسد. خود را می پرستد و می پندارد که در روی زمین همتایی ندارد. او به عظمت شخصیت خود آگاه است و صفات و سجایای خود را چون عزت نفس و شجاعت، قدر می نهد و قدرت شاعری ضفات و سجایای خود را چون عزت نفس و شجاعت، قدر می نهد و قدرت شاعری دویش را می شناسد. حتی از آنچه هست برای خود مقامی والاتر قائل است. افزون بر این در میان اعراب، قبیلهٔ او از زمرهٔ قبایلی است که به فصاحت و بیان اشتهار دارند. قبیلهٔ او که از قبایل یمنی است و به سوارکاری و دلیری نیز ممتاز است. پرورش او در بادیه این گرایش به مفاخرت را در وجود او تقویت کرده. همچنین در برابر دشمنان و حاسدانی که گرداگرد او را گرفته بودند می بایست از خود دفاع کند و این مفاخرات از وسائل دفاع او به شمار می آمدند.

متنبی به خاندان و اقوام خود اندک میبالد و اگر گاهگاهی میبالد آن را به اجمال و اختصار برگزار میکند. زیرا در میان اجداد و اقرباء اوکسانیکه درخور یادآوری باشند سخت اندکند. از این رو همواره خود را مفخر قوم خود می شمارد، چنانکه گوید:

لا بقومي شرفت، بل شرفوابي و بنفسي فخرت، لا بجـدودي!

«من به قوم خود سرفراز نشده ام آنان به من سرفراز گشته اند. و من به خود بالیده ام نه به نیاکانم.»

از اینرو فخریههای او تنها دربارهٔ خود اوست، به عزمش به صبرش، بسه پایداریاش و به آگاهی و دانائیاش میبالد:

كأنى دحوت الارض من خبرتى بہا كأنى بنى الاسكندر السد من عزمى ـ

«آنچنان بهزمین آگاهم که گویی من زمین را گستردهام و گویی منم که اسکندر

سد را بهنیروی عزم من ساخته است.» او دوست دارد خود را به عنتره شبیه سازد که همواره در صحنه نبرد باشد، از یکسو نعرهٔ دلاوران و از دیگر سو دشمنانی که از هیبت شمشیر و سنان او به زاری درافتادهاند. چه بسیار میشنویم که از قدرت شاعری خود سخن میگوید که قوافی بردگان منقاد او هستند:

أنام ملء جفونى عن شواردها ويسهر الناس جراها و يختصم

«من بیآنکه در پی یافتن قافیه های گریزان باشم شب را نیك بهخواب میروم و دیگر مردم بهخاطر آن شبسها بیدارند و در کشمکش.»

و گاه بدان می بالد که صبیت سخنش بسیط زمین را گرفته است:

وما الدهر الا من رواة قصائدي اذاقلت شعراً اصبحالدهن منشدا

«مردم روزگار جز راویان شعر من نیستند وچون شعری بگویم روزگار خوانند: آن شود.»

و گاه به شکوه و فخامت قصائدش و به سبک زیبا و دلپذیر شان تغنی می کند: و ما قلت من شعب تکاد بیبوتسه اذا کتبت یبیض من نبورها الحبر «من شعری نگفته ام مگر آنکه چون نوشته شد نزدیک بود که مرکب از فروغش سیبد گردد.»

متنبی خود را در مرتبهٔ پیامبران و پادشاهان می شمارد و بسا خود را جامع جمیع صفات عالیه به حساب می آورد:

سيعلم الجمع ممن ضم مجلسنسا بأننى خيس من تسعى به قسدم الخيل و الليل و البيداء تعرفنى والسيف والرمح والقرطاس والقلم

«از اینان که در مجلس ما مینشینند همگان خواهند دانست که من بهترین کسی هستم که روی دو پا راه میرود.

اسب و شب و بیابان مرا میشناسند و نیز شمشیر و نیزه و کاغذ و قلم.»

متنبی در فخریه های خود صریح است و تا حد افراط مبالغه میکند و چه بسا کبر یا خودپسندی خود را در پردهٔ تحقیر شدید مردم و گاه همهٔ عالم وجود می۔ پوشاند. ولی این نقاط ضعف، فخریه های او حاکی از عزت نفس و دولری گزیدن او از فرومایگیها و آراستگیاش به صفات مردانگی و سیلان طبع والای اوست و تاریخ ادبیات عرب

همین ویژگیهاست که عذرخواه معایب بزرگ او میشود.

غزل

غزل در دیوان متنبی فراوان نیست. بهراستی دلی که همواره در طلب علو مقام است چگونه میتواند به غزل پردازد، یا آنکه شیفتهٔ قدرت و قوت است چگونه به همنشینی با زنان راضی میشود. فرضاً هوای زنی در دل او پدید آید باید از زنان بدوی باشد، که از هر تصنع و ظاهرسازی بدورند تا از دیدن او بهیاد بادیه افتد، بادیهای که پرورشگی ذوق او بوده است.

در غزل متنبی کلا شور و احساس اندک است. غزلهای او بیشتر به شیوهٔ قدیم در آغاز قصائد میآید. ولی از آنجا که ابوالطیب از نیروی بیان و قسدرت شاعری، نیکو برخوردار است و از پارهای حال و هواهای عشق که غالباً هیچدلی خالی از آن نیست آگاه است، غزلش خالی از زیباییهائی نیست. متنبی گاه غزل را چارچوبی برای بیان آلام روحی خود برمیگزیند. در آن میان بهابیاتیبرمی-خوریم که عاطفه را رنگی تند و تأثیری صادقانه است.

در غزل متنبی آنچه جلب نظر میکند این است که شاعر زن را با جنگ می۔ آمیزد. معشوق او تن بهعشق او نمیدهد و او خود را چنان تصور میکند که برای دست یافتن بهاو در گرداب نبردی سخت و سمهمناك در افتاده است گاه نیز جنگ را چون معشوقهای میپندارد که فریفتهٔ جمالش شده است. چنانکه در این ابیات در وصف خود گویـد:

«من عاشقی هستم که چون سخن از سپیدرویان گویم مرادم شمشیرهای تیز است. و چون از زیبایی اندامشان سخن گویم مرادم شمشیرهای صیقل خورده است. و چون از قامت خدنگ گویم مرادم نیزههای خدنگ است اما نهخود نیزه بلکه آنچه به وسیلهٔ آن حاصل می شود (یعنی معالی) که دوستان منند و قاصدان من به سوی آنها سنانهای نیزه هاست.»

این بود بیشتر فنون و اغراض شعر در دیوان متنبی که بر همهٔ آنها شعاعی از شخصیت و نبوغ شاعر و اسباب شهرتش تافته است اما آنچه از عوامل جاودانه شدن اوست شعر حکمتآمیز اوست که در میان دیگر موضوعات شعریاش جای مبرزتری دارد.

متنبی شاعر حکمت متنبی فیلسوف ــ بمعنی صحیح این کلمه ــ نیست. زیرا او آرائی کلیدربارهٔ جمهان و زندگی و اخلاق که برآنها یك سیستم فکری پایهگذاری شده باشد، ابراز نمی دارد. آنچه هست اندیشه های پراکنده ای است دربارهٔ زندگی و مردم که در اینجا و آنجا در اشعار او پراکنده اند که آنچه به آنها وحدت می بخشد چیزی جز روحیهٔ خود شاعر و جوی که در آن زیست می کند هیچ نیست. متنبی هرگز برای این اندیشه های خود به تعلیل و تحلیل منطقی مفصل همچنانکه شأن فلاسفه است نمی پردازد ولی خود بدانها سخت معتقد است و آنها را واقعا اثبات شده می پندارد. بسا می شود که اندك دلیلی هم در عین ایجاز برای استحکام مبانی آنها ارائه می دهد تا بگوید که بطور جزم به صحت آنچه گفته است معتقد است.

منبع حکمت متنبی بیش از هرچیز خود او و تجارب او والمهامات اوست، نه تحقیقات فلسفی یا تأملات در ماوراءالطبیعه، در آن سوی زمان و مکان. البتــه پارهای از اندیشههای حکمی او با آراء یونانیان پیوندی دارد و این خود تأثــیر فرهنگ غالب آن روزگار است و بس.

از آنجا که روحیهٔ شاعر روحیهٔ قدرت طلبی و اقدام و سرکشی است فلسفهٔ او هم هرچه هست بزرگداشت قدرت و تقدیس آن است. در این فلسفه هر خرد و ناتوانی در راههربزرگت و نیرومندی فدا میشود. و چون در این قدرت طلبیها و سرکشیها غالباً با عکس العملهای دیگران روبرو میگردد و به اصطلاح سرش به سنگت میخورد، بر میآشوید و بر همه چیز به دیدهٔ انکار می نگرد و میخواهد از روزگار انتقام خود را بستاند زیرا روزگار است که در میان او و خواستهایش پرده کشیده است. از مردم به بدی یاد میکند زیرا آنها هستند که همواره راه و صول او را به سوی آرزوهایش سد کرده اند. پادشاهان شایستهٔ مقام پادشاهی نیستند و مردم در عین شور بختی و خواری به ملاهی دل خوش کرده اند. خلاصه آنکه فلسفه متنبی فلسفهٔ آرزوی سرکش مؤمن به قدرت است و هم آرزوی سرکوفته و آکنده از انتقام و شورش و بدینی.

متنبی به ندرت دربارهٔ مبداء عالم و منتهای آن نظری ابراز داشته است. توجه او بیشتر به انسان است در زندگی و اخلاق و عواطفش و به جامعه ای که در آن زیست میکند. اندیشهٔ اومیان زندگی ومرگ و قوت و ضعف و لذت و الم و پیروزی و حرمان و از این قبیل مفاهیم در جولان است. حکمت او شامل سننزندگی و تغییرات آن است نه آغاز و انجام آن.

**زندگی،** در نظر متنبی یکی از صحنههای تنازع بقا است یا عرصه جنگ و میدان جهاد. مردم بدون هیچ شفقت و ترحمی با یکدیگر پنجه در پنجهافکندهاند و در این نبرد تنها قوی است که می ماند ودلیر بی باكاست که پیروز می شود:

انما أنفس الانسيس سسباع يتفسارسن جهسرة و اغتيسالا من أطاق التماس شىء غلاباً و اغتصاباً لم يلتمسه سوًالا «جانهاى مردمان چونان درندگانى هستند كه آشكار يا بىخبر يكديگر را

بن مىدر ند.

کسی که می تواند چیزی را به قهر وغلبه وغصب به دست آورد آن را به سؤال و خواهش نمی طلبد.»

زندگی رو در فنا دارد نعمتهایش را بقائی نیست، همواره در دگرگونی و تحول است مردم فوج فوج از پی یکدیگر از دروازه وجود میآیند و از دروازه فنا بیرون میروند.

یــدفن بعضنا بعضا، و تمشی أواخرنـا علـی هـام الاوالـی «بعضی از ما بعض دیگر را در خاك میكنند و آخریان ما بر كاسه سر اولیان كام مینهند.»

اما آدمیان زندگی را با همه سرعت زوال و کوتاهی آن دوست دارند و بدان دلبستهاند:

و لـذيــذ العياة أنفس فــى النف س و أشهى من أن يعل و أحــلى و إذ الشيــخ قال أف، فما مــل حيــاة، و إنــمــا الضعـف مـــلا

«زندگی لذیذ در نزد مردم نفیس تر و دوست داشتنی تر و شیرین تر از آن است که ملالت آور باشد.

چون پیری آخ گوید، نه از زندگی، که از ناتوانی ملول شده است.»

اما مرکئ امری است معتوم، هر زندهای را مرک در کمین است، زیرا زمان است که زندگی را بهآدمی ارزانی داشته. او روزگاری آنچه داده باز خواهد گرفت. اجساد زندگان از خاك زمین است و بهزودی زمین آنچه را ارزانی داشته باز پس خواهد ستاند. از این رو نباید در برابر مرک زاری کنیم و باید آن را چونان امری معتوم بپذیریم.

| نعاف ما لا بد مسن شربــه | نعن بنو الموتسي فمسا بالنا |
|--------------------------|----------------------------|
| على زمسان هسن مسن كسبه   | تبخل أيـدينــا بأرواحنــا  |
| و هذه الاجسام من تسريسه  | فہــذہ الارواح مــن جـــوہ |

«ما فرزندان مرگئ هستیم پس چرا باید از آنچه مجبور به نوشیدن آن هستیم سرباز زنیم.

از باز پس دادن جانبهای خود بهزمان که خود از آن او هستند بخل میورزیم این جانبها از هوای آن و این جسمها از خاك آن هستند.» در مورد **دین** باید گفت متنبی چندان توجمهی بدان ندارد تا آنجا که می توان گفت جانب دین را در زندگی فرو گذاشته است. به زندگی جاوید اخروی چنان می نگرد که گویی در آن شك دارد یا آن را نمی شناسد. او به غالب نعله های متد اول در عصر خود سر کشید، ولی به هیچ یك اعتقاد راسخ نداشت، بلکه بر طبق شیوه شاعران دیگر با ممدوحان خود از علویان، مانویان، ثنویان و مجوس موافقت می کرد. اما اگر می بینیم که او را از جنبه دینی، ضعف عقیدت است یا در تحقیر آن عقاید کاه راه افراط می پوید، نمی توانیم به العاد و زندقه منسوبش داریم، زیرا حمیت دینی و گرایش مذهبی او را بخصوص در عهد سیف الدوله به سبب نبردهایی که میان عربها و رومیان در گرفته بود، احساس می کنیم و گاه می بینیم که فریاد می زند میان عربها و رومیان در گرفته بود، احساس می کنیم و گاه می بینیم که فریاد می زند میان عربها و رومیان در گرفته بود، احساس می کنیم و گاه می بینیم که فریاد می زند مین عربها و رومیان در گرفته بود، احساس می کنیم و گاه می بینیم که فریاد می زند میان عربها و رومیان در گرفته بود، احساس می کنیم و گاه می بینیم که فریاد می زند میان عربها و رومیان در گرفته بود، احساس می کنیم و گاه می بینیم که فریاد می زند می خداوند

زمان یا دهر را دشمن آزادگان و صاحب نفوس کریم میشمارد. زیرا اوست که بهرهمندیها و بی بهرگیها را در میان مسردم تقسیم میکند، ستمکساری فطرت اوست، عاقلان را معروم میدارد و هرگز آنچه را که شایسته مقام آنهاست از تکریم و سیادت ارزانی شان نمی دارد:

و ما الجمع بين الماء والنار في يدى بأصعب من أن أجمع الجد والفهما

«گرد آمدن آب و آتش در دست من آنقدر دشوار نیست که خوشبختی و فمهم را با یکدیگر در یك جای گرد آورم.»

خصومت متنبی با روزگار بهحدی رسیده بود که آن را چون هماوردی زنده می پنداشت که پیوسته با او در جنگ و گریز باشد.

اما **مردم** مخصوصاً بهمردم زمانش بهدیده تحقیر مینگرد، آنها از هرگونه دوستی و محبتی عاری هستند و الحق جز تحقیر بههیچ کاری نمیآیند:

> أذم الى هذا الزمان أهيله فأعلمهم فدم و اخر مهم وغد و أكرمهم كلب و أبصرهم عم وأسهدهم فهد وأشجعهم قرد

«مردمان حقیر این روزگار را نکوهش میکنم، پس داناترینشان اندک فهماست و دور اندیش ترینشان احمق.

گرامی ترینشان سگ است و بینا ترینشان نابینا و بیدار ترینشان یوز است و دلیر ترینشان بوزینه.»

يا چنانکه گويد:

اذا ما الناس جسربهم لبيب فانی قد اكلتهسم و ذاقا فلسم أر ودهسم الا خداعاً ولسم ار دينهسم الا نفاقا «اكر خردمند، مردم را آزموده و چشيده باشد من آنها را خوردهام. دوستى شان را جز خدعه نديده ام و دينشان را جز نفاق.»

اینها هستند صفات و سجایائی که فطری مردماند و مردم را به هیچ روی از آنها رهایی نیست.

آری به عقیده متنبی خردمند واقعی کسی است که به دنیا روی آورد اما به نحوی شایسته، یعنی جانب ملاهی را فروگذارد و خود را به قوت و قدرت مسلح سازد. هیچ کس را دوست خود نشمارد که در واقع به دوستی هیچ کس اعتماد نشاید کرد، بلکه همواره به خود متکی باشد و در طلب مجد و عظمت پای اقدام پیش نهد و بکوشد تا به بالاترین درجهٔ آن ارتقاء یا بد:

اذا غامرت في شرف مروم فلا تقنع بما دون النجوم

«چون در طلب شرف خود را بهمهلکه انداختی پس بهفروتر از ستاره خرسند مشو.»

و برای فرورفتن بر این قلهٔ رفیع از هیچ فداکاری باز نایستد بلکه تا ریختن خون خود و تا پای جان پایداری ورزد. زیرا ترس و گریز از میدان مبارزه خواری و مذلت و محرومیت است در زندگییی که میگذرد و باز نمیگردد.

عاقل باید که از دیگران حذر کند و به کس متکی نباشد و شکایت روزگار نزد کس نبرد و به هیچکس ترحم روا ندارد. دلی سخت داشته باشد، سرشکی که از چشم دردمندی میچکد او را نفریبد یا به لبخندی که بر لبی نقش بسته است فریفته نشود. این نکته را همواره پیش چشم دارد که آنچه این جمهان بدو می بخشد وحشت و هراس است نه مدارا و شفقت:

و من عرف الایام معرفتی بها و بالناس روی رمحه غیر راحم

«آنکس که روزگار و مردم را آنچنان شناخته باشد که من شناخته ام نیزهاش را بی هیچ ترحمی از خون آنها سیراب خواهد کرد.»

در نظر متنبی حیله نیز نوعی قدرت و قوت است. قدرت و قوت اصل اخلاق و فضائل و معور محامد و مناقب است که چون روی در تراجع نهد همهٔ پستیها و خواریها و فرومایگیها را در پی خواهد داشت:

من يمهن يسمهل المهوان عليه مسالجرح بميت ايسلام

«آنکه خواریپذین باشد خواری به آسانی بن او فرود آید. که مرده از جراحت دردمند نشود.»

چون آدمی به پستی خو گرفت جز پستی نخواهد دید زیرا:

لکل امرء من دهره ماتعودا «هرکس در زندگیاش به هرچه بدان خو گرفته عمل میکند.»

گاه حاصل این قهرمانیما مرگ است. ولی چه باك كه زندگی اگر با تلاش توام نباشد زیستن را نیرزد. مرگ را چاره نیست پس باید سراسر زندگی را به شجاعت و قوت پر حادثه كرد، تا پایانی هرچند خونین شرافتمندانه داشته باشد.

## ویژگیهای فلسفهٔ متنبی

ابوالطیب، مانند ابوالعلاء معری، اهل تردید و حیرت نیست. او آراء خود را با جزمیت تمام ابراز میدارد. هرچند هم که این آراء عجیب و غریب باشند. در این حال مثل کسی که شریعتی را بنیان مینهد بهاندیشههای خود اعتماد شدید و مطلق نشان میدهد. او در تعبیر آراء خود به نهایت مهارت رسیده و برهمهٔ شاعرانی که شعرشان رنگت حکمت دارد برتری یافته است. متنبی به نیکوترین وجهی میان قوت معانی و استحکام الفاظ وایجاز در عبارات جمع کرده است. ابیاتش شیرین و بلیغ است نبض زندگی و قوت در بیت بیت آن میزند. پرتو اندیشهٔ او آفساق وسیعی را در برگرفته است. به خصائص روان آدمی نیك آگاه است واین چیزی است که آلام زندگی و شدت و کثرت سفرها و تجارب گستردهاش به او ارزانی داشته است.

افزون بر این عزت نفس و دامن کشیدن او از انواع فرومایگیها و رذائل و عشق بیپایانش بهعروج منزلت و جرئت و پایداری او در انجام کارهای دشوار و کوشش او برای برداشتن هرمشکلی از پیشپای خود، شعر حکمی او را بهمقامی رفیع ارتقاء داده است. آری بخش بزرگی از اشعار او آنچنان از ارزشهای والای انسانی برخوردار است که در شمار سخنان جاودانه درآمده است.

اما خالی از انتقاداتی هم نمیتواند باشد. در شعر او چیزهایی هست که از علو مقام و سنگینی او میکاهد. شاعر در اوایل جوانی با تهوری شگرف از شورش و کشتار دم میزد و به طلب آرزوهای خیالی و ناپایدار که برای تحقق آنها هیچ راهی نبود بهجد برخاسته بود. اما چون به سن کهولت رسید، آتش این شور در وجود او خاموشی گرفت. در این میان آنچه برای او ماند بدبینی آزار دهندهٔ او بود که هرچه عقاید دینیاش روی به ضعف می نهادتیرگی آنآراء رنگ بیشتری میگرفت.

ولی آنچه از حکمت متنبی، توجه مردم را بهخود جلب کرده جنبههای صالح آن است نه فاسد. این ابیات حکمت آمیز عمیق و صادق و بلیغ و موجز در طول روزگار، در هر زمانی و در هر مکانی بر زبان مردم جاری بوده است. بسیاری از حکمیات او بذر فلسفهٔ ابوالعلاء المعری است. یعنی همان اشارات بلیغ را معری با گسترش و تفصیل بیشتری بیان داشته منتهی بدون زیبایی وشکوه کلام متنبی.

## متنبى شاعر قومى

متنبی ایام کودکی خود را در میان اعراب بادیه به س آورد و در تمام طول زندگی همچنان تمایلات بدوی داشت، عربیت خالص را می ستود و قومیت عربی را مقدس می شمرد. و عنصر عرب را بردیگر اقوام و ملل برتری می داد. می کوشید تا آشکارترین خصال و سجایای عرب را چون سخاوت، عزت نفس، چالاکی، دلیری، و تلاش برای سیادت و مجد را در خود پرورش دهد. آنها را دوست بدارد و در شعر خود جاودانه سازد:

> ذل من يغبط الذليل بعيش رب عيش أخف منه الحمام من يهن يسهل الهوان عليه ما لجرح بميت ايسلام

«آنکه به زندگی ذلیل غبطه خورد ذلیل باشد چه بسا زندگی که مرک از آن سبك تر است.

آنکه خواریپذیر باشد، خواری بهآسانی بر او فرود آید که مرده از جراحت دردمند نشود.»

روحیه عربی و نازیدن بدان تمام زندگی متنبی را از آغاز تا انجام دربر۔ گرفته بود. حتی آنرا هدف همهٔ اشعارش قرار داد، نشان دادن چهرهٔ واقعی آن و تغنی بسان، شیوهٔ کار او شده بود.

ستایش از قوم عرب در انواع شعر او آشکار است. گاه می بینیم که آنان را به وحدت دعوت می کند تا از یوغ سلطهٔ بیگانگان بیرون آیند و از قید آنان آزادگردند، بدین طریق که خود برپا خیزند و به قوهٔ قهریه زمام ملك را بر دست گیرند و باز حکومت عربی را بدان صفا و صحت روزگاران پیشین بازگردانند:

| تفليح عبرب ملوكمها عبجبم   | و انما الناس بالملوك و ما   |
|----------------------------|-----------------------------|
| و لا عهرود لهمهم و لا ذمهم | لا ادب عـــــدهــم و لا حسب |
| تسرعسى بعبسه كسانهسا غنسم  | لحكل ارض وطئستهمسا امسم     |

«مردم به پادشاهانند وعرب درحالیکه پادشاهانش عجم باشند رستگار نمیشود. نه ادب دارند و نه حسب نه عمهد میشناسند و نه پیمان.

در هر سرزمینی که قدم نهادم مردمی بودند که چون گوسفندان بردهای آنها را میچرانید.»

دورة استقرار - شعر - ابوالطيب المتنبى

اما سبب این دعوت پر احساس آن بود که در آن ایام احوال عرب رو در تباهی و دولت عباسی روی در افول نهاده بود. سرز مینهای بسیاری را که به نیروی شمشیر تسخیر کرده بودند اینک به ضبط و ربط آنها توانائی نداشتند. ملتهای مغلوب با کرایشها و مذاهب مختلف، دیگر زیربار حکومت عربی نمی رفتند بلکه خود به طمع حکومت افتاده بودند و همواره فرهنگ متعالی خود را به رخ اعراب می کشیدند. در حالی که قوم عرب تازه در مسیر تأمل و تحصیل افتاده بود.

متنبی از همان اوان صباوت در راه بازگرداندن معد و عظمت عرب مبارزه میکرد و در این راه از هیچ فداکاری دریغ نمیداشت تا آنجا که کارش به زندان کشید. او همواره به امیرانی که از نژاد خالص عرب بودند چون سیف الدوله امید بسته بود شاید آنها بتوانند در شیپور نهضت عربی بدمند و همه را هماهنگ و متحد سازند و به فراخنای آزادی بکشانند.

بعضی از ناقدان بر این صراحت متنبی چشم می بندند و می گویند چون با امیران بیگانه نیز در ارتباط بود و آنان را مدح می گفت، نمی توانست در این باب اهداف خویش را به آشکارا بیان کند، ولی این اتهامی واهی است. درست است که در این روزگاران همواره وضعی پیش می آمد که شاعر مجبور می شد برخلاف میل خود ملازم کسانی باشد که از آنها کراهت دارد و مآلا عقاید خاص خود را پنهان نماید ولی متنبی هنگامی به غیر عرب پناه برد که بکلی از اعراب نومید شده بود اما آنان نیز بنوبهٔ خود نتوانستند به آرزوهای او تحقق بخشند این بود که بار دیگر به ستایش از عربیت پرداخت. زیباترین شعر او در تمجید از عرب اشعاری است که در خدمت سیف الدوله سروده و پر طنین ترین اشعارش در دعوت به قومیت عربی آنهایی است که پس از بازگشت از نزد کافور به سلك نظم آورده و در آنجا گوید:

سادات کل اناس من نفوسهم و سادة المسلمین الا عبد القرم «سروران هر قومی از خود آن قوم اند و سروران مسلمانان بند کانی فرومایه.»

بدینگونه متنبی هیچگاه از هدفی که به سوی آن گام برمیداشت منحرف نشد. سراسی شعرش از یاد وطنش و قومش انباشته بود. به هر سرزمینی وارد می شد هیچ زیبائی و نعمتی او را خشنود نمی ساخت، هرگاه که اعراب آن دیار در خواری و شدت به سر می بردند. چنانکه در وصف شعب بوان گوید:

مغانی الشعب طیباً فی المغانی بمنزلیة الربیع مین الزمیان و لکن الفتی العربی فیمیا غیریب الوجه و الید و اللسان «منزلگاههای درهٔ بوان در خوشی و لطافت در میان منزلگاههای دیگر چون بهار

است در میان فصلهای دیگر.

اما جوان عرب در آنجا هم از حیث چمهره و همدست و همزبان غریب است.»

شکی نیست که اینگونه شعر قومی را اعراب قدیم نمی شناختند. اعسراب جاهلی و اموی گاه به قبایل خود فخر می کردند ولی هرگز به ستایش و جانبد اری از عرب نمی پرداختند. زیرا برای این کار ضرورتی نمی شناختند. زیرا در برابس عربیت خویش منکر و مغالفی نمی یافتند. اما شاعران عباسی اکثراً ااز عناصر غیر عرب بودند و به شعوبیت و تحقیر قوم عرب متمایل و اگر هم در میان آنها کسی پیدا می شد که به دفاع از عرب می پرداخت نمی توانست همانند ابو الطیب حق مطلب را ادا کند و عموماً در راهی جز راه او قدم می نهادند. یعنی وجمه همتشان دفع ادعاء شعوبیه بود به ادعایی شبیه به ادعاء آنها. مثلا اگر شعوبیه به برتری فرهنگ و تمدن خود می بالیدند اینان نیز به دین اسلام تفاخر می کردند و آن را اساس معارضه قرار می دادند.

اما متنبی جنبه های این معارضه را دریافت، از ذکر دین جز به مناسبتهای اندک خودداری ورزید. او تنها به عربیت تکیه داشت، عاری از هر خصوصیتی دیگر از قبیل دین یا خصوصیتهای فردی. اما ناگفته نماند که گاه می کوشید پاکترین و صافی ترین مظاهر قوم عرب را در اعراب جنوب که خود نیز به آنها انتساب داشت نشان بدهد.

دلائل متنبی بر تفوق قوم عرب اندك است. او بهفرهنگ و تمدن قوم نمی-نگرد، حتی به تاریخ عرب كه بسیاری از امجاد آن قوم را در بردارد. بیشتر به مسائلی كه جدالپذیر هم نیستند چون كرم و هوشمندی عرب، و از این قبیل، تكیه دارد و بهترین وسیله برای تحقق سیادت قوم را یك شورش خونین می پندارد و در این عجبی نیست زیرا هم روحیات و تمایلات شخصی شاعر چنین اعتقادی را اقتضا میكند، هم جنگها و تنگناهایی كه در این روزگار بر جامعه سیطره یافته بود.

## قدرت شاعرى متنبى

متنبی از نبوغی شگرف برخوردار بود و فرهنگ وسیع زمان و دیگر عوامل خارجی، در بارور کردن آن نبوغ سهم بسزایی داشت. ابوالطیب عقلی نیرومند و فیاض داشت. در دقایق امور بر خود سخت نمیگرفت و بهروشهای منطقی توجه چندانی نداشت، ولی در کشف معانی والا عجیب توانا بود. برقی در ذهن او می درخشید و در یک لحظه جهانی تازه با نعمتی بسیار در بسرابس آشکار میشد. متنبی افزون براین استعداد طبیعی از علم و فلسفه و مذاهب عقلی رایج در عصر خود نیز توشهای وافر اندوخته بود. از میرزترین ائمه لغت بهشمار میآمد. بهخاطر دید و تجارب بسیاری که در سفرهای پی در پی و طولانیاش کسب کرده بود در ابداع صور و معانی قدرتی شگرف داشت. افکارش نضج و ثبات گرفته بود.

دورة استقرار - شعر - ابوالطيب المتنبى

اما شیفتگی این عقل به هرچیز عظیم و شکوهمند و اقتصار بدان، در بسیاری موارد سبب تنزل اندیشه های او شده است تا آنجا که او را به بیان افکار کم ارزش و گاه افراطی و منحرف کشانیده است. از جمله ابیات زیر که در اوان جوانی سروده دلیل براین مدعاست:

> ای محل ارتقی ای عظیم اتقی و کل ما قد خلق الله و مالم یخلق محتق فی معتی همتی کشعرة فی مفرقی «به کدام مکان فرا روم از کدام امر عظیمی ترسان باشم. هرچه خداوند آفریده و هرچه نیافریده. در برابر همت من اندك است چونان تار مویی بر فرق سرم.»

**عاطفة** متنبی رقیق و سریعالتأثیر نیست. عاطفهای است عمیق و در نهایت شدت که چون بر انگیخته شود طوفانی سخت از احساس برمی انگیزد. زندگی دشوار و پرفراز و نشیبی که شاعر در آن غوطه ور شده بود این عاطفه را توانگر ساخته بود. او، هم شهد آرزوها و امیدها را چشیده بود و هم شرنگت نومیدیها و رنجها را. ولی رنجها را در صفا بخشیدن به روح او و آشنا کردنش به واقعیت زندگی تأثیر بیشتری بوده است و همین توجه به واقعیت جدی و انسانی زندگی سبب آن شده که شاعر شیفتهٔ صناعات لفظی نشود و دستغوش پاره ای مبالغات سخیف و تعابیر غریب که در اشعار ایام جوانی او – آن هنگام که هنوز تحت تأثیر ابو تمام قرار داشت – دیده می شود، نگردد. همچنین رنج زندگی او را به سرودن شعر عاطفی وجدانی واداشت که غالبا با روحیهٔ سرکش و پرغرور او سازگار نبود، اما در به عبارت دیگر محصول روحی است نیرومند که آلام خود را در خود نمان داشت. معابیر غریب که محصول روحی است نیرومند که آلام خود را در خود نمان داشت. معابیر غریب که عالبا با روحیهٔ سرکش و پرغرور او سازگار نبود، اما در به عبارت دیگر محصول روحی است نیرومند که آلام خود را در خود نمان داشت. معابیر خود را فرو خورده تا ملالت به در نه آلام خود را در خود نهان داشته منوب شده است:

| شيئاً تتيمــه عيـن و لا جيـد   | لم يترك الدهر في قلبي ولا كبدي |
|--------------------------------|--------------------------------|
| ام فـــی کؤوسکما هــم و تسمهید | یا ساقیی، اخمر فـی کؤوسکمـا    |
| هــذي المدام ولا هذي الاغاريد  | اصغبرة انساما لسي لا تعركني    |
| و جدتها و حبيب النفس مفقود     | اذا اردت كميت اللون صافية      |
| انی بما انسا شاک منبه محسود    | ماذا لقيت مسن الدنيا؟ و اعجبه  |

«روزگار در دل من و در جگر من چیزی که چشم یا گردنی، آن را بندهٔ عشق خود سازد باقی نگذاشته است.

ای ساقیان من، آیا در ساغرهای شما شراب است یا اندوه و بیخوابی است.

آیا من تخته سنگی شدهام؟ چرا این باده و این آوازها مرا به جنبش نمی۔ آورند؟

اگر عزم شراب سرخ و ساقی کنم به دستش میآورم ولی آنکه معبوب جسان من است، گمشدهٔ من است.

شگفتآمیزترین چیزی که از دنیا دیدهام این است که در آن چیزی که من از آن شکایت میکنم بر من حسد میورزد.»

که حزنی عمیق و مبهم را دربردارد، حزنی که تا اعماق وجود آدمی سرایت میکند. در آن بخش از اشعار متنبی که در مصر و ایران یا آنکه در رثاء جده خود سروده اینگونه ابیات فراوان است. پارهای از اشعار حکمی متنبی را میتوانیم از بهترین اشعار غنائی او بحساب آوریم، منتهی عاطفه در آنها از حدود فردیت تجاوز کرده و بهسطح عواطف کلی انسانی رسیده است، و شاعر خلاصهای از آلام و تجارب و عواطف خویش را در آنها بهودیعت نهاده است

اما خیال او در قدرت ابداع و فتح آفاق گسترده و تازه همانند عقل اوست و در ولع به عظمت و فخامت و قوت همانند عاطفه او. خیالی است جبار و در فراترین اوج در پرواز. به هرچه که رنگ عظمت داشته باشد مشتاق و به هرچه دیده و دل را مسعور گرداند شیفته. هرگز به تصویرهای لطیف میل نمیکند و حال و حوصلهٔ آرایش آنها را ندارد. خیال او خیالی است واقعی نه بر پایهٔ رؤیاها و احلام، بلکه در خدمت چشمان تیزبین اوست. از اشکال تصویر میگیرد ولی آنچه در آنها می بیند خطوط مرتفع و مدهش آنهاست و از مناظر تنها آن را اختیار میکند که صبغه عظمت داشته باشد. شک نیست که این واقعگرایی و علاقه شدید به فغامت باید که منبق در شهرها و بادیه ها به بینان ساخته باشند ولی سفرهای فراوان و گردش این خیال جبار را بس تنگ میدان ساخته باشند ولی سفرهای فراوان و گردش شاعر در شهرها و بادیه ها به جبران این نقص برخاسته اند و آفاق تازه وگوناگون نفسانی و افکار آشفته اوست. متنبی در شخصیت بخشیدن به اشیاء در عین اینکه نفسانی و افکار آشفته اوست. متنبی در شخصیت بخشیدن به اشیاء در عین اینکه به فراط میگراید ولی آن را به زیباترین وجمی بیان میکند. مثلا در این بیت به فراط میگراید ولی آن را به زیباترین وجمی بیان میکند. مثلا در این بیت

ولو برز الزمان الى شخصاً لخضب شعر مفرقه حسامى «اكر روزكار به مبارزة با من برخيزد، شمشيرم موى سرش را در خونش خضاب

خواهد کرد.»

چه بسا در بیشتر سرودههای او عقل و عاطفه و خیال دست بهدست هم دادهاند و در این حال است که قدرت شاعری او با تمام ویژگیهایش آشکار میگردد و به او مقام رفیعی را در جهان عرب ارزانی میدارد که خاص خود اوست.

## متنبی و فن شاعری

متنبى پيش از آنكه بهسيفالدوله بپيوندد، سخت تحت تأثير اساليب ديگران بود. يعنى آن گروه از شاعران عرب كه بهسبك آنان گرايش داشت و مىكوشيد تا همانند آنها با الفاظ خشن و تعابير غريب و غامض كلام خود را بيارايد، يا از پي متصنعانی چون ابوتمام، که شعر خود را از انواع صنایع لفظی و معنوی می انباشتند کام برمیداشت. بیشتر اشعار او درایام نوجوانی از اینگونه است. گاه مانند ابوتمام شعر خود را از طباقها و جناسها و دیگر صنایع بدیعی پر میساخت. گاه بهشیوهٔ متصوفان در آوردن اسمهای اشاره و حروف ندا و تکرار الفاظ مبالغه می کرد و زمانی از یی متفلسفان می افتاد و پاره ای قوالب فلسفی را از آنان به عاریت می گرفت. اما هنگامی که شخصیت او کمال گرفت، از تقلید دیگران باز ایستاد و اسالیبی را به کار گرفت که با شخصیت او موافق می افتاد. بنابر ایس اسالیب رایجی را که شاعران پیش از او برگزیده بودند و اکنون دیگر به صورت قالبهای جامدی درآمده بودند به یک سو نهاد و تا توانست از شیوهٔ آرایش و صناعت اعراض جست و برای شعر خود قوالبی خاص خود، زنده و پرتحرك ابداع نمود، كه همهٔ معانی و عواطف و تصویرهایش را در بن گیرد. از شگفتانگیزترین شیوههایی که در این رهگذر بوجود آورد شیوهای بود که در مدایح کافور به کار می گرفت. متنبی آنگاه که به دربار کافور پیوست در عین اینکه خواهان صلات و جوائز او بود از ستایش او بهدلیل آنکه بردهای سیاه بود، اکراه میداشت از این رو در این ایام قصائد او دو وجهی است وجه بیرونی آن مدرح و تملق و وجه درونی آن طنز و ریشخند و کینه توزی. بدین گونه متنبی از نیرومند ترین شاعران طنز گوی است.

متنبی در این دوره بر آن گونه معانی که از دیگران گرفته رنگ خاص خود را زده و آنها را به صورتی ارائه داده که گویی معانی بکر و تازهای هستند که او نخستین بار ابداع کرده است.

از آنجاکه شخصیت شاعر در هنر او تأثیری شگرف دارد، همواره در هر دوره هنر اورنگت شخصیتش را دارد، از اینرو برحسب تنوع زندگی اومتنوعگردیده است. مثلا درایام نوجوانی شعرش صبغهٔ انقلابی وبلندی جویی دارد و آنگاه که به سیف الدوله پیوسته در آن طنین حماسه است حتی اوزانی که برمی گزیند رنگ حماسی دارند. و آنگاه که به خدمت کافور درآمده سخنش طنز آمیز شده و گهگاه رنج ناامیدی و اندوه شکست در آن موج می زند.

گفتیم که متنبی مرد قدرت و قوت است و شعر او نیز در لفظ و معنی تجلی کاه اینقدرت و قوت. یعنی لبریز از ذکر عظمت و قهرمانی، وصف میدانهای نبرد و انواع سلاحها. تا آنجا که می توان گفت که او تنها جایی درنگ می کند که نشانی از جبروت یافته باشد. چه بسا این گرایش او را به برخی مبالغات دور از عقل سوق می دهد. متنبی این قدرت جویی را حتی در ترکیبات خود مرعی می دارد، و همواره از ترکیباتی در نهایت ایجاز استفاده می کند، و دراین باب هیچ یك از شاسران عرب به پایهٔ او نمی رسند. او در لفظی اندک دنیایی از معانی نادر و عجیب را گرد می اورد و آنقدر معانی در اختیار دارد که هرگز نیازمند آن نیست که یک معنی را به صورتهای گونه گون تعبیر کند. همچنین اعتمادی که به خود دارد او را از شرح و بسط معانی باز می دارد. متنبی هرگز نمی پسندد که شعرش در سطح عوام باشد معانی و افکار خود را چنان قاطعانه بیان می کند که گویی احکام او احکام دینی است و ارباب صناعت باید آن را به صورت وجوب بپذیرند.

قدر تجوئی متنبی در استحکام جمله ها و صلابت الفاظ و گزینش قوافی خشن در اغلب موارد متجلی است متنبی بااین شیوه به یک موسیقی غیر از موسیقی اوزان دست یافته است. یک نوع موسیقی خالی از هرگونه رقت و عذوبت و انسجام که تنها بیانگر خشونت و قدرت و خروش نبرد در والاترین و پرشکوهترین درجات آن است. این موسیقی پرجبروت را طنینی است که پس از خواندن شعر متنبی مدتها در درون روح آدمی باقی می ماند.

زبان شعر متنبی کلا زبان بدوی است، با همهٔ اصالت و صفا و سلامت و متانت و غنای آن، که محیط شام که شاعر بخش بزرگی از زندگی خود را در آنجا گذرانیده، بدان صیقل داده است.

متنبی از جهت روانی دچار یک نوع انحراف و افراط است. که این انحراف وافراط درشعر او به صورت سخافت و غموض بروز می کند. اماسخافت، نتیجهٔ احوالی بود که گاه بدون آنکه شاعر تمایلی داشته باشد آن را به سرودن شعر وامی داشت، یا نتیجهٔ سرکشی خیال او بود که می کوشید یک معنی ناچیز و حقیر را در قالبی فخیم عرضه دارد، یا از پس یک شر و شور که اینک رو به افول و خاموشی نهاده ولی خود باور نمی کند، می خواهد باز هم در همان فضا پرواز کند از این رو برای دستیابی به معانی و صور غریب تلاش می ورزد.

اما در مورد غموض، باید گفت که متنبی در این مضمار به درجه ای رسید که هیچیك از شاعران دیگر بدان نرسیده انه واین امر را چند علت بود. یکی آنکه گاه شاعر به نحو تكلف آمیزی در صنایع بدیعی می پیچید و در ورطهٔ مراعات النظیر و طباق و معاظله (= تضمین قوافی) و جناس غرقه می شد، به حدی که معنی فدای لفظ می گردید. دیگر آنکه گاهگاه برای اظهار تفوق خود در لغت و اسالیب آن – مخصوصاً در ایام نوجوانی و آنگاه که در دربار سیف الدوله بود و می خواست حسودان را برسر جایشان بنشانه – از آوردن و اژه های دور از اصطلاح و وحشی ابائی معنی متناقض و متباین از آن به ست آید در ظاهر مدح و در باطن هجو. و این در ایامی بود که در خدمت کافور به سر می منی و احد محصلی نداشته باشد، یعنی دو ایمی متناقض و متباین از آن به ست آید در ظاهر مدح و در باطن هجو. و این در ایمی بود که در خدمت کافور به سر می برد، مسلم است که شاعر در چنین حالتی ایمی بود که در خدمت کافور به سر می برد، مسلم است که شاعر در چنین حالتی سخنش پیچیده در غموض خواهد شد. اما گاهی می کوشید تا سخنش در ایجاز چنان ایامی بود که از آن معانی بسیاری در برداشته باشد و این ایجاز مخل، کلام او را رنگ غموض می داد.

دورة استقرار ـ شعر ـ ابوالطيب المتنبى

آری شاعری که گاه در درکات سخافت فرو میافتد از چنان نیروی شگرفی برخوردار است که میتواند، بهچنان اوج شامخی بال بگشاید که هیچ شاعر دیگری را یارای فرا رفتن بر آستان او را نباشد.

#### متنبى شاعر جاودانه

«سپس متنبی آمد و همهٔ جمهان را پر کرد و مردم را بهخود مشغول داشت» این سخنی است از ابنرشیق و هنوز هم بمترین تعبیری است از شمرت و رواج متنبی، از اوان ظمور او تا بهامروز. اما این شمرت و رواج علاوه بر شخصیت عظیم و یکتای شاعر، مولود شعر اوست.

شعر ابوالطیب از آن رو از عوامل مهم اشتهار او شده که همواره میان دو گروه دشمنان و دوستان او مورد بحث و کشمکش بوده است. دشمنان او از یک سو میکوشیدند هرچه بیشتر آن را پست و سخیف جلوه دهند و برخود شاعر به انواع حمله آوردند. اما پیروان او از دیگر سو، در تمجید آن مبالغه میکردند و سعی در انتشار آن در میان ادبپژوهان داشتند. علاوه براینها بزرگان وامراء زمان برس او با یکدیگر بهرقابت برخاسته بودند و هر یک میکوشید شاعر را به سوی خود جذب کند و همین امر نیز از اسباب شهرت و رواج شعر او گردید.

اما خود شعن بغاطر عناصر گوناگونی که به همراه دارد در هر دوره ای مردمی را با گرایشها و عقاید گوناگون، موافق طبع افتاده است. چنانکه هرکس می تواند از زلال این آبشغور جرعه ای نوشد. مثلا پیروان سبکهای کهن یا مقلدان، شعر متنبی را می پسندند زیرا از آن رایعه بدویت به مشامشان می رسد، اسالیب معمول و معهود پیشین را حفظ کرده و هربیت واحد مستقلی است و ترکیبات آن از رکاکت عاری است. نوجویان و نوآوران نیز بغاطر درهم شکستن تقالید کهن، و ابداع صور و معانی و وجود حرکت و حیات و قوت در آن و هماهنگی میان لفظ و معنی شیفتهٔ آن هستند. همچنین آن گروه که در شعر به دنبال چیزهای عبیب و غریباند، شیفتهٔ آن هستند. همچنین آن گروه که در شعر به دنبال چیزهای عبیب و غریباند، بخاطر آن همه فوائد تاریخی و اسرار آن دیوانش را همواره در پیش رو دارند و علما انچه میخواهند در شعر او می یابند. بنابراین آن را می ستایند. اهل لغت به سبب بخاطر آن همه فوائد تاریخی و فرهنگی که در شعر او گرد آمده است آن را یکی از آگاهی شاعر از لغت عرب و اسرار آن دیوانش را همواره در پیش رو دارند و علما بخاطر آن همه فوائد تاریخی و فرهنگی که در شعر او گرد آمده است آن را یکی از اشتهار و رواج متنبی شمرد: یکی آنکه مردم دوستدار قدرتاند و متنبی تصویرگر قدرت و دیگر عنصر انسانی است که در سرتاسر دیوان او پراکنده است و کسی را از تاثیر آن رهایی نیست و دراین باب پیش از این سخن گفته است و کسی را از تاثیر آن رهایی نیست و دراین باب پیش از این سخن گفته است و کسی را از تاثیر آن رهایی نیست و دراین باب پیش از این سخن گفته ایم.

ابوالطیب قرنهاست که مردم را بهخود مشغول داشته موافقان از یکسو و مخالفان از سوی دیگی. یکی از طرفداران جدی او ابوالعلاء المعری بود که بردیوان او شرحی نوشت و آن را «معجز احمد» نامید و از مخالفانش صاحب بن عباد وابو سعید العمیدی بودند. شیوه مخالفان آن بود که در دیوان او کاوش کنند و سرقات او را در معانی و تعابیر کشف نمایند در میان این مخالفان و موافقان گروه دیگری هم بودند چون قاضی الجرجانی صاحب «الوساطه بین المتنبی و خصومه» و ابومنصور الثعالبی که در کتاب خود «یتیمة الدهر» بابی را بدو اختصاص داده و اقوال مخالفان و موافقانش را نقل کرده است و ابوعلی العاتمی که رساله ای در تواردات افکار در شعر متنبی و حکم ارسطو تالیف کرده و نیز ابن الالی که در «المثل السائر» بسیاری از محاسن و معایب او را آورده است.

در دورهٔ عثمانی یا عصر انعطاط این مناقشه ادامه داشت. مشهورترین مخالفان متنبی در این عهد ابوهلال العسکری و ابنخلدون بودند ابنخلدون او را بکلی از معبد شعر بیرون راند. اما دراین عصر در برابر این هجوم عکسالعمل نشان داده شد وبرخی سخت به تقلید از او پرداختند. چنانکه نام «متنبی» با «شاعر کبیر» مرادف شد و دیوانش مثل اعلای شعر عربی گردید. که می باید هرکس آن را سرمشق کار خود قرار دهد. از مشهورترین پیروان و مقلدان او شیخ نامیف الیازجی بود که می گفت: «گویی متنبی بر آسمان راه می رود و شاعران دیگر بر روی زمین»

نام متنبی از شرق اسلامی به مغرب اسلامی هم رخنه کرد و ابوجعفر القزاز متوفی به سال ۱۰۲۱ م / ۴۱۲ ه دو کتاب یکی «ابیات معان فی شعر المتنبی» دیگر «ما اخذ علی المتنبی من اللحن و الغلط» تألیف کرد. همچنین نام ابو الطیب در اندلس بر سرزبانها افتاد و دیوانش شناخته شد در دار العلمها موضوع بحث قرار گرفت. نیز در مغرب اقصی اعجاب همگان را برانگیخت و عیسی بن عبد العزیز الجزولی متوفی به سال ۱۲۱۳ م / ۶۱۰ ه شرح ابن جنی بر دیوان متنبی را خلاصه کرد و جز او عده کثیری از ادبا ومؤلفان به متنبی پرداختند.

علمای نحو و لغت نیز از قدیم به شعر متنبی پرداختند و در آثار خود بیت بیت شعر او را مورد بحث قرار دادند و در باب غرابت ها و شذوذ یا صحت و زیبایی بدیعی آن سخنها گفتند. مانند ابن هشام در کتاب «المغنی». بعضی چون عبدالقاهر الجرجانی و ابویعقوب السکاکی برای اثبات نظریات خود در نعو و لغت به دیوان او استناد می جستند. از میان علمای مشرق از ابن جنی گرفته تا شیخ ابراهیم الیاز جی و از علمای مغرب زمین از رایسکه تا دوساسی و هامر و نیکلسون و بروکلمان و بلاشر و فرانچسکسو گابریلی بردیوان او شرح نوشته اند یا درباره آن بعث و تحقیق کرده اند.

اما این رواج شعر متنبی و اهتمام ادبا به آن و تقلید از آن از بعضی جهات، هم زیانمند بود. زیرا بسیاری از مقلدان او شعر او را از جنبهٔ ظاهری اش تقلید می کردند و نمی توانستند در نبوغ با او هم طراز شوند، این بود که در دریای طباق و جناس ودیگر صنایع بدیعی غرقه می شدند و به انواع غرابت ها و غموض گرفتار می آمدند و خود را در انبوهی کلمات پر طنیز و خشك محصور می ساختند بی آنکه آثاری چون آثار او پدید آورده باشند. اما از دیگر سو شعر متنبی در اصلاح حال شعر عرب تأثیر بسزائی داشت. نوآوریهای او، کوشش او در رهائی از تقالید متصنعانهٔ کمن و بهدور افکندن شیوههای کمنه درمدح، برای شاعران بعد از او سرمشق خوبی بود. همچنین حکمت را که پیش از متنبی به صورتی خشک در اشعار تدلیمی مییافتیم اینک در شعر او جوهر شعری یافته بود. قوت و فخامتی که در قصائد خود می دمید، متانت و حیات و حرکت را در شعر عربی برای همیشه جاودانه کرد.

- ۶۹ (۶)، ۷۰ (۱۰). الشيخ ابراهيم اليازجى: تذييل ديوان المتنبى. ابومنصور الثعالى: ابوالطيب المتنبى و اخباره – الطبعة الثانية – القاهرة ۱۹۲۵. طاهرالكيالى: ابوالطيب المتنبى: شعره و نسبه – المطبعة العصرية.
- R. Blachère: Abou-t-Tayyib al-Motanabbî Paris, 1935. Al-Mutanabbi (Mémoires de l'Institut Français de Damas)—Beyrouth, 1936.

فصل سوم ابوفراس الحمداني (٩٣٢-٩۶٨ م/ ٣٢٥ هـ)

زندمى

آبوفراس حارث بن سعید بن حمدان بن حمدون الحمدانی به سال ۹۳۲م / ۳۲۰ م در موصل متولد شد. پدرش عرب و مادرش رومی بود. خاندان او همه از امراء بزرگت و شریف بودند. هنوز به سه سالگی نرسیده بود که پدرش کشته شد و پسر عمش سیف الدوله تصربیت او را به عمده گرفت. در این سالمها سیف الدوله در خدمت خلیفه، المتقی بود و میان بغداد و موصل و دیار ربیعه درآمد و شد. تا آنگاه که در حلب اقامت گزید و حمص و حلب را در اختیار گرفت و به استقلال حکومت کرد و درباری ترتیب داد که مجمع گروهی از ادبا و شعرا و علمای بزرگت گردید و برگرد خودفضائی گشاده از فرهنگت و علم و بطولت پدید آورد. ابو فراس در چنین فضائی پرورش گرفت، هم در علم و ادب استادی یافت و هم در فنون نبرد. سیف الدوله، در خویشاوند خردسال خود به خاطر نشانه های شجاعت و ادب زیرد. سیف الدوله، در خویشاوند خردسال خود به خاطر نشانه های شجاعت و ادب زیرد. میف الدوله، در خویشاوند خردسال خود به خاطر نشانه های شجاعت و ادب زیرد. میف الدوله، در خویشاوند خردسال خود به خاطر نشانه های شجاعت و ادب زیرد. میف الدوله، در خویشاوند خردسال خود به خاطر نشانه های شجاعت و ادب نبرد. میف الدوله، در خویشاوند خردسال خود به خاطر نشانه های شجاعت و ادب نبرد. میف الدوله، در خویشاوند خردسال خود به خاطر نشانه های شجاعت و ادب زیرد. میف الدوله، در خویشاوند خردسال خود به خاطر نشانه های شجاعت و ادب زیرد. ایفت او را در جنگهایش با خود همراه ساخت و با پیروزیم و شکستهای خویش زیرد از می می مرد و میانه ساخت و ما پیروزیم و شکستهای خویش زیر از از سرود و در دربار سیف الدوله با شعرا و امرا به مناظره می پرداخت و قلب را می را از سرور و فخر می انباشت.

سیف الدوله که شیفتهٔ معاسن اخلاق و شعر او شده بود به پاداش، دهی از اعمال منبع را به مبلغ دو هزار دینار در سال به او اقطاع داد. به روایتی این اقطاع صله ای بود که سیف الدوله در برابر یک بیت شعر به او بخشیده بود. آنگاه تمسام ناحیه منبع و حران و اعمال آن را بدو داد. منبع دژی استوار در نزدیکی حلب بود و در دفاع از حلب نقش عمده ای داشت. امیر جوان موظف بود در بسرابس حمله و هجوم رومیان پایداری ورزد و قبایل عرب را که علیه سیفالدوله سر به شورش برمیداشتند سرکوبی نماید. ابوفراس در این سالها ضمن انجام وظایف امارت، شعر هم میسرود و با شعرا و ادبا دمساز بود.

به سال ۹۵۹ م/ ۳۴۸ ه به دست رومیان اسی شد. در مورد اسارت او اختلاف است بعضی نوشته اند که تنها یک بار به اسارت افتاد و بعضی گفته اند که دوبار و به نظر ما قول دوم ارجح است زیرا از مقایسه روایات چنین برمی اید. همه مدت اسارت او هفت سال و چند ماه مدت گرفت، که بار اول در سال ۹۵۹ م در مغارة الکحل اتفاق افتاده است. رومیان او را به خرشنه که دژی است نزدیك ملطیه بر ساحل فرات نقل کردند. ولی طولی نکشید که از زندان رها شد. بعضی می گویند سیف الدوله با پرداخت مبلغی به نام فدیه، آزادش کرد و بعضی می گویند خود از زندان گریخت.

اما اسارت او، بار دوم، در سال ۹۶۲ م اتفاق افتاد. ابوفراس پس از رهائی یا فرار از زندان اسارت بر سر رومیان لشکر کشید این بار نیز گرفتار آمد و رومیان او را به قسطنطنیه بردند ولی این بار چنان با او رفتارکردندکه شایسته مقامش بود. اینبار به سبب آنکه سیفالدوله براو خشم گرفته بود و به فدیه دادن برای آزادیاش نمیاندیشید مدتی در اسارت ماند. ابوفراس تا عطوفت والتفات امیر را برانگیزد پی در پی برایش نامه می نوشت و چون فایدتی نبخشید تهدید کرد که اگر در کار او نیندیشد به بیگانگان و دشمنان او در خراسان یا مصر پناه خواهد برد. در این نامهها از رنج جانکاه خود و عشق به وطن، و در ضمن از خدمات خود به سیفالدوله و مبارزات و فداکاریهائی که در راه او کرده بود سخن می گوید.

مورخان از علل سهلانگاری سیفالدوله در رهائی او چیزی ننوشتهاند. شاید احتمال میداد که سرکشی آغاز کند و در ملك او طمع ورزد، از این رو میخواست با طولانی شدن مدت زندان غرورش بشکند و از آن اوج ادعا و جاه طلبی فرو افتد و سالی چند از شرش در امان ماند. درسال ۹۶۶ م که سیفالدوله فدیهٔ رهاییاش را داد و او به وطن خود بازگشت شخص دیگری شده بود. مدتی را در تلخکامی گذرانیده بود، از ضربتی که بر زانوانش وارد آمده بود رنج می برد. زخمهای جسمی و روحی خاطرش را صفا داده بود. همهٔ اینها به او آموخته بودند که به دل خود بازگردد و اسرار آن را بگشاید، همچنانکه گریستن را به او آموخته بودند. اشعار او در این ایام عصارهٔ یك روح بزرگوار و دردمند است، نغمهای است از یباترین نغمات شعر انسانی. این مجموعه را «رومیات» نامیدهاند.

هنوز یك سال از آزادی شاعر نگذشته بود كه سیفالدوله به سال ۹۶۷ م/ هنوز یك سال از آزادی شاعر نگذشته بود كه سیفالدوله به مال ۹۶۷ م/ ۳۵۶ ه وفات كرد و پسرش ابوالمعالی سعدالدوله به جای او نشست. سعدالدوله خواهرزاده ابوفراس بود. ابوفراس تلاش میكرد كه بار دیگر اقطاعات خود را در حمص به دست آورد. این خبر به ابوالمعالی سعدالدوله رسید. سپاهی به سركردگی

دورۂ استقرار ۔ شعر ۔ ابوفراس

قرغویه بی سی او فرستاد، در این نبرد ابوفراس در چهارم نیسان (آوریل) سال ۹۶۸ م / دوم جمادیالاولای سال ۳۵۷ ه در سی و شش سالگی در میدان تبرد کشته شد. ابن خالویه گوید: چون مرگش فرا رسید در خطاب بهدختر خود گفت:

> ابنیتی، لا تحسزنسی کل الانام الی ذهساب آبنیتی، صبرا جمی لا للجلیل من المصاب نوحسی علمی بحسرة من خلف سترك والعجاب قولمی، اذا نمادیتنمی و عییت عن رد الجواب: «زین الشباب ابو فراس لم یمتع بالشباب!» دخترم، غمگین مباش، همهٔ مردم روی در رفتن دارند. دخترم، صبر پیشه کن، در برابر مصیبتهای بزرگ.

دعموم، صبق پیک مویه کن، از پس پرده و حجابت. بهحسرت برمن مویه کن، از پس پرده و حجابت. چون مرا ندا دهی بگوی ـ هر چند زبان من از پاسخ بسته است ـ: «زینت جوانان، ابوفراس، از جوانی خود بهرهمند نگشت.»

آثار

ł

ابوفراس خود را برتر از آن میدانست که از شاعرانی که حاشیه نشینان مجالس امرا بودند، در شمار آید. بنابراین از گردآوری و تنقیح آثار خود اعراض میکرد. اما استادش ابنخالویه، متوفی به سال ۹۸۰ م/ ۳۷۰ ه، هر چه ابوفراس از اشعار خود برای او خوانده بود، جمع آوری کرده بود. چون امیر کشته شد آنها را مدون ساخت و برآنها مقدمه و شرح نوشت و رواج داد. ثعالیی درکتاب خود «یتیمةالدهی» پس از ذکر احوال آن امیر بسیاری از قصائد او بویژه رومیاتش را نقل کرده است.

دیوان ابوفراس، نخستین بار در سال ۱۸۷۳ م در بیروت در چاپخانهٔ سلیمیه با نقائص و اغلاط بسیار به چاپ رسید. بار دیگر در سال ۱۹۰۰ م با برخی شروح باز هم در بیروت چاپشد. این چاپ نیز ناقص و مغلوط بود. چاپ سوم آن از روی چاپ ۱۹۰۰ در سال ۱۹۱۰ منتشر شد تا آنکه اخیراً در سال ۱۹۴۴ دکتر سامی الدهان در سلسله نشریات دانشکدهٔ تحقیقات عربی بیروت آن را به شیوهٔ علمی با تحقیقات تاریخی قابل توجه و شروح و حواشی و انواع فهرستها به طرز زیبائی به طبع رسانید. چاپ دکتر سامیالدهان هرچند خالی خطاها و پندارهایی نیست، ولی از آن رو که از صحیحترین نسخههای موجود در اقطار عالم استفاده کرده، درخور تقدیر است.

دیوان ابوفراس محتوی همان مطالبی است که دیوان شاعـری از دودمـان امیران که شعر را به تفنن میسراید، میتواند دربرداشته باشد، گاه فریادی است بیانگر آلام نفسانی او و گاه حاکی از عواطفی است که در دل او میجوشد چون فخر و عشق و صداقت و رثاء و شکایت و امثال آن. همچنین دیوان او از وصف و حکمت خالی نیست: ابوفراس در معرفی شعر خود چنین میگوید:

> لم اعدفی مفاخری و مدیح آبائی النجب لافی المدیح ولاالهجاء ولاالمجون ولا اللعب «در آن از مفاخر خود ومدایح پدران نجیبم تجاوز نمیکنم. نه در مدح است و نه درهجاء و نه درهرزگی است و نه بازیچه.»

قسمت اعظم دیوان او را سروده های او در ایام اسارتش یعنی «رومیات» او دربی میگیرد.

اغراض و انواع شعر او

غزل

غزل در دیوان ابوفراس بهدوگونه آمده است: یکی بطور مستقل در قطعاتی کوتاه که به ندرت از پنج بیت میگذرد که شاعر به هنگام لهو یا در اوقاتی که از رزم باز میآمده و به بزم می نشسته بدان تغنی می کرده است. دیگر به صورت تغزل درآغاز قصائد مدح یا هجو و جز آن. در این صورت غزل به همان سنت پیشینیان، اغلب خود، منظور و مقصود شاعر نیست بلکه وسیله ای است تا او را بر سر موضوع بکشاند، چنانکه شاعران پیشین نیز چنین می کردند. ابوفراس در این تغزلها از آنچه قدما می آوردند، چون گریستن براطلال معشوق و یاد کردن از یار سفر کرده و ذکر فراق او، و بیان زیباییه ای جسمانی او با همان تصویرها و اسالیب معهود، تجاوز نمی کند. همچنین از اشک ریزان و رنج بی پایان و عشق سوزان و جدال باملالتگران حکایت می دارد. ابوفسراس در این تغیر لها گره ابیاتی اطیف و بدیع می آورد. چنانکه در آغاز یکی از قصائدش گوید:

| و هل بفتی مثلی، علی حاله، نکر؟   | تسائلنی: «مــن أنت؟»، و هیعلیمة |
|----------------------------------|---------------------------------|
| «قتيلك!»:قالت: «أيمم؟فممكش !»    | فقلت، کماشاءت و شاء لها الہوی   |
| فقلت: «معاذالله! بل أنت و الدهر» | و فالت: «لقدأزرىبك الدهربعدنا!» |
| لمها الذنب لاتجزى به، ولى العذر  | فعدت الى حكم الزمان و حكمهـا    |

از من می پرسد: «تو کیستی؟» و میداند که کیستم. آیا جوانی همانند من با همه اشتهارش ناشناخته است.

من هم در جواب او، آنچنانکه او میخواستگفتم: «کشتهٔ تو». گفت: کدامیك؟ کشتگان من بسیارند.

و گفت: «روزگار تو را بعد از ما بهخواری افکند. گفتم: «پناه برخدا!

دورة استقرار – شعر – ابوفراس

بلکه تو و روزگار».

پس به حکم روزگار و حکم او بازگشتم، گناه از او بود و او بدان گناه عقوبت نمی شود و من معذورم.»

غزلمهای مستقل ابوفراس حاوی وصف زیبائی معشوق و شمارش صفات \_ بیشتر \_ جسمانی اوست. معشوق به نیاز عاشق وقعی نمی نمی و دل او را بازیچهٔ دست خویش ساخته است. عاشق سراپا رنج است و حرمان، دلی رنجور و چشمی اشکبار و جانی مشتاق دارد. بنده عشق است و از یک سو جفای معشوق است و از دیگرسو کید حسودان. ابوفراس به توصیف ساعات وصال نیز می پردازد ولی به شیوهای سخت عفیفانه. این قطعه ها در عین رقت و ملایمت از پاره ای از تحلیلات روانی خالی نیستند. همچنانکه در عین ضعف تخیل، از تصویرهای تازه و تعبیرهای نمکین عاری نباشند، چنانکه گوید:

وشادن قـال لـى، لما رأى سقمـى و ضعف جسمى والدمع الذى انسبعما: «أخذت دمعك من خدى، و جسمك من خصرى، و سقمك من طرفى الذى سقما»

«غزال من چون بیماری و ناتوانی و اشکریزان مرا دید، بهمن گفت: تو گلگونهٔ اشکت را از چهرهٔ من و لاغری جسمت را از میان من و بیماریت را از چشمان من وام کردهای»

#### اخوانيات

ابوفراس را قصائد یا ابیات پراکندهای است که به یاران و خویشاوندان و دوستان خود چون ابوالهیجاء خویشاوندانش و ابوالعشایر و ابوالحصین دوستش و دیگران فرستاده است. دراین گونه اشعار رقت عاطفه و صفاء دوستی و تکرار تحیات و گرمی اشتیاق و دعاء خالصانه موج میزند. او برای دوستش ابوالحصین قاضی که عزم سفر داشت چنین نوشت:

| لافـــرق الله فيما بيننا أبـدا!  | يا طول شوقى، ان كان الرحيل غدا  |
|----------------------------------|---------------------------------|
| و من أخالصه ان غاب أو شمهدا      | یا مــن أصافیه فی قــرب وفی بعد |
| و ذر بين الجفون الدمــع والسـهدا | راع الفراق فرادأ كنت تؤنسه      |
| ولا تطيب لى الدنيا اذا بعــدا!   | لايبعـد الله شخصاً، لا أرى أنسأ |

«اشتیاق من چه به درازا خواهد کشید اگر فردا روز سفر او باشد، خداوند میان ما هرگز جدایی نیفکند.

ای آنکه چه دور باشد و چه نزدیك بهاو اخلاص میورزم، و ای آنکه چه غایب باشد و چه حاضر با او یکدلهام.

دلی را که تو مونس آن بودی جدایی به بیم افکند، و اشك و بیداری میان

پلکمها پراکنده گشت.

خداوند کسی را که چون ازمن دور شود، مونسی نیابم و زندگیام ناخوش گردد ازمن جدا مسازد.»

در اخوانیات او گاه ابیاتی نصیحت آمیز در تعریص بر پایداری و شکیبائی و نیز یاد عشق و دوستی و شرکت در شادیها و غمها و کوشش در نگهداشتن دوست از آنچه آن را ناخوش میدارد و چشم پوشی از لغزش و خطای او به لطف و درایت، اندک نیست. در قصیده ای که برای خویشاوندش ابو العشایر به هنگامی که خود در اسارت رومیان بود فرستاده، چنین گوید:

لذيذ الكرى حتى اراك معرم! و نار الاسى، بين العشا، تتضرم! وأترك أن أبكى عليك تطيرا و قلبى يبكى و الجوانح تلطم

«تا آنگاه که چشمم بهدیدار تو روشن شود، خواب خوش برمنحرامباد. وآتش اندوه در دلم شعلهور باد.

«از بیم آنکه مباد بدشگون باشد برای تو بهچشم نمیگریم کهدلم میگرید.»

علاوه براین در اخوانیات او ابیاتی عتابآمین و قطعاتی حاوی شکایت از روزگار واز آنگونه دوستیهای سست و ناپایدار که با دگرگونی احوال دگرگون میشوند، بسیار است. میبینیم وفاداری دوستانی را درایام شوربختی اسارت از او یاد میکردند میستاید و بهچنین دوستانی میبالد:

و إذا وجدت مع الصديق شكوته سرأ اليه و فـــى المحافــل اشكر

«چون با دوستی کدورتی حاصل کنم در نهان ازاو شکایت میکنم ودر محافل او را سپاس میگویم.»

دوست حقیقی در نظر او کسی است کهدر غیبت به لوازم دوستی عمل کند و در هرحال، چه نزدیک باشد و چه دور، چه پنهان و چه آشکار، شرط وفا و اخلاص بهجای آرد:

وأحب اخوانى الى أبرهم لصديقه، في سره أو جمهره

«محبوبترین دوستان من کسی است که در نهان و آشکار نسبتبه دوستش نیکوکارتر باشد.»

و خطای دوست را تحمل کند:

يجنى على، فأحنو منافعاً أبدأ للشيء أحسن منحان علىجان

دورة استقرار - شعر - ابوفراس

«او برمن جنایت میکند و من همواره بهمهریانی از او در میگذرم هیچچیز بهتر از مهریانی نسبت بهجنایتکننده نیست.»

با آنکه ابوفراس در اخوانیات خود از احساسی لطیف و عاطفه ای سیال که از دل سرچشمه میگیرند برخوردار است، ولی کمتر در خیال بهچنان فضای وسیعی دست یافته که بتواند تصویرهای بدیع و مؤثر بیافریند.

ر ثاء

ابوفراس جز برای چند تن از بستگانش از قبیل خواهرش و مادرش یا خویشاوندانش از خاندان سیفالدوله یا دوستان بسیار نزدیکش مرثیهای نسروده است و این بدان سبب است که هیچگاه شعر را به عنوان حرفهای برنگزیده بود بلکه آن را جهت تعبیر از عواطف صادقانهاش به کار می گرفت.

مرثیه های ابوفراس کوتاه است همراه با ناله ها و آهمها. مصیبت رسیده را تسلیتی نمی شناسد و از او نمی خواهد که از مویه و زاری باز ایستد چنانکه گویی با مرگ آن فقید همه چیز ویران شده است. فرضا هم قصد تسلیت داشته باشد سخن خود را در میان سیل سرشك و نومیدی و بیخوابی ادا می کند، چنانکه در مرثیهٔ خواهر سیف الدوله می گوید:

أوصيك بالعزن، لا أوصيك بالـجلـد جـل المصاب عـن التعنيف و الفند انــى أجلـك أن تكـفـى بـتعـزية عـن خيـر مفتقـد، يـا خير مفتقد... بى مثل مـا بـكمن حزن ومن جـزع وقـد لجـات الـــى صبـر فـلـم أجد أبكــى بدمـع لـه من حسرتــى مدد و أستريـح الــى صبر بـلا مدد...

«ترا بهاندوه سفارش میکنم نه به صبر که مصیبت بزرگتر از آن است که بتوان مصیبتزده را به بیخردی سرزنش کرد.

من ترا، ای کسی که بهترین مصیبت دیدگانی ، بزرگتر از آن میدانم که در عزای بهترین از دست شدگان به تسلیت اکتفا شود.

همان اندوه و بیتابی که در وجود تو است، درمن نیز هست و من به صبر پناه میجویم ونمییابم.

میگریم و سرچشمهٔ اشکم را به حسرت مدد میکنم و به صبر راحت می جویم و صبر را مددی نیست.»

سپس می بینیمش که پس از این حسرت و اندوه، دربرابر حکم بازناگشتنی قضا س فرود می آورد واز جزع وزاری می کاهد واین بدان سبب است که در میدانهای جنگ بر مواجههٔ با مرک خو گرفته است، اما درعین حال چون مصیبتی کاری، بسراو وارد آید، عواطف صادقانهٔ اورا با همه صفای مودت و اخلاصش برمیانگیزد چنانکه در رثاء یکی از غلامانش می**گو**ید:

أعزز على بأن يبيت موسداً وأبيت أندبه مــع الا خــوان ولقد وددت بأن أكون مكانــه تحت التراب وأن يكون مكاني

«چه دشوار است برمن که او شب سر بر بالش خاك نهد و من با یاران شب را تا بامداد براو نوحهسرایی کنم. دوست دارم که من در جای او در زیر خاك باشم و او در جای من.»

#### وصف

وصف در شعر ابوفراس بیشتر در فخریات او و آنجا که به ذکر وقایع می۔ پردازد و در ارجوزه های کوتاه او آمده است. اوصاف او محسوس است، و خالی از دقت نیست ولی اغلب ضعیف است. و گاه در آنها الفاظ غریب آمده است. چنانکه در وصف ابر. در اوصاف ابوفراس صبغهٔ شهر نشینی و تجملات شهری و زندگی همراه با نوشخواری و لهو غلبه دارد.

ابوفراس را چکامهای است در وصف شکار و اسب تاختن در حدود ۱۳۷ بیت. در این چکامه ابیات زیبا وادیبانه بسیار است.

## فخر

فخر، همهٔ زندگی ابوفراس را دربر گرفته است. حتی آن هنگام که به اسارت افتاده است. ابیات فخری در تمام قصائد او در هر نوعیکه باشد به نحوی گنجانیده شده است.

موضوعات فخریه های او متفاوت است. گاه به قوم و قبیله خود مفاخرت می۔ کند از جمله او را قصیده ای است در حدود ۲۱۵ بیت با این مطلع:

دورة استقرار ــ شعر ــ ابوفراس

لعسل خيال العامس يسة زائن فيسعد مهجور، ويسعد هاجر

همه در ستایش قبیلهاش و ذکر گذشتهٔ آنها و روزهای افتخار آمیزی که پیش از اسلام و بعداز اسلام داشتهاند. نیز به آل حمدان که همه صاحب مناقب رفیع و خصائل جلیل و کرم و مجد و شجاعت بودهاند می بالد:

> لئن خليق الانيام لحسو كأس و منزمار و طنبيور و عيود فلم يخليق بنيو حمدان الا لمجيد أو لبياس أو لجيبود

«اگی خداوند مردم را برای ساغرنوشی و عود و طنبور نیوشی آفریده باشد، بنیحمدان را جز برای مجد و جنگ یا بخشش نیافریده است.»

آل حمدان سیاستمدارانی مجرب بودند و این سیاست در راه اعتلای خلافت به کار می بردند، گاه در برابر خوارج ایستادگی می کردند و گاه دربرابر قبایل شورشی یا در برابر رومیان.

ابو فراس در قصید،ای قوم خود را بر ربیعه و نزار برتری میدهد:

تفضلنا الانام ولا تحاشى ونوصف بالجميل ولا نحابى وقد علمت ربيعة بل نارار بأنا الرأس و الناس الذنابي

«مردم ما را برتر میشمارند بیهیچ استثنائی. ما را به زیبائی میستایند بیهیچ محابائی. ربیعه بلکه نزار هم میداند که ما سر هستیم و مردمان دنباله.»

ابوفراس گاه در مفاخرات خود به زمان حال نزدیک میشود و به شمارش مناقب جد و پدر و پسر عمش سیفالدوله میپردازد. حتی این مفاخرات که از گذشته به حال میآیند به آینده نیز سرایت میکنند زیرا آیندگان بنایی را که اسلافشان برآورده اند کمال خواهند بخشید:

نشید کما شادوا، و نبنی کما بنوا لنا شرف ماض و آخس غابس

«برمی افرازیم آنچنان که آنان بر افراشتند و بنا میکنیم آنسان که آنها بنا کردند. ما را شرفی است در گذشته و شرفی است باقی و در آینده.»

ابوفراس به وجود خود هم فخر میکند. و اندام خویش را میستاید و به پایداری و کر و فرش در آوردگاه میبالد و عزتنفس و گشاده دستی و اجتنابش از فرومایگیها را تمجید میکند:

اذا ما العن أصبح في مكمان مسموت له، وإن بعد المزار...

أبت لى همتى و غرار سيفى و عـزمى والمطية، والقفار و نفس لا تجاورها الدنايـا وعرض لا يرف عليه عار...

«چون عزت درمکانی قرار گیرد، هرچند دست یافتن به آن دشوار باشد، من به سوی آن فسرا میروم. همت من و تیزی شمشیر من و عسزم من و مرکب مسن و بیابانهائی که می پیمایم،

و روحی که به پستی نمیگراید، و آبروئیکه به ننگ نمیآلاید، مرا انسانی نستوه ساختهاند.»

ابوفراس با همهٔ حوادثی که براو گذشته همواره از تذلل و پستی گریزان بوده است، ولی گاهگاهی نیز به شکایت و عتاب زبان گشوده تا شاید دیگران راکه از او غفلت ورزیدهاند به وظایفشان آشنا سازد. رومیات او که از این پس بدان اشارت خواهد رفت، از این قبیلاند.

فخریات ابوفراس خالی از برخی ارزشهای تاریخی نیست. غالباً در اینگونه اشعار خود از پارهای از دلیران عرب چون عمروبن کلثوم و مهلهل یاد میکند و نام بسیاری از مردان نبرد و میدانهای جنگ را در طی مفاخرات خود میآورد. فخریات او بیش از آنکه شخصی باشد، قومی است. از آنجا که ابوفراس مانند متنبی قادر به توصیف میدانهای جنگ نیست اکثر قصائدش دراین باب به مفاخرات برگزار میشود تا به توصیفات. همچنین فخریات او از اندکی مبالغه خالی نیستند.

## روميات ابوفراس

مراد از رومیات اشعاری است که ابوفراس به هنگام اسارت در روم سروده و برای پس عمش سیف الدوله، یا برای مادر دردمند یا دوستان خود فرستاده است. این قطعات شبیه به یادداشتهای روزانه است که شاعر اسیر حوادث دردناکی را که براو گذشته و گفتگوهای خود را با برخی از رومیان و شرح زندگی دشوار ایام اسارت و نیز غمی را که از دوری یار و دیار بردلش سنگینی می کرده در آنها ثبت نموده است. در ضمن آنها به قهرمانیهای خود بالیده است و از آرزوهای خویش یاد کرده و گاهگاهی شکایتی گاه لطیف وملایم و گاه تند و خشمناکانه آورده و روزگاران اسارت وخواری را با ایام آزادی و نوشخواری مقایسه کرده است.

این رنجها در تکوین روحیهٔ شاعر تأثیری بسزا داشتند و در شعر او اثری شگرف برجای نهادند. آلام اسارت، عواطف واحساسات او را لطافت بخشید. پرده از مکنونات روح او برگرفت و شاعر را به آفاق جدیدی راه نمود. ابوفراس پیش از این شاعری درونگرا سریع التأثر وپراحساس بود که ایام جوانیاش را همه در نعمت و عزت گذرانیده و به آیندهٔ درخشان خویش آرزوها بسته بود. اما به اسارت افتاد و بخاطر این اسارت خواری فراوان دید. آرزوهای طولانی اش برباد رفت. از

دورة استقرار ـ شعر ـ ابوفراس

آن پس بهخود آمد، معنی واقعی زندگی را دریافت، عواطفش رنگ و جالی دیگر گرفت. وهم تنش دردناك شد و هم روحش. رومیات او حاصل این تجارب است. روی سخن ابوفراس گاه با سیفالدوله است آن گاه كه شنید گوش به دمدم حاسدان نهاده است واو را كه در بند اسارت گرفتار است از یاد برده است و همواره اقدام جهت آزاد ساختن او را به تعویق میاندازد و نامههایش را كه همه عتاب و استعطاف و یادآوری خدمات اوست به سویی میافكند، بر اندوهش بیفزود. و گاه روی سخن او با مادر است آنگاه كه شنید از غم دوری فرزند چنان بیمزاره او را مأیوس باز گردانیده است، زبان به سرزنش سیفالدوله زند ولی سیفالدوله او را مأیوس باز گردانیده است، زبان به سرزنش سیفالدوله زند ولی مادر گشود واو را به صبر وامید نوید داد، ولی مادر در غم فرزند بیش پایداری نتوانست و بمرد. ابوفراس در رئاء او قصیدهای سرود سخت دردناك و پرطنین آری همه اینها ابوفراس دیگری ساختند كه اكنون قیاف واقعی زندگی را در برابر چشم می بیند.

در رومیات ابوفراس هم غزل هست وهم رثاء و قطعات فراوانی در زاری و شکایت از روزگار و نیز اشعاری که شوق بیپایان او را بهدیدار یار و دیار منعکس میسازد. گاه نیز به یاد ایام گذشته و نعمت سرشار آن بهفخر و مجادله زبان می۔ گشاید، در عین حال به یاری واحسان خداوند امید فراوان دارد:

وظنى بان الله سوف يديسل مصابى جليل، و العزاء جميل أحمل: إنى بعدها لعمول... جراح، وأسر، واشتياق، و غربة وسقمان: باد منهما، و دخیل... جــراح تحامـــاها الاساة، مخوفة، يميل مع النعماء، حيث تميل أقلب طرفي لا أرى غير صاحب «مصیبت من بزرگ است و صبری بزرگ باید و چنان پندارم که خداوند زودا حال مرا دیگرگون کند. جراحت و اسارت و اشتیاق و غربت همه را برخود هموار میکنم که از این پس تحملم افزون شده است. جراحتی ترسناک که پزشکان از آن دوری میجویند، و دوگونه بیمساری: بیماریی آشکار و بیماریی نهان. چون چشم میگردانم تنبها یاری را میبینم که نعمت هرسو گردد بدان سو میگردد.»

و گاه میشنویم که با کبوتری که بردرختی نشسته و آوازی میخواند راز میگوید:

| أيا جارتا، هلتشعرين بعالى؟  | <b>اقو</b> ل، و <b>قد</b> ناحت بقربی حمامة: |
|-----------------------------|---------------------------------------------|
| تعالى أقاسمك الهموم، تعسالى | إيا جارتا، ماانصف الدهر بيننا،              |

تعالى ترى روحا لدى ضعيفة، تـردد فـى جسم يعذب، بال... لقد كنت أولى منك بالدمع مقلة، ولكن دمعى، فى العوادث، غال! «بهكبوترى كه نزديكم نشسته و نوحهسرايى مىكند مىگويم: اى همساية من، آيا از حال من باخبرى؟ با يكديگر تقسيم كنيم، بيا. با يكديگر تقسيم كنيم، بيا. من از تو بهگريستن سزاوارترم، ولى اشكمن به هنگام حوادث ناياب مى شود.»

ابوفراس در رومیاتگاه به حال مادر پیر و عجوز خود می پردازد، برایش دل می سوزاند و از اینکه او را نومید و مأیوس ساختهاند اندوه می خورد و به صبر و ثباتش فرامی خواند:

| وثقى بفضلالة فيه!               | یا أمتا ، لا تحزنی               |
|---------------------------------|----------------------------------|
| له ألطاف خفيه!                  | یا أمتا ، لا تیأسی               |
| ل فانه خيرالوصيه                | أوصیكبالصبرالجمی                 |
| من بەخدا واثق شو.               | «ای مادر، اندوهگین مباش، دربارهٔ |
| لطافی است پنہانی.               | ای مادر، نومید مشو، خداوند را ا  |
| به شکیبائی نیکوترین سفارش است.» | تو را بهشکیبایی سفارش میکنم ک    |

ابوفراس از اینکه حاسدان از اسارتش شادمانند سخت اندوهناك است. اینان که روزگاری برکشیدگان او بودهاند اکنون با روزگار همدست شده بهخلاف برخاستهاند. ولی از سویی بهخود میبالد، زیرا اگر بهمقامی شامخ دست نیافته بود هرگز محسود این فرومایگان قرار نمیگرفت:

ومن شرفی الا ییزال یعیبنی حسود علی الامن الذی هو عائب... فهم یطفئون المجد والله واقد و همینقصون الفضل، والله واهب «از نشانه های شرف من آنکه همواره حسود برمن عیب میگیرد. آنان چراغ مجد و عظمت را خاموش میکنند و خداوند افروزنده، آن است، و آنان از فضیلت من میکاهند و خدا بخشندهٔ آن است.»

بخشی از رومیات او دربارهٔ سیف الدوله است. در میان آنها مرثیه هائی است که در مرگت بستگان او سروده است ولی بیشترین قسمت آن، قطعات و قصائدی است خطاب به امیر، تا برای رهایی او فدیه ای بفرستد و از بند آزادش سازد. در این باب گاه کوشیده است که سیف الدوله را برسر مهر آورد، بدین سان که به بیان

دورة استقرار ــ شعر ــ ابوفراس

حال زار خود و مشقت و تنگنایی که در آن افتاده بپردازد. او که زندگی را در آزادی و نعمتگذرانیده و پهلوانی است سلحشورکه میخواهد در عرصهٔقتال بمیرد:

ولكننى اختار موت بنى بى على صهوات الخيل غيرموسد

«من شیوهٔ مردن برادرانم را برگزیدهام که برپشت اسبها مردند نسه در بستر.»

چگونه می تواند تحمل این همه خواری و اهانت را بنماید که در میان جماعت یاران و خیل اسیران بندی، قطره قطره جام آرزوهایش تهی می شود:

> اقلب طـرفی بین خل مکبل و بین صفی بالحدیــد مصفد دعوتك والابواب ترتج دوننا فکن خیر مدعو واکرم منجد

«نگاهم را در میان دوستی بسته در زنجیر و دوستی به آهن مغلول میگردانم. تو را میخوانم در حالی که در بهروی ما فروبسته است،

پس تو بهترین کسان باش که آنان را بهفریاد میخوانم و گرامیترین یار و مددکار.»

و گاه برای جلب عطوفت امیں به مدح او و وصف آباء و اجدادش پرداخته مراتب کرم و سخاوت و نیکوکاری اش را نسبت به اسیران و برخویشاوندان بر شمرده است:

وانت الذی بلغتنی کل رتبه مشیت الیها فوق اعناق حسدی «توئی که مرا به هرپایگاهی رسانیدی و من پای برگردن حسودانم نهاده بدان یایگاه فرا رفتم.»

اكنون بايد نعمت را براو تمام كند فديه اى بفرستد و از زندانش برهاند: فيا ملبسى النعمى التي جل قدرها لقد أخلقت تـلك الثياب، فجـدد

«ای آنکه جامهٔ نعمت گرانقدر خود را برمن پوشانیدی، اکنون این جسامه کمهنه شده تازهاش گردان.»

اسیری که اکنون طلب فدیه میکند از آنگونه اسیران نیست که شایستگی بذل مال را نداشته باشند، اسیری است که بدو توان بالید. کسی است که در کورهٔ حوادث آبدیده شده، سرپیش کس فرود نیاورده، همواره در ذروهٔ اعتلاء بوده و به نیروی دلیری خویش حتی از خردترین فرد خاندان خود دفاع کرده است: اما انا اعلى من تعدون همة وان كنت ادنى من تعدون مولدا «أيا من به همت از همهٔ آنها كه برمى شماريد بالاتر نيستم؟ هرچند مولد من از همهٔ آنها كه برمى شماريد فروتر است.»

کاه زبان به عتاب می کشاید که چگونه پس از اینهمه جانبازی سیف الدوله گوش به سخن حاسدان و بدخواهان می سپارد. آیا اسیس نباید شکایت کند؟ آیا حق عتاب ندارد؟ آیا بی هیچ شائبه ای دوستی و وفاداری خود را در طبق اخلاص تقدیم او ننموده؟ آیا برای تحقق خواستهای او تا پای جان خود را به مخاطره نینداخته؟ اکنون چگونه می تواند همه اینها را از یاد ببرد و در آزاد ساختن او از بند اسارت درنگ کند، حتی مادر آن اسیر را نومید از درگاه خود براند:

بأى عذر رددت والمة عليك دونالورى، معولما؟

«بهچه عذری پیرزالی حزین را از در راندی، که از میان همهٔ مردم تنبها تو تکیهگاهش بودی؟

و چگونه می تواند لوازم خویشاوندی را فراموش کند و به وعده های خود عمل ننماید. و خود در نعمت غوطه ور باشد و آن اسیر با شور بختی و مشقت دست به گریبان:

| تلك المواعيد، كيف تغفلها | تـلك المودات كيف تهملهـا؟   |
|--------------------------|-----------------------------|
| تقولها دائماً و تفعلها؟  | أين المعالىي التي عرفت بمها |
| ثيابنا الصوف ما نبدلها؟  | يا ناعم الثوب، كيف تبدله؟   |

«آن دوستیمها را چگونه فرو گذاشتی؟ آن وعدهها را چسان نادیده گرفتی؟ آن صفات عالیه که بهآنمها شناخته بودی کجا رفت؟ که همواره از آنان میگفتی و بهکار میبستی؟

ای آنکه جامهٔ نرم پوشیدهای چگونه جامه دیگرگون میکنی؟ جامه های ما پشمین است و ما آن را دیگرگون نمیکنیم؟»

اگر سیف الدوله همچنان از او یاد نکند و از دادن فدیه سرباز زند به بیگانگان پناه خواهد برد. ولی او نمیخواهد که برپسر عمش به سبب او عیب گیرند. این است که باز به لطف و اکرام او امید می بندد. و فخرکنان میگوید:

يمنون أن خلسوا ثيابسی، و انما عسلی ثياب، مسن دمائنهم، حمس، و قائم سيف، فينهم انسدق نصله، و أعقاب رمح، فينهم حطم الصدر «آنان میخواهند برمن منت نهند و جامهٔ اسارت از تن من بيرون كنند در

دورة استقرار - شعر - ابوفراس

حالی که جامهای که برتن دارم از خون آنها گلگون است. قبضهٔ شمشیر در دست من است و تیغه آن در تن آنها. و ته نیزه بهدست من است و نوك آن در تن آنها شکسته است.»

اشتهار ابوفراس بهرومیات اوست. ابوفراس در این قصائد وقطعاتشایستگی خود را در شاعری نشان داده است. رومیات او آئینه تمام نمای روح اوست، بیانگر غرور و عزت نفس و پایداری او در مصائب و اعتماد او بهخداوند و عشق عمیق او بهیار و دیار است. گویی هراندیشهای که برخاطرش میگذشته یا شوق لطیفی که تار دلش را میلرزانیده، یا خاطرهای لبریز از اندوه و ملال، یا مقایسهای میان روزگاران نعمت و محنت، یا مضمونی عتابآئیز یا تهدیدگر که برذهنش میتافته، بیدرنگت در غالب بیتی میریخته و برای سیفالدوله میفرستاده است. بنابراین آنچه ابوفراس برجای نهاده همه مولود عاطفهای عمیق است و دلیل صدق ایسن عواطف، تأثیر بلیغی است که در خوانندگان خود دارد.

فن و هنر شاعری او

Í

-

Ć

شعر برزبان ابوفراس از سرچشمهٔ عاطفهٔ نیرومند و صادق و عمیق او جاری می شود. تا آنجا که می توان گفت در این باب هیچ یك از شاعران عرب به پای او نمی رسند. شاعر، معانی شعر خود را از این عاطفه می گیرد. او نه اهل فلسفه است نه متفكری است که عقلش بردل و خیالش سیطره داشته باشد، بلکه او امیری است ناز كدل كه همواره عواطف او برقلبش می تازند و گاه آنچنان به ضعف می گراید که شكیبائیش را از دست می دهد و توان راه بستن برناله های دردناك شوق و شکایت آمیز را از دست می دهد. الهام گرفتن او معانی شعرش را از عاطفه، تأثیر شعر را امیز را از دست می دهد. الهام گرفتن او معانی شعرش را از عاطفه، تأثیر شعر را و آنچه در ذهن خواننده باقی می ماند چیزی جز یك حالت شفقت و ترحم نیست. اما خیال، او تنگ میدان است و کمتر می تواند در فضاهای گسترده پرواز کند. از این رو در شعر ابوفراس تصویرهای زیبا و تشبیهات درخشان اندك است. اما از حیث اسلوب در شعر او هیچ منطقی جز منطق عاطفه یا اندكارات

می از میک المیکی بیست. زیباترین مظاهر هنر عاطفی او همان رومیات اوست فطری و ذاتی حاکم نیست. زیباترین مظاهر هنر عاطفی او همان رومیات اوست که از جهت تنوع اسالیب خطابی و آمیختن شکایت و عتاب و فخر و استعطاف و شوق را به یکدیگر یکتاست. و شاهد صادق ما قصیدهٔ اوست با این مطلع:

يا حسرة ما اكاد احملها آخـرها مـرعج و اولها

چون در ابوفراس انگیزش سرودن شعر پدید میآید یکباره آنچه را که در دل دارد برزبان جاری میسازد، در عین انسجام و روانی بدون آنکه محسنات بدیعی کار را براو دشوار سازند یا تکلف و اغراب راه را براو ببندند. عاطفهٔ او که بر دل و جانش سیطر، یافته آنچنانش به خود مشغول داشته که به لفظ نمی پردازد و گاه چنان طغیان می کند که حتی صحت الفاظ و دقت تراکیب را از دست می دهد و در ابیات او غلطهای لغوی و نعوی می افتد، یا ابیات و تعبیرات دیگر شاعران بس زبانش جاری می گردد و او هیچ پروا نمی کند. باری این ویژهٔ ابوفراس است که شعری بسراید که در سراسر آن عاطفه ای لطیف سیلان داشته باشد و همین است که او را در جهان هنر مقامی ارجمند بخشیده و راهش را به دلهای مردم کشوده زیرا عاطفهٔ عمیق صادقانه یکی از ارزشهای والای انسانی است که گذاران

برخى مراجع: فؤاد افرام البستانى: ابوفراس الحمدانى ــ الروائع ١٢ ــ بيروت ١٩٢٨. السيد محسنالامين: ابوفراس الحمدانى ــ الروائع ١٢ ــ بيروت ١٩٢٨. سامىالدهان: ديوان ابىفراس الحمدانى ــ بيروت ١٩٢٢. حنا الفاخورى: على هامش كتاب جديد: ديوان ابىفزاس الحمدانى ــ المسره ٩٣ و (١٩٢٨) ص ٣٥-٢٢. معد الغنى باجقنى: فخر ابىفراس و ابىالطيب ــ دمشق ١٩٣٢. نعمان ماهرالكنعانى: شاعرية ابىفراس ــ بغداد ١٩٢٧. محمد محمدالحوفى: الخلان و الزمان بين ابىفراس و البارودى ــ الرساله ١٥ مالالال ماهرالكنعانى.

Broçkelmann: Abu-Firas' in Encycl. de l'Islam, t.l. Freytag: Geschichte der Hamdaniden, X, 190 sq., Xl, 1 sq.

زندگی

(

ł

ſ

محمد بن الحسين معروف به الشويف الرضى، نسبش به على بن ابى طالب مى رسد. به سال ۹۷۰ م/۳۵۹ ه در بغداد متولد شد و در آنجا پرورش يافت و نزد استادان و علماى آن ديار به تحصيل علوم پرداخت. فقه را از شيخ مفيد ابوعبدالله محمد بن النعمان فقيه امامى فراكرفت و لغت را از شيخ ابوالفتح عثمان بن جنى. ديـرى نكذشت كه در فقه و فرائض و آداب و ساير فروع علم براعت يافت.

این دوره دورهٔ آشوب و اغتشاش در بغداد بود و شاعرجوان نیز از آن برکنار نماند. پدرش را در یکی از قلاع ایران بهزندان افکندند و این حبس از سال ۹۷۹ تا۹۸۶ م/۳۶۹ تا۳۷۶ ه مدتگرفت واملاکش را مصادره کردند واین حوادث برشاعر جوان که احساسی لطیف و قلبی رقیق و به پدر عشقی سرشار داشت گران آمد، دردمند و غمگین گشت و شرح ماجرا را درابیاتی لطیف و پراحساس جاودانه ساخت. رضی در زمان سه تن از خلفای عباسی: المطیع، الطائع والقادر زند کی میکرد در عمد مطیع هنوز کودك بود.

دورهٔ الطائع دورهٔ مبارزه میان عنص ایرانی و ترای بود و دیلمیان برعراق مسلط شده بودند. رضی هم با دیلمیان اظهار دوستی می کرد و هم با ترکان، ولی به الطائع نیز ارادت می ورزید و در قصائدی از روی صدق و اخلاص او را مدح گفت. زیرا در وجود او در این معارات مردی عرب را می دید که یادگار دوران مجد و عظمت عباسی است. الطائع نیز به او صلات و هدایای وافر ارزانی می داشت. چون الطائع وفات کرد، شریف رضی در رثاء او قصائدی چند پرداخت. پس از مرکث الطائع، القادر را مدح کرد ولی طولی نکشید که خلیفه او را به دوستی با علویان و فاطمیان متهم ساخت. رضی نیز از او رخ برتافت و تنها به مدح وزراء

و ملوك مى پرداخت.

مسدایح شریف رضی برای تکسب نبود، بلکه به سبب درگیر شدنش در کشمکشهای سیاسی بود که در عراق میان ایرانی و ترک، درگرفته بود و وسیلهای بود برای رسیدن به اغراض سیاسی و در واقع به خاطر همراهی با جریان احوال.

همچنین نزدیك شدنش بهوزراء و ملوك، برای منافع مادی نبود بلکه بدان سبب بود که میخواست بدین طریق در مشکلات سیاسی بهعنوان مسردی صاحب اهمیت شرکت داشته باشد، یا حتی طمع در آن داشتکه روزی برتخت خلافت اسلامی فرارود در این راه بهموفقیتهائی هم نائل آمد. چنانکه توانست میان حجاز و عراق، و ایران و عراق، و شام و عراق ارتباطهائی برقرار کند.

شریف رضی در بیستوششم حزیران (ژوئن) سال ۱۰۱۶م برابر ششم معرم سال ۴۰۶ ه وفات یافت و در خانهٔ خود در کرخ از معلات اطراف بغداد به خاک سپرده شد و با دفن او همهٔ آمال و آرزوهای گستردهٔ او به خاکرفت. رضی در زمان خود نقابت سادات را به عهده داشت، در زمانی که آنان را تخت و تاجی نبود و هرچه بود برتری در علم و ادب و بیان بود.

شریف رضی در سراسر زندگی عزیزالنفس و بلند همت زیست ولی هرگز کسی را که برای وصول بهاهداف بلندش بهیاریش برخیزد نیافت.

آثار

شریف رضی را آثار فراوانی بود. که برخی از آنها از میان رفته است و مهمترین آنها عبارتند از: «کتاب مجازات الآثار النبویه» که بار اول بهصورت ناپسندی در بغداد بهچاپ رسید ولی باردیگر در قاهره به اهتمام استاد محمود مصطفی به طبع رسید. دیگر «کتاب حقایق التأویل و متشابه التنزیل» که در نجف چاپ شد. دیگر «کتاب تلخیص البیان عن مجازات القرآن» و «کتاب الخصائص» و «کتاب اخبار قضاة بغداد» و «نهج البلاغه» که ما پیش از این در بحث از علی بن ابی طالب درباره آن سخن گفتیم. نیز «دیوان» اشعار اوکه به وسیلهٔ عده ای از ادباء از جمله ابوالحکیم الخیری جمع آوری شده و به سال ۱۳۰۷ ه (۱۸۸۹ م) در بیروت چاپ شده است.

## شعر او

شعر برای شریف رضی یک نیاز روانی بود، نه وسیلهای برای کسب مال یا مرکبی برای خودنمایی و ریاکاری. شعر او از تنور عاطفهاش میجوشید و با سوز دل و نفس وجدانش همراه بود. شاعر دوست میداشت و آزمند مدارج متعالی بود، ولی دست روزگار همواره میان او و آرزوهایش حجابی میکشید و شرنگ نومیدی به کامش میریخت، بیآنکه بتواند دربرابر خود وادار به تسلیمش سازد یا تصویر مجد و شرف او را از خاطرش بزداید. از این رو شعر او نغمه هایی است بیانگر عشقها و آلام او یاسرودهای پرطنینی است، سراینده مفاخرات غرورآمیز او. اشعار شریف رضی را بهچند دسته تقسیم کردهاند: «حجازیات» یا آنچه مواسم حج، یا راه حج، المهام بخش او بوده. دیگر «شیعیات» انگیزهٔ سرودن آنها زندگی علویان یا طالبیین محروم از قدرت بوده و سه دیگر قصائد و قطعاتی است که در ترس از پیری و آلام آن سروده و انگیزهٔ آن بیماریهای جسمانی، یا پیش آمد حوادث و خطراتی بوده که غالباً زندگی او را تهدید می کرده است. چهارم «رثائیات» او ست که در آن از فقدان یاران و خویشاوندان یاد می کند و بر آنها صادقانه اشک می ریزه و بالاخره «فخریات» که در آنها از عزت و شرف کهن یاد کرده و بدان بسی بالیده است. بدین گونه شعر او سخن دل و جان او ست. دربارهٔ حجازیات یا اشعار غزلگونهٔ امت. بدین گونه شعر او سخن دل و جان او ست. دربارهٔ حجازیات یا اشعار غزلگونهٔ او، پیشینیان می گفتند. «روح پژوهندهٔ ادب صفا نمییابد مگر آن که ها شمیات کمیت و خمریات ابونواس و زهدیات او العتاهیه و تشبیهات ابن المعتن و مدایح

حجازیات حدود چهل قصیده است حاوی احساسات عاشقانهٔ شاعر که به برکت راه حج و مواسم حج شکفته شده است و تمام ویژگیهای غزل او را دربر دارد.

غزل شریف رضی از روح او مایه میگیرد و از اعماق قلب او که صادقانه عشق میورزد و اشک میریزد می تراود. عشق او نزاع میان عقل و قلب و مبارزه میان غرور منزلت، و خاکساری عشق است. احساس برغرور پیروز می شود ولی نه آنسان که به خلاعت و هرزگی کشد، بلکه عشقی از زمره عشق عدریها و همرنگ عشق دلباختگان بدوی. عشق او در نگاهی محصور می ماند و هرگز به حیطهٔ شهوات گام نمی نهد:

عفافــى من دون التقية زاجــر وصونك من دون الرقيب رقيب عشقت ومالى يعلم الله حــاجة سوى نظرى والعاشقون ضروب

«پاکدامنی من غیراز پرهیزگاری، مانع من است و پارسایی تو غیراز نگهبان نگهبان تو.

من عاشق شدهام و خدا میداند که جز بهنگاهی نیاز ندارم، آری عاشقان گونهگوناند.»

نگاهی که گاه با دیده است و گاه با دل:

وتلفتت عينى فمن خفيت عنها الطلول تلفت القلب

«چشم در او مینگریست و از آنگاه که آثار خانهاش از میان رفته است دل در او مینگرد.»

عشق هم دل را میگدازد و هم دیده را. آتشی است افروخته در دل، سرشکی است جوشان از دیده، بسا که شریف از عشق به «درد» تعبیر میکند: داء طلبت له الاساة فلم یکن الا التعلل بالدموع طبیب «دردی است که طبیبان را به علاجش فرا خوانده ام و طبیبی جز سرشك نبود.»

در شعر شریف رضی از معشوق به همان شیوهٔ شاعران پیشین تعبیر می شود: او را به حیوانات بادیه تشبیه می کند، دوردهای شوق آمیز خود را با باد یا با کاروانها به سویش روانه می دارد، از همه سراغ او را می گیرد و خاطرات گذشته را به یادش می آورد، مخصوصاً ساعات دردانگیز وداع که هیچ گاه از خاطر ملتهبش زدوده نمی شود. او همهٔ اینها را با اندوهی آشکار و عاطفه ای سیال و لهجه ای بدوی که اکنون زندگی شهری آن را صیقل داده و ابتکاری دلپذیر در وصف اندوه و اشتیاق، بیان می کند، در عباراتی همه نرمی و شیرینی که آهنگ و سلاستش هرکس را مسعور خود می سازد.

اما **رثاء،** از بهترین و زیباترین انواع شعر در دیوان شریف رضی مراثی اوست. این مراثی بر سه قسم است: مراثی خویشاوندان و دوستان، مراثی پادشاهان و بزرگان و مراثی شهید کربلاء.

رضی در مرثیهٔ خویشان و دوستان از سر سوز مینالد و از رنجها وشکنجه های روزگار یاد میکند. وخاطرات آن فقید را یکیک در نظر میآورد، چنان از روزگار به بدی یاد میکند که گویی جز تلخی مرگت حاصلی ندارد. پارهای از مراثی او چنان است که گویی جز دود آه و سیل سرشک هیچ نیستند.

اما قسم دوم از مراثی او آنهایی است که برای پادشاهان و دیگر بزرگان سروده است. در این قصائد که جنبهٔ رسمی بر جنبهٔ عاطفی غلبه دارد، بسیاری کلمات حکمت آمیز دربارهٔ زندگی و مرگ آورده و غالبا به ذکر اعمال شگرف آن فقید و در ضمن به ستایش او پرداخته است. از این قبیل است مرثیهٔ ابوالفتح بن الطائع و مرثیهٔ صاحب ابوعلی سردار سپاه. در اینگونه مراثی او، هرچند عاطفه کم رنگ است ولی همچنان حرکت و حیات در آنها موج میزند. بیانگر شکوه های اوست در برابر حوادث، شبح دهشتناك مرگ از بیت بیت آنها سر میکشد در عین بیان درد و داغ کلمات حکمت آمیز بر سرتاس آن می درخشد.

اما قسم سوم مناثی اوست در شهادت حسین بن علی. مناثی امام حسین پنج قصیدهٔ طولانی است که در آنها از عظمت و کرامت شهادت آن امام سخن میگوید و قاتلان او را بهانتقام تهدید میکند. سخن او در مناثی امام حسین اندوهبار و در عین حال حکیمانه است.

دربارهٔ **فخریات** رضی میگوییم که او از آنگاه که خود را جوانی نورس یافت منزلت خویش بشناخت و دانست که شاخهای از درختی تناور است، حق او پایمال شده و پادشاهیش غصب گردیده. پا بهآستان جوانی نهاد باز هم همچنان

دورة استقرار ـ شعر ـ الشريف الرضي

چشمانش به تخت و عصای سلطنت بود و گوشش به اخبار خاندانش و دلش لبریز از او صاف نیاگانش.

دانست که شاعری تواناست و در عین توانائی عزیزالنفس و مغرور، آنچنان که هیچ شاعری در این دو خصلت به پای او نمیرسد. شجاعت و جسارتش او را برمیانگیخت که برای عراوج به قلههای معالی کوشش و تلاش کند. این بود کسه در شعر خود به ذکر امجاد و افتخارات خود تغنی آغاز کرد. از اینرو فخریات او بر دو قسم است: فخر او به قومش و فخر او به خودش.

در قسمت نخست از افتخارات خاندانش، از موروث و مکتسب سخن میگوید. گاه بهصورت ابیاتی پراکنده و گاه بهصورت قصائدی مستقل ولی در همه اینها آنچه اعجابش را برمیانگیزد انتساب او به خاندان پیامبر است که شریفترین مردم روی زمین هستند:

كالصخران حلموا والنار ان غضبوا والاسد ان ركبوا والوبل أن بذلوا

«چون شکیبائی ورزند صخرهاند و چون خشم گیرند آتش. و چون سوار شوند شیراناند و چون دست بخشش گشایند باران.»

و شاعر همهچیز خود را در راه دوستی آنان فدا میکند:

محبکم و لو بغضت حیاتی و زائرکـم و لو عقرت رکابی

«دوستدار شمایم اگرچه زندگیام کینهآلود شود، و بهدیدار شما میآیم اگر چه مرکبم را پی کنند.»

فخر رضی به قومش فخری است در عین عزت همراه با معبت و فخریات او اگر در آغاز توفندهاند در پایان رنگ ملایمت میگیرند و اگر در نخست از آنها بانگ رعد برمیخیزد در پایان به لطافت نسیم میگرایند. غرق در مبالغه و غلواند ولی نه برگوش ثقیل میآیند و نه بردل سنگین، زیرا در آنها عظمت با لطافت و رقت درآمیخته است.

اندو هی دردناك بر سرتاس فخریات رضی موج میزند، اولی این اندوم هرگن به نومیدی نمی انجامد:

اذا ما اليأس خيبنا رجونا فشجعنا الرجاء على الطلاب

« چون یأس ما را نومید کند، امید می بندیم، و امید ما را در طلب مقصود نیرومند می سازد.»

این اندوه تلخ او را به احیاء خاطرات شهدای اهل بیت بویژه امام حسین و شوق دیدار مقابر آنها وامیدارد، آنگاه به نوعی تهدید و مفاخرت نسبت به مقام خلافت منتهی میگردد:

| فسى دوحسة العلياء لا نتفرق     | مسمهلا اميمس المؤمنين فاننسا    |
|--------------------------------|---------------------------------|
| ابــدأ كــلانا في المعالي معرق | ما بيننا يسوم الفسخار تفساوت    |
| انا عــاطل منبهـــا وانت مطوق  | الا الخــلافة ميزتــك، فاننـــى |

«ای امیرالمؤمنین آهسته تر، که ما و شما دو شاخه از یک درخت تناوریم و از هم جدا نیستیم.

در روز مفاخرت میان ما تفاوتی نیست که هر دو در معالی اصیل هستیم. تنها خلافت است که سبب امتیاز تو است، که ما از آن عاری هستیم و تو طوق آن را بهگردن داری.»

اما فغر او بهخود از درون ذات و طبعش میجوشد. رضی مردی است شیفتهٔ عظمت و مشتاق به منزلت و کوشا برای آنکه سجایا و صفات قهرمانان را در خود پرورش دهد:

| فليس مدن عبء الاذى مستسراح      | یا نفس من هم الی هم            |
|---------------------------------|--------------------------------|
| و بالعميز دون الغيميد بان نعولي | الى المجد دون الربع رمت عزائمي |

« ای نفس از عزمی و همتی به عزم و همت دیگر، که از تحمل بار آزار آسودگی نیست.

اگی بمین و استخوانم پوسیده شود در راه رسیدن به مجد و شرف بوده، نه رسیدن بهمنزلگاه معشوق. و گی جسمم لاغی شده برای رسیدن به عزت بوده نه برای رسیدن به خوبرویان.»

رضی برای خود دو هدف میشناسد: یا پیروزی یا مرگئ:

اما فتى نال العلمي فاشتفى او بطل ذاق الددى فاستراح

«یا جوانمردی است که به مقام عالی میرسد و تسکین مییابد. یا قهرمانی است که طعم مرگ را میچشد و میآرامد.»

کاه به شجاعت و عزت و غرور خود می بالد:

حسبي غني نفسي الباقي و كل غني من المغانهم و الاموال ينتقل

«توانگری جاودانی نفس من مرا کافــی است و هر توانگری کــه از مال و خواسته باشد به دیگران واگذاشته شود.»

> و يا: متى ترانى و الجواد خدنى و النصل عينى والسنان اذنى و امى الدرع و لم تلدنى...

دورة استقرار - شعر - شريفالرضي

«۔ هردم مرا ببینی، بینی که بخشندگی دوست من است و پیکان چشم من و نیزه کوش من و مادرم زره است و حال آنکه مرا نزاده.»

رضی به شعر و قدرت شاعری خود نیز می بالد. خود راهمانند زهیر یا برتر از او میداند و میگوید که زبانش از شمشیر هم برنده تر است:

شعن أثيــن بــهالعجــاج بسالــة كالطعــن يدمى والقنــا تتحطم وفصاحــة لولا الحيــاء لهجنت أعلام ما قــال الوليــد و مسلم

«شعن من شعری است که بهدلیری، در میدان نبرد با آن گرد برانگیزم. و چون نیزه خون جاری میسازد و در هم فرو میکوبد.

و مرا فصاحتی است که اگر حیا مانع نمی شد می گفتم که: بربهترین شعرهای بحتری و مسلم بن الولید عیب می گیرد.»

نام هرکه در شعرش بیاید قدرش افزون میگردد بنابراین جز بهمدایح خلفا زبان نمیگشاید.

فخریات او از شکوه از روزگار که دست رد پیش آرزوی آزادگان میدارد، آکنده است.

ولم ادر ان الدهس يخفض اهله اذا سكنت فيهم نفوس الضراغم
 ولم ادر ان الدهس يخفض اهله اذا سكنت فيهم نفوس الضراغم
 فهل نافعى ان ينصر المجد عزمتى على هذه العلياء والمال ظالمى
 دم ان ينصر المجد عزمتى المرد عن مردمش را، چون دروجودشان روحية شيرانجاى

گیرد، اینسان پست می سازد. ـ آیا مرا سودمند است که بزرگواری من مرا در رسیدن به این علو یاری کند

و مال بهمن ستم ورز**د**.»

بسیار اتفاق میافتد که رضی فخر را با تغزل بههم آمیزد، زیرا شعر او همواره آمیزهای از درشتی و نرمی است. و این امر حاکی از روحیهٔ شاعر است که در آن عنف و لطف و قساوت و ترحم بههم آمیخته است.

رضی گاه در فغریات خود دست به تهدید میزند واینگونه تهدیدات از آتش کینهای که در دل و جانش شعلهور است سرپوش برمیگیرد. میخواهد در معانی و صور با متنبی رقابت کند ولی شعر او از جهت قوت واندفاع، بهپایه شعر متنبی نمیرسد.

اما ملاح، شریف رضی بعضی از بزرگان و ملوك را مدیحه گفته است. از قبیل الطائع و القادر خلفای عباسی و نیز بعضی از آلبویه را چون شرف الدوله ابوالفوارس پسر عضدالدوله و بهاءالدوله و دیگران. همچنین بعضی از خویشاوندان خود را، چون الناصر ابوالحسین احمدبن الحسین دایی خود و مخصوصاً بیش از چهل قصیده در مدح پدر خود سروده است.

مدایح شریف هرچند در بعضی موارد خالی از جلب منافعی نیست ولی اصولا بهقصد تکسب نبوده است. او به شیوهٔ قدما قصیدهٔ مدحیه خود را به تغزل یا توقف بردیار معبوب و زاری کردن و اشک ریختن او، آغاز نمیکند. بلکه همواره قصائد خود را با شکایت از روزگار یا فخر یانوع دیگر آغاز می نماید، آنگاه به مدح ممدوح گریز میزند و شعر خودرا از وصف قتال وکوبیدن خصم پر میکند. آنگاه تاممدو حرا بهجانب خود جلب کند به ستایش از خود و از کارهای خود می پردازد. چنانکه بهاءالدوله را مخاطب می سازد:

فجر بنی تجدنی سیف عزم یصمم غربه و زناد راء «مرا بیازمای تا ببینی که شمشیر عزمم بران است و اندیشهام تابناك.»

و او در همهٔ این احوال همانند متنبی است. مردی که میکوشد از معانی و اسالیب وصور او تقلید کند بیآنکه بهپایه او برسد. زیرا فرق زیادی است میان حمله و هجوم متنبی و توفانهای عاطفی قدرت جبار او و اندفاع رضی که همواره با نرمی و ملایمت آمیخته است، حتی در مواردی که میخواهد شدت نشان دهد.

مدایح او دربارهٔ پدرش نیز برسه قسم است. قسمی مربوط به ایامی است که او در زندان به س می برده، اینگونه مدایح آمیخته با درد و اندوه است و قسمی مربوط به زمانی است که او از زندان آزاد شده و اموال و املاکش را باز پس داده اند، در این قصائد در میان همهٔ تلخیها و شور بختیها گاه لبخندی مشاهده می افتد و قسم سوم مدایحی است که در اعیاد، در پیشگاه او خوانده است. رضی در اینگونه قصائد بر اندام پدر جامهٔ شاهان می پوشد و بدان شیوه که شاعران در اعیاد خلفا و ملوك را می ستایند او پدر را می ستاید.

موضوع **وصف**های او که بیشتر از طریق استطراد است، گـاه حیوانـات بیابان است چون شیر و گرگ<sup>ی</sup> و مار و گاه مراسم حج یا کاروانهای حجاج. و گاه پیری و برخی مظاهر طبیعت.

وصفهای او از حیث رنگ آمیزیهای مبتکرانه و صنعت، به رونق و جمال ممتازند. رضی در وصف وحوش برخلاف شاعران پیشین چندان قویدست نیست و در وصف میدانهای قتال تحت تأثیر متنبی است و به طورکلی می توان گفت که او در وصف بیش از هرچیز مقلد است.

**سبک و فن** شریف رضی میدیدکه علم و فلسفه از هرسو گردش را فراگرفته است ومردم

I

ŧ

زمان او همانند مردم زمان امرؤالقیس نیستند که تنها بهمواهب فکری شاعر خرسند شوند، از سوی دیگر او در وجود خود به بدویت و صفای بدویت گرایشی می دید، از این راه میخواست میان آن گرایش طبیعی خود و گرایش غالب زمان هماهنگی ایجاد کند و البته از صفای طبع و حسن ذوق آنقدر بهرهمند بود که دراین راه پیروزیهای شگرف حاصل نماید. بدینگونه اسلوب او آمیزهای بود از بدویت و حضارت، در آن خصوصیات شعر قدیم را – البته بدون خشونت آن – با نرمی و آراستگی شعر حضری درآمیخته بود.

رضی شعر را هیچگاه سرسری نمی گرفت، موضوعات و مناسبات را برمی گزید. قصائد خود را از واژه های رکیك می پیراست، زیرا معتقد بود که بلاغت از هر گونه رنگتآمیزی و تكلف بیزار است. ولی چنان نبود که عنان طبع را رها کند تا هرچه میخواهد بگوید بلکه با معاهدتی هرچه تمامتر به انتخاب الفاظ و صید معانی می داخت. اگر بر سنن ادبی شایع زمان خود که شاعران تعمد اسخن خودرا به انواع صنایع می آراستند، شوریده بود، اگر مقصود از بیان را کشف معانی و روشن شدن مفاهیم می دانست نه مجرد صنعت ولی هرگاه احساس می کرد که این آرایشها و صنایع بربلاغت و رونق کلام او می افزایند از بکاربردن آنها ابائی نداشت. حتی استعاره ها و تشبیهات او از استعاره ها و تشبیهات هر شاعر دیگر عمیقتر است. ولی آرایش کلام هرگز او را به ورطهٔ حشو و اطناب نمی افکند چنانکه خود گوید:

منتصبات كالقنال لا نسرى عيا من القول و لا أفنا لا يفضل المعنى على لفظه شيئًا ولا اللفظ على المعنى

«شعرهایی استوار و راستچوننیزه، نه درآن لکنت و گنگیمی بینیم و نه ضعف. نه هیچ معنی برلفظش غلبه دارد و نه لفظ بر معنی.»

شریف رضی شاعر حال درون خویش است. از این رو از دیگر شاعران زمانش به پیشینیان نزدیکتر است، هرچند از صنعت شعری عصر عباسی هم بی نصیب نیست. او همهٔ اسالیب بیان را از مناجات، ندا، استفهام، یا اخبار به صیغهٔ تحقیق و تأکید یا امر و امثال اینها را درخدمت درون یا درخدمت تعبیر از آن قرار داده است. او این اسالیب را مخصوصاً در غزل و رثاء و اخوانیات و تحسر بر رفتن جوانی و راز و نیاز با یار و دیار به نیکوترین وجهی به کار می برد. ادوات و حروق را چون «یاء» ندا یا «همزه» یا «این» یا «کیف» استفهامی یا «لن» و «قد» را در نهایت زیبایی به کار می برد. مثلا در مرثیهٔ دوستانش روزگار را ندا می دهد:

يا دهر، رشقاً بكل نائبة قد انتهى العتب وانقضى العجب رد يدى مااستطعت عن أربسى لم يبق لى بعد موتهم أرب

«ای روزگار تیرهای مصائب را به سوی من روان ساز که عتاب و ملالت به پایان آمد و شگفتی تمام شد. هرچهمی توانی مرا از دست یافتن به نیازهایم باز دار، که پس از مرگ ایشان برای من نیازی باقی نمانده است.»

شاعر در این دو بیت نداء، اخبار بهتحقیق، امر و نفی را بهشیوهای مؤثر بهکار برده است.

شریف در بکار بردن مناداة و مناجاة شیوه ای هنرمندانه دارد. نگاه را ندا میدهد، درنگ یاران را ندا میدهد، خود را ندا میدهد و به تحمل آلام فرا میخواند و جوانی را ندا میدهد:

فمان یک ناسیاً عماداً فانی العمادک یا شبابی غیر ناس فان العیش بعدک غیر عیش و ان الناس بعدک غیر ناس «هرکس عمدی را از یاد ببرد من ترا ای جوانی از یاد نمی برم.

زیرا زندگی پس از تو دیگر زندگی نیست و مردم بعد از تو دیگر مردم نیستند.» شریف در همهٔ اینها به موجودات بی جان شخصیت می بخشد و این امر به خاطر جوشش عاطنهٔ اوست و چنان این «صنعت وجدانی» را به کار میگیرد که خواننده آن را به عنوان یک «صنعت» احساس نمی کند. از الفاظ و قافیه های او موسیقی سحرانگیزی اوج می گیرد که طنین امواج آن در درون جان نفوذ می کند و در آن اثری عمیق باقه می گذارد. در این شیوه او با بحتری پیشوای نغمات شعری کوس همسری می زند. \* \* \*

این است رضی شاعری که از جمهت تعلیل معنی و عمق آن همانند ابنالرومی نیست و از جمهت به کار گرفتن صنایع نادر و آوردن ابیات یگانه و بی همال که دلمها را واله و خیال را فروزان می سازد به پایه ابو تمام نمی رسد و از جمهت تفکر و پرواز در فضای روح و زندگی واخلاق با متنبی همسان نیست ولی او را از هریك از این ویژگیمها نصیبی است. او در اسلوب ویژهٔ خود بر همه غلبه یافته است و مسلما و فتور و ضعفی که به شعر ابنالرومی به خاطر افراطش در تعلیل و تتبع جزئیات عارض شده و خطاهایی که ابو تمام در اثر افراط در به کار گرفتن صنایع بدان نغلطیده است.

برخى مراجع: ع. محفوظ: الشريف الرضى ـ بيروت ١٩٣٨. زكىمبارك: عبقرية الشريف الرضى ـ القاهرة ١٩۴٠. طارق كيلانى: الشريف الرضى. مارون عبود: الرؤوس ـ بيروت ١٩۴۶ ـ ص ٢٧٨ ـ ٢٩٠. عبدالرحمن شكرى: الشريف الرضى ـ الرسالة ٢ ـ ص ٥٥ ـ ٢ و ٥١ ـ ٥٣. احمد عارفالزين: الشريف الرضى ـ العرفان ٣ ـ ص ٥٥٢ ـ ٥٨٢.

000

# وصل پنجم ابوالعلاء المعرى (٩٧٣–٥٥٨ م/٣۶٣–۴۴۹ ه)

زندگى

٤

į

در معرةالنعمان، میان حمص و حلب، خاندانی اصیل که اصلش به تنوخ – از قضاعه، از قحطان – می رسید زندگی می کرد. از این خاندان مردی به نام عبدالله ابن سلیمان بن محمد در علم و قضا و ریاست و ثروت نام آور شد. در جهان شعر هم نام و آوازهای داشت. نیاکانش نیز چنین بودند. عبدالله، تا در کشیدن بار سنگین زندگی، برای خود یاوری داشته باشد، زنی از دودمانی بزرگوار – که متأسفانه تاریخ ما را از جزئیات زندگی او آگاه نمی کند –، به همسری برگزید. ( این خاندان در روز جمعهٔ بیست و ششم کانون اول ( = دسامبر) سال ۹۷۳ م منوز سه سال از عمرش نگذشته بود که به بیماری آبله دچار گردید و رهایش نکرد تاوقتی که برچهره اش نقش زشتی نشاند و بردیدگانش مهر کوری زد. از آن پس چشم از دیدن زیباییهای عالم وجود فرو بست ولی هرگز از طلب علم و تحمیل شهرت باز نایستاد.

پس نابینا، مقدمات علم را در معره نزد پدر آموخت، از اسرار لغت و نعو آگاه شد، ولی هرگز آن جرعه ها نتوانست روح تشنهٔ او را سیراب سازد. این بود که عصایش را برداشت و در طلب گمشدهٔ خویش راهی دیاری دیگر شد. بدان هنگام که سیف الدولة الحمدانی پرچم نهضت فرهنگی را افراشته بود به حلب رفت. به کتابخانه هایش سر کشید و با علمایش به بحث نشست و در محضر محمد بن عبدالله ابن سعد نحوی شاگرد ابن خالویه علم آموخت. از آنجا قصد انطاکیه کرد و این شهر هنوز در تصرف رومیان بود. در انطاکیه نیز از کتابخانه ها دیدن کرد و به دار العلمها سر کشید تا بشنود و بپرسد. سپس به لانقیه رفت و در دیری فرود آمد و از راهبی که با فلسفه و علوم دینی.آشنایی داشت چیزهای بسیار آموخت، سپس به طرابلس شام وارد شد.

در سال ۷۰۰۷ م/۳۹۸ ه عازم بغداد شد. بغداد چنانکه در آن روزگار میگفتند، مرکز دنیا و ناف زمین بود. در همهٔ مشرق و مغرب شمهری چنان با آنمه وسعت و عظمت و آبادانی نبود. میگفتند عالمش عالمترین عالمان و راویاش مطمئن ترین راویان و متکلمش جدلی ترین متکلمان است و قاریاش از همه قاریان عالم قرآن را درست تر میخواند. بغداد ابوالعلاء را به خود فرا می خواند. عاقبت، با مادر وداع کرد و راهی پایتخت خلافت شد.

در یك محلهٔ قدیمی به نام «سویقهٔ ابن غالب» مسكن گزید و از آن پس به هر دارالعلم وهر مجلس ادب وهر محفل فلسفی وارد شد وطولی نكشید كه صیت شهر تش در بندادافتاد و با تجلیل واكرام همگان روبر وگردید و این امر حسد برخی تنگ نظر ان را برانگیخت. در همین ایام پیكی در رسید و خبر بیماری مادر را بر ایش آورد. پس از یك سال وشش ماه كه در بنداد بود، عازم معره شد اما او هنوز در راه بود كه مادر دیده از جهان فرو بست و پسر در مرگ او داغدار و گریان شد. مرگ مادر چنان از زندگی بیزارش كرد كه به زهد گرایید. و در خانه نشست و خود را «زندانی دو زندان» نامید یعنی زندان خانه و زندان كوری. و گاه خود را زندانی سه زندان می خواند: زندان خانه و زندان كوری و زندانی ملالت آور تر، یعنی زندانی بودن

معری به تصنیف کتب آغاز کرد: «اللزومیات» را سرود و «رسالةالغفران» و چند کتاب دیگر را تألیف کرد. نامش به همهٔ بلاد رسید و نظرها به «شیخ معره» جلب شد. و طالبان علم به سویش روان گشتند از علما و وزراء و صاحبان مراتب هرکس که آمدن نمیتوانست برایش نامه نوشت. چندی نگذشت که بیماری بر او عارض شد و پس از سه روز در روزجمعهٔ بیستم ایار (= مه) سال ۵۸ م ۴۴۹ ه وفات یافت. خبر وفاتش خروش از مردم برآورد. نزدیك به هشتاد تن از شاعران بر سر قبرش مرثیه خواندند و با «فیلسوف شاعران» وداع کردند.

ابوالعلاء كوتاه قامت، لاغراندام، آبلهرو، نابينا و زشت بود. ولى در آن قالب منحوس مندرس روحى عظيم مىزيست. هوشمند و دانا بود. در حديث و فقه و فروع و مذاهب دست داشت و در لغت و نعو و ديگر فنون ادبى استادى بارع بود. تا آنجا كه خطيب تبريزى مىگفت: «نپندارم كه عرب كلمهاى برزبان آورده باشد و معرى آن را نداند» براى اثبات صحت مدعاى ما لزوميات والغفران او، دو شاهد عدلند.

ابوالعلاء از علم ملل و ادیان و فرق مسلمانان نیک آگاه بود و در تاریخ و اخبار قویدست و با آنکه به احکام نحو ایمانی نداشت همهٔ دقایق آن را به خاطر داشت و در عروض و قافیه استادی بی منازع بود. از فلسفه ای که در زمانش متداول بود فراوان می دانست ولی گویا در آن تعمق کافی نداشت. مخصوصاً در

دورهٔ استقرار ـ شعر ـ معری

ł

ŧ

1

1

ŧ

l

l

نظريات كوناكون آن غور نكرده بود.

ابوالعلاء در عین هوشمندی حافظهای شگرف داشت، زیرا نابینایان حافظهای قویتر دارند. او میگفت «هرچه شنیدم به خاطر سپردم و هر چه به خاطر سپردم دیگر از یاد نبردم»

معری رقیق القلب بود، احساسی لطیف داشت. سریع الانفعال و پر آزرم بود. میخواست که در همه جا مشهور باشد. موارد نقص بشر و شیوهٔ مسخره کردن آن ا نیک میدانست. گوشه گیر بود و دنیا را ناخوش میداشت. مزاج عصبی او، به همه چیز ظنینش کرده بود، و آنچنانکه مردم عاطفی هستند به بدبینی و تنهایی گرایشی فراوان داشت. طعامش عدس و انجیر بود، از گوشت و تخم مرغ و شیر و عسل و گوشت هرگونه حیوان دریایی پرهیز میکرد، لب

مواهب فطری بی همانندی که نصیب معری شده بود، علوم بسیاری که به نیروی تلاش و جدیت آموخته بود و کوری اش که از پراکنده بینی در امانش داشته بود وعزلتش که امکان تألیف و تصنیف برایش فراهم آورده بود، همه اینها سبب شدند که تا حدود سی کتاب و رساله از نظم و نثر پدید آورد و در بسیاری از موضوعات ادب و لغت و فلسفه و دین و اجتماع و غیره سخن بگوید. مهمترین این آثار عبارتند از: «سقط الزند» و «درعیات» (یا ضوء السقط که در واقع قسمتی از سقط الزنـد» است در وصف درع «زره») و «لزومیات» در شعر.

اما مهمترین آثار او در نثر عبارتند از: «رسائل ابی العلاء»، تعداد ایس رسائل بسیار است و هرچه از آنها بهدست آمده بهسال ۱۸۹۴ در بیروت به صورت مجموعهای و بهسال ۱۸۹۸ با ترجمهٔ انگلیسی در اکسفورد به طبع رسیده است. و نیز «رسالةالغفران» و «رسالة ملقی السبیل» که رسالهای است فلسفی و مجلهٔ المقتبس در شمارهٔ اول سال هفتم خود آن را نشر داده و سپس کامل کیلانی آنرا با رسالة الغفران يكجا چاپ كرده است. و «كتاب الايك و الغصون» يا «المهمزه و الردف». این کتاب را از اینرو بدین نام خواندهاند که مؤلف، آن را بر پایهٔ یازده حالت همزه در حال اضافه و غیر اضافه تألیف کرده و مطالب بسیاری از ادب واخبار ومسوعظه و زهد در آن آورده است. دیگس از آثسار ابسوالعلاء «رسالة الملائكه» است. این رساله را ابوالعلاء در جواب بعضی مسائل تصریفی که یکی از طالبان علم از او پرسیده بود، تألیف نموده و به اهتمام المجمع العلمى در دمشق چاپ شده است. همچنين «كتاب الفصول و الغايات» و «كتاب معجز احمد» است. کتاب «معجز احمد» در شرح دیوان متنبی است و گوینه ابوالعلاء دیوان متنبی را در آن مختصب کرده و از غرایب الفاظ و معانی آن سخن گفته است. همچنین در زمرهٔ تألیفات اوست، «کتاب نکری حبیب». یاقوت میگوید کتاب مختصری بوده در غرائب شعر ابوتمام و ابنخلکان میگوید ابوالعلاء دراین اثن خود دیوان ابوتمام را مختصر و سپس شرح کرده است. و نیز از آثار اوست «کتاب عبث الولید» مورخان را در موضوع این کتاب اختلاف است، آنچه مسلم است شرحی بوده بن شعن بحتری و تعلیقاتی بر آن.

بیشتن آثار ابوالعلاء از میان رفته است. بخشی از آن نیز به صورت نسخ خطی در کتابخانههای عالم موجود است. ما در این مبحث دربارهٔ بعضی از آثار او که به دستمان رسیده است سخن می گوییم: چون «سقط الزند» و «اللزومیات» در شعر و «الفصول و الغایات» و «رسالة الغفران» در نثر. به نظر می رسد از این چهار کتاب به خوبی می توان به پایهٔ ادبی او پی برد و به اسلوب شعر و نثر او آگاه شد و به شیوهٔ تفکر و ارزش کارها و اندیشه های او آشنا گردید.

#### سقط الزند

سقط الزند دیوان شعری است حاوی سه هزار بیت. ابوالعلاء این دیوان را در ایام نوجوانی و جوانی خود به نظم آورده است و آن را سقط الزند نامید، زیرا نخستین جرقهای است که از چغماق وجود او جمیده است (زند: آهنی است که چون بر سنگ چغماق میزنند از آن آتش میجمد، و سقط جرقهای است که از سنگ میجمد)، ابوالعلاء خود این کتاب را مرتب کرده ولی نه ترتیب تاریخی را در آن رعایت نموده و نه ترتیب فنی را. بر سقط الزند شروح بسیاری نوشته اند. نخستین آنها شرح خود ابوالعلاء است بر آن. از دیگر شروح میتوان از شرح امام فخرالرازی و شرح مجدالدین ابوالفضل قاسم بن حسین بن محمد الخوارزمی مرسوم به «ضرام السقط» و شرح ابن السید البطلیوسی نام برد. ما «درعیات» را نیز به «سقط الزند» افزودیم زیرا در واقع بخشی از آن

دیوان ابوالعلاء شامل مدح، فخر، رثاء، وصف و تغزل است. البته از اشعاری در هجاء و صید و شراب یا مجون و لہو خالی نیست.

مدح

مدایح ابوالعلاء بر دو بخش است: بخشی دربارهٔ امراء و ارباب قدرت است و بخشی مخصوص یاران اوست یا به صورت نامه هایی که به آنها نوشته است. بخش نخستین در شمار مدایح رسمی است و بخش دوم را باید در شمار اخوانیات آورد. مدایح رسمی او پر از مبالغات است و گوینده صناعت را جانشین عاطفهٔ حقیقی ساخته است اما در اخوانیات عاطفه بر صنایع و مبالغات می چربد.

ابوالعلاء بههنگام مدح از ثمرات عقل خود استفاده میکند، ازاینرو گاه میبینیم که شعرش به صورت یك بحث علمی یا اخلاقی درمیآید که از شعر جز وزن و قافیه و پارهای تصاویر بهرهای ندارد. چنانکه گوید: والكبر والحمد ضدان اتفاقهما مثل اتفاق قداء السن والكبر یجنی تزاید هذا من تناقض ذا واللیل ان طال غال الیوم بالقصر «تكبر و ستایش دو ضداند كه اتفاق آنها چون اتفاق جوانی و پیری است. از فزونی این یك نقصان آن یك حاصل شود، كه شب چون روی در درازی نهد، روز كوتاه گردد.»

اما روی هم رفته مدایح او، از جهشهای صحیح شعری که قوام جمال آن و طنین موسیقی و عمق تفکر فلسفی و خلق تصویرهای دلپذیر اوست، خالی نمی باشد. ابوالعلاء مدایح خود را به استطرادات تصویری می آراید. بدین گونه که چون به معنی دلپسندی می رسد یا تصویر زیبایی در نظر ش خوش می آید آن را رها نمی کند، بلکه در آن بسط مقال می دهد و با معنی یا تصویر دیگری به توضیح و تفسیر آن می پردازد.

كوتاه سخن آنكه، مدايح ابوالعلاء بهشيوهٔ همان مدايح معهود است، دراين رشته ابوالعلاء مقلد پيشينيان خود است. مشلا با ابوتمام در استنباط معانى همراه است، ولى بدون جلوه و جلاء كسلام او. از جهت كثرت معانسى با متنبى همسنگ است، ولى بدون استحكام بيان او. از جهت دقت تصوير و بعد الهام به بحترى مىماند، ولى بدون انسجام شعر او. معرى ترجيح مىدهد تصاوير خود را از طريق مقارنه و تقارب و بهكار گرفتن محسوس، براى عروج بهمعانى ادبى، حاصل كند. مىكوشد معانى معموله را صيقل دهد و آنرا بهصور حسى يا حقايق علمى يا روانى ربط دهد.

**فخر** فخر نیز در شعر معری جایی دارد. مشمهورترین و بهترین آنها دو قصی*ده* است یکی قصیدهای بهقافیهٔ همزه و با این مطلع:

ورائی امام و الامام وراء اذا انالم تکبرنی الکبراء

و دیگری لامیهای با این مطلع:

í

ţ

الافي سبيل المجد ما انسا فاعل مفاف و اقسدام و حزم و نائسل

شاعر بهخود و قوم خود فغر میکند. وقتی بهخود فغر میکند بهقدرت ادبی خود به شجاعت خود و به کرم خود و به هو شمندی خود می بالد و چون به قوم خود فغر میکند از تسلط آنها بر شعر و استیلاء آنها برزمین و بی نیازی شان از مردم و نیاز مندی مردم به عطایا و بخششهای آنها سخن میگوید.

ابوالعلاء برای مفاخر خود میکوشد تا اقامهٔ دلیل کند. گویی میترسد عیب

نابیناییو قبح منظر از اعتبار او در نزد مردم بکاهند، از اینرو تا زبان بدگویان را ببندد به مضامین حکمی متوسل می شود، از برتری روح بر ماده و فضیلت ثروت روحانی بر ثروت مادی حکایت میکند مثلا:

و ان كان في لبس الفتي شرف له فمــا السيف الا غمده و الحمائل

«اگر شرف جوان در جامهٔ او باشد، پس شمشیر چیزی جز غلاف آن و بند حمایلش نیست.»

رثاء

در باب رثاء، هفت قصیده از او باقی مانده است، که همه در «سقط الزند» آمده است. او مادر و پدر خود و نیز ابوحمزهٔ فقیه و جعفربن علیبن المهذب و چند تن دیگر را مرثیه گفته است، ولی بهترین مرثیه او قصیدهای است که در رثاء ابوحمزه گفته، و آن قصیدهٔ دالیهای است با این مطلع:

غیر مجد فــی ملتی و اعتقادی نـوح بـاك و لا تـرنــم شاد

این قصیده یکی از شیواترین اشعار ابوالعلاء، بلکه در همه شعر عرب همانندی ندارد. صداقت در اندوهخواری و عمق فکر را جمع دارد. آمیزهای است از عاطفه و حکمت و در مطاوی آن ارزش زندگی در برابر مرگئ به صورتی دلپذیر و زیبا بیان شده است:

| صاح   |
|-------|
| خفف   |
| سى ان |
| رب لح |
| تـعب  |
|       |

«ای دوست من، این قبرهای ماست که عرصه را پر کرده، پس قبرهای عهد عاد در کجایند؟

قدم آهسته نه که روی زمین را جز از این اجساد نپندارم.

اگر می توانی آهسته در هوا سیرکن نه از روی تکبر بر استخوانهای پوسیده بندگان خدا.

چه بسا که قبری بارها قبر شده است و از هجوم این مردگان جوراجور دهان به خنده گشوده.

زندگی همهاش رنج است و من تعجب نمیکنم مگر از آن کسان که خواهان فزونی هستند.» قدرت نمایی ابوالعلاء در این قصیده است و در قصیدهای که در رثاء جعفربن علی المهذب سروده. اما قصیدهٔ نخستین شیواتر و از حیث بیان صادقانه تر است گویی برای همهٔ بشریت میگرید، اما قصیدهٔ دوم حکیمانه تر است، گویی در بیان فلسفهٔ مرگئ سروده شده است.

#### وصف

وصف در شعر ابوالعلاء صورتی خاص دارد. او از توصیف چیزهای معنوی چون اندوه، رنج و شادمانی، یعنی اموری که آنها را به عقل و خیال خود درمی یافته، نه با چشم خود، تجاوز نکرده است. اگر هم گاهگاهی به وصف امور غیر معنوی پرداخته، غالباً صور و معانی آن را از دیگر شاعران به رعایت گرفته است، آن وقت خود آنها را ملاصق با ماده تصویر کرده است، چنانکه گوید:

و اصباح فلينا الليل عنه كما يفلى عن النار الرماد أبل به الدجى من كل سقم و كوكبه مريض ما يعاد

«و بامدادی، که شب را از روی آن کنار زدیم آنچنانکه خاکستر را از روی آتش کنار زنند

با آمدنش، تاریکی از هر بیماری شفا یافت ولی ستار اش بیمار است و کس به عبادتش نمیرود؟»

در وصف ابوالعلاء استطراد تشبیمی یا تمثیلی هست. مثلا گله اشتران را به دستهٔ پرندگانی که در هوا میپرند و پی آب میگردند تشبیه میکند و چـون پرندگان آب را میبینند شاعر بهوصف آن میپردازد و در آن طول کلام میدهد.

از جمله وصفهای او چیزی است که به «الدرعیات» نامیده شده. شاعر در این اشعار درع (زره) را گاه به برکهٔ آب، و گاه بهچشم ملخ تشبیه میکند. و نیز از مشقاتی که زره متحمل میشود چون شکستن شمشیرها و خردکردن نیزهها و نگهداری پهلوانان، داد سخن میدهد. زبان شاعر در «الدرعیات» زبان جاهلی است و اسلوب او بدوی است و الفاظ غریب در آن بسیار آورده است.

خلاصهٔ کلام آنکه: معری را اشعار شیوا اندک است. در ایام جوانی به مبالغه و تکلف گرایش داشت و نیز قدم در جادهٔ تقلید به خصوص تقلید از متنبی نهاده بود.

اللزوميات

ų

1

1

ĺ

اللزومیات یا لزوم مالایلزم یا اللزوم دیوان بزرگی است مرتب شده برحسب حروف الفباء که هر حرف به چهار صورت مضموم، مکسور، مفتوح و ساکن در قافید آمده است. این دیوان حدود یازده هزار بیت دارد، همه فلسفه وعبرت و نقد زندگی. از این رو آن را بدین نام خوانده اند که شاعر قبل از روی در تمام قطعه حرفی را التزام کرده که اگر تغییر داده شود مخل نظم نیست. ابوالعلاء دیوان «اللزومیات» را پس از بازگشت خود از بغداد و تکمیل شخصیت خود سروده است. «اللزومیات» در هند به سال ۱۳۰۳ ه و در مصر به سال ۱۸۹۱ ـ ۱۸۹۵ م به چاپ رسیده است.

«اللزومیات» به نحو صادقی بیانگر زندگی عقلی و وجدانی و اخلاقی ابوالعلاء است که از اکناف جمهان دانش پژوهان به مکتبش می شتافتند و او برایشان مشکلاتشان را می گشود و به تهذیب نفس و اخلاقشان می پرداخت. و تعلیمات خود را چه نظری و چه علمی در اختیارشان می گذاشت. منبع تعلیمات نظری او عقلش بود و منشاء تعلیمات علمی او جسم لاغر او بود که با قساوت با آن رفتار می کرد. آری معری همواره خود بهترین الگو برای شاگردانش بود. آنچه را به زبان می گفت با اعمال خود به اثبات می رساند. یعنی علم و عملش همواره تو آمان بودند.

ما نمی توانیم آراء معری را، فلسفی به معنی دقیق این کلمه به حساب آوریم و نمی توانیم صاحب این آراء را فیلسوف به معنی دقیق آن بنامیم. زیرا او همانند ارسطو و ابنسینا دارای یك سیستم فلسفی نبود و در فلسفه چیزی که بتوان آن را رأی و مذهب خاص او دانست پدید نیاورده است. آراء او یا مأخوذ از یك سلسله اصول کمن بود که خود برگزیده و به آنها ایمان آورده بود. یا حاصل تاملات و تجارب زندگی او بود، چیزی که خود به آنها رسیده بود. همچنانکه هراندیشمند دیگری هم ممکن است به آن نتایج برسد. مارون عبود معتقد است که کتاب «اللزومیات» کتاب مذهب فاطمی است و ابوالعلاء در آن شخصیت العاکم خلیفه فاطمی مصر و اخلاق و خسال او را به نعوی که دیگران بدان پی نبرند تصویر کرده. در «اللزومیات» مذهبی را تأیید نموده و در شعر خود طریقه ای وضع کرده فاطمی مصر و اخلاق و خسال او را به نعوی که دیگران بدان پی نبرند تصویر کرده. در «اللزومیات» مذهبی را تأیید نموده و در شعر خود طریقه ای وضع کرده فاطمی مصر و اخلاق و خسال او را به نعوی که دیگران بدان پی نبرند تصویر کرده. در «اللزومیات» مذهبی را تأیید نموده و در شعر خود طریقه ای وضع کرده نقاطمی مصر و اخلاق و نوعی که دارای جمت معلومی است یعنی تعبیر یا نقر مارون عبود چیزی جز طنز نیست، یا می توان گفت تقیه است در عصری که ترجمه است عینا از مذهب فاطمی. اما تناقضی که در آراء ابوالعلاء یافته می شود در که آن را فلسفه عامه گویند و نوعی که دارای جمت معلومی است یعنی تعبیر یا ترجمه است عینا زر مذهب فاطمی. اما تناقضی که در آراء ابوالعلاء یافته می شود در نظر مارون عبود چیزی جز طنز نیست، یا می توان گفت تقیه است در عصری که نظر مارون عبود چیزی جز طنز نیست، یا می توان گفت تقیه است در عصری که

البته ما معتقدیم که نمیتوان تناقضگویی و حیرت ابوالعلاء را که سراسر کتاب او را در بردارد حمل بر تقیه کرد. بلکه معتقدیم که ابوالعلاء خردمند بزرگی بود که نمیتوانست به هنگام تعمق زمام حافظه و عاطفهٔ خود را در دست داشته باشد. او بسیاری آراء گوناگون و مذاهب متباین را شنیده بود و از هریك چیـزی در گنجینهٔ خاطر خود ضبط کرده بود، در عین حال تحتتأثیر عقاید فاطمیان بود، همچنین با نبوغ خاصی کلیات فلسفهٔ متنبی را در نظر داشت و آن را بسط داد و در زیر ذرهبین اندیشهٔ خود بزرگ کرد، نیز با آراء معتزله واسماعیله و غیر آنها آشنایی داشت. افزون براینها خود او هم تجاربی داشت، آنگاه میخواست این آراء خود را خواه درستوخواه نادرست برای شاگردانش بیاندارد. غرق درحیرت و تردید

دورهٔ استقرار ــ شعر ــ معری

می شد. گاه جدی بود و گاه همه چیز را به ریشخند می گرفت و شوخ طبعی می کرد. حافظهٔ رنج دیدهٔ او در عقلش اثر می گذاشت و بدبینی را در او قوت می بخشید. اینک پارهای از آراء او:

ابوالعلاء برای عقل مقامی ارجمند قائل بود و در این باب از متفکران زمان خود پیروی میکرد. در نظر او عقل یکتا پیشوا و یگانه پیامبری است که به حقیقت راه می نماید:

کذب الناس لاامام سوی ال عقل مشیرا فـی صبحه و المساء
 ایما الغر ان خصصت بعقل فـاسالنــه فکـل عقـل نبـی
 « – مردم دروغ می گویند. هیچ پیشوایی جز عقل نیست. اوست که هرصبح و شام مردم را راه می نماید.
 سام مردم را راه می نماید.
 دیب خود پیامبری است.»

ابوالعلاء میخواهد عقل را در هرچیزی حکم قرار دهد ولی بههنگام عمل کار براو میآشوبد و فلسفهٔ عمیق و دانش استواری را که راه بهکاربردن این حکم را نشان دهد ندارد زیرا در عین حال که در جایی میگوید عقل پیامبر است در جای دیگر معتقد است که آدمی حقیقت را نمی بیند:

إما اليقين فلا يقين، وانما أقصى اجتهادى أن أظن و أحدسا

«اما یقین، پس از یقین خبری نیست. نهایت کوشش من این است که به حد گمان و حدس برسم.»

## طبيعات

معری در طبیعات، گاه همانند برخی از فلاسفه بهقدیم بودن چهار عنصر آب و آتش و خاک و هوا معتقد است. همچنین عالم را قدیم میداند. چنانکه گوید:

وقدزعموا الافلاك يدركها البلى فان كان حقأ فالنجاسة كالطهر

«پندارند که عالم فرسوده می شود اگر این درست است پس پلیدی چون پاکی است.»

و گاه منکن قدم عالم میشود:

وليس اعتقادى خلود النجوم ولا مندهبي قدم العالم

«من بهجاویدان بودن ستارگان اعتقاد ندارم و قدیم بودن عالم مذهب من نست.» معری معتقد است ک عالم کواکب در جهان فرودین یعنی در انسان و حیوان و جماد عمل میکند و باید ستارگان را بزرگ شماریم زیرا خداوند آنها را بزرگ شمرده است.

معری جسم را ظرف کثیفی میداند که جان در آن جای گرفته است. از اینرو جان مرگ را دوست دارد و از آن نمی ترسد و هرچه جسم را خوارتر دارد پاکیزه تر می شود. معری در این باب، هم از آراء افلاطونی استفاده می کند و هم از آراء غیر افلاطونی. ولی نتوانسته است این دو جریان را بخوبی از یکدیگر جداکند. به جبریان نزدیک است و می گوید که آدمی به اجبار به دنیا می آید و به اجبار پیر می شود و به اجبار زندگی می کند و به اجبار می ماند و به اجبار می رود:

ما باختیاری میلادی ولا هرمی ولا حیــاتی، فهل لی بعد تخییر

«نه تولد من به اختیار من بوده و نه پیر شدنم و نه زندگی، آیا از این پس مرا اختیاری هست؟»

از اینرو آدمی در فساد هم مجبور است، زیرا فساد جزء طبیعت فاسد اوست. همه اینها همان بدبینی است کهبهخاطر مصائبی کهمتحمل شده، بهخاطر شوربختی۔ هایش و بهخاطر عدم درك او از نوامیس واقعی طبیعت، بر وجود شاعر چیره گردیده است.

#### مابعدالطبيعه

ابوالعلاء در برابر هرچه از حدود محسوس خارج میشد «بیاراده» درنگ میکرد، اما در این باب قلق و اضطراب و تناقض در کلام اوبسیار است. بهوجود خداوند معتقد است ولی اعتراف میکند که به حقیقت آن پی نبرده است:

أثبت لى خالقاً حكيماً و لست من معشر نفاة

«منبرای خودآفریدگاری حکیم را ثابت کرده ام و از گروه نفی کنندگان نیستم.» کمالات باری تعالی را قبول دارد و عالم را مغلوق او می داند و پاره ای از فرایض دین را به جای می آورد و از دین به نیکی یاد می کند، ولی درجای دیگر به صراحت دین را انکار می کند و معتقد است که ارباب دین، اصحاب عقل نیستند، یعنی عقل بر دینشان حاکم نیست. و گاه همهٔ ادیان را در ضلالت برابر می شمارد. بنابراین هم منکر دیانات است و هم متعبد و متدین اما همواره زیباترین عبارات را در باب برگزیدن فضیلت و تقوی و عبادت در کلام او می یابی.

معری به رست خین معتقد است هنچند در ایمان او توغی پریشانی هس

اخلاقيات

اخلاقیات یا فلسفه عملی ابوالعلاء مبتنی بر بدبینی است، بر دنیا خشمگین

است و از آن دلتنگ، در همهجا جز شر نمی بیند و رهایی از آن نیز برای کس مقدور نیست. نهتنها آدمی حتی حیوانات نیز دستخوش این شرور هستند:

> قد فاضت الدنیا بأدناسها علی برایاها و أجناسها و کل حی بهـا ظالـم و ما بها أظلم من ناسها

«دنیا پلیدیمای خود را بر سر موجودات خود از آدمیان و حیوانات ریخته است. هر موجود زندهای در آن ستمکار است ولی هیچ یک ستمکارتر از آدمیانش نیستند.»

ابوالعلاء معتقد است که آدمی اگر کار نیکی انجام میدهد به تکلف است و اگر مرتکب شری میشود طبیعت و سرشت او است.

باوجود این می بینیم که ابوالعلاء در شعر خود از نیکی فراوان یاد میکند و خصائل نیک را برمی شمارد. می گوید که چون آدمی خیر را دوست بدارد سعادت و لنت خود را در آنخواهدیافت. ولی این لذت نباید هدف و غایت عمل قرار گیرد یا مبدئی از مبادی آن باشد زیرا منقلب به رنج می شود. پس خیر را باید به خاطر خیر بودن آن طلب کرد، نه به جمت منافع آن. و خیر نمی تواند خیر حقیقی باشد مگر آنکه در برابر عقل خاضع بوده باشد.

معری را با زنان نظری بس ناخوش است. زن در نظر او مصدر هر شری است، زن بیوفا و فریبکار است و در ورطهٔ لذات خود به هلاکت می رسد. زن دام کمراهی است و هرکه از پی او رود آبرو و شرف خود را می بازد. ابو العلاء معتقد است که زن باید حجاب داشته باشد و حق تحصیل علم ندارد یا اگر دارد باشرایطی دشوار.

ابوالعلاء جامعه را فاسد میداند، و میگوید که هوای نفس و نادانی و فریب و ریا برآن سیطره دارد. او صاحبان قدرت را جز مشتی طماع بهشمار نمیآورد. اکنون که افراد وجامعه همه در فساد غوطهورند برای آدمی تنها یک راه

اکنون که افراد وجامعه همه در قساد عوصهوری برای ادمی کنه یک را می ماند آنهم اعتزال و تکمیل فضائل نفسانی.

اللزومیات را میتوان از چند جهت ارزشیابی کرد. معری در مقدمهٔ کتاب میگوید: من دراین کتاب سهگونه تکلف را برخود هموار کردهام، یکی آنکه اشعار از جهت قافیه، منظم برحسب حروف الفباء است. دوم آنکه رویها دارای چهار حالتند مفتوح، مضموم، مکسور و ساکن. سوم آنکه در تمام ابیات با هر روی حرفی چون یاء و تاء و غیر آن را التزام کردهام. «بنابراین اللزومیات هم موضوعش مشخص بوده و هم نظام قوافی و حرکات آن. پس اللزومیات را نمیتوان چون دیگر اشعار به حساب آورد. خیال شعری در آن اندک است و تکلف در آن بسیار. این تکلف در همهٔ ابیات رعایت لزوم مالایلزم، همچنین مشحون است از اصطلاحات علوم گوناگون از عروض و نحو گرفته تا فقه و غیر آن.

الفصول و الغايات

گویند ابوالعلاء بانوشتن این کتاب خواسته است با قرآن معارضه کند. و آن را «الفصول و الغایات فی معارضة السور و الایات» نامیده بود. سراسر کتاب پند و موعظه است.

كتاب «الفصول و الغايات» داراى فصولى است و هر فصلى محتوى تعدادى جملههاى مسجع و هر فصلى بهكلمهاى كه غايت (=قافيه) ناميده مىشود، و ابوالعلاء وزن و حروف آخر آن را در چند فصل التزام كرده است، پايان مىيابد. مؤلف در غايات از حرفى به حرف ديگر بر حسب حروف الفباء منتقل مىشود و جز الف همهٔ حروف را قافيه قرار داده و اين بدان سبب است كه غايات يا فواصل يا قوافى ازكلماتى هستند كه حرف ماقبل آخر آنها الف است: چون عطاء، كساء يا شراب و سراب و نمىتوان دو الف را در آخر كلمه آورد. ابوالعلاء در شمارى از غايات پيش از الف حرف ديگرى را هم التزام كرده است، همچنانكه به انواع سجع و

آنچه در «اللزومیات» آمده در «الفصول و الغایات» هم آمده است. بنابراین، این کتاب هم مجموعهای از آراء گوناگون است که از تناقض و پریشانی خالی نیستند. ابوالعلاء با تحمل این تکلف خواسته است توانائی خود را در لغت بهاثبات برساند، ولی همین امر نوشتهٔ او را از حالت طبیعی بیرون برده و فهم آن رادشوار کرده است.

#### رسالةالغفران

«رسالةالغفران» را معرى در جواب نامهٔ على بن المنصور العلبى معروف به ابن القارح نوشته است. ابن القارح در نامهٔ خود ضمن بیان شوق دید ار او، مسائلى چند را دربارهٔ ادب، فلسفه، زندقه، تصوف، تاریخ، امور دینی، فقه، نحو، لغت و غیره مطرح كرده و ضمن تاختن بر زنادقه، در نكوهش وزیر المغربى دوست ابوالعلاء نیز سخنانى گفته است. حوادث «رسالة الغفران» مانند «كومدى المى» در بهشت و دوزخ اتفاق مى افتد.

این رساله بهسال ۱۳۲۵ ه در مصر بهچاپ رسیده است.

رسالةالغفران بەدو بخش بزرگ تقسيم مىشود:

بخش اول سی و سف ابنالقارح است در آسمان. پس از آنکه ابوالعلاءجایگاه ابنالقارح را در بهشت تصور میکند بهوصف بهشت و اشیاء موجود درآنجا می۔ پردازد، آنگاه ابنالقارح بر شتری از شتران بهشت که از یاقوت و مروارید خلق شده مینشیند و در بهشت تفرج میکند. سپس ابنالقارح شرح آمرزش خود را

دورة استقرار – شعر – معرى

1

می دهد که چگونه با آن همه هول و هراس در موقف ایستاده و شش ماه گرما و تشنگی را تعمل کرده است. اما یقین داشته که به بهشت داخل خواهد شد، زیرا سند تو به اش را به همراه داشته است. او به فکر می افتد که نگهبانان بهشت را باهمان وسائلی که مردم دنیا یکدیگر را می فریبند، بفریبد و به بهشت درآید ولی موفق نمی شود تا بالاخره مشمول شفاعت می شود و در زمرهٔ اهل بهشت در می آید. این القارح پس از چندی که در نعیم بهشت متنعم است هوس می کند که در جهنم نیز گردشی بکند و حال اهل دوزخ را نیز بنگرد. پس بر مرکبی از مرکبهای بهشت می نشیند و نخست می به بهشت عفریتان داخل می شود و در آنجا جنهایی که به محمد ایمان آورده اند زندگی می کنند. آنگاه به جهنم داخل می شود و شیطان را بسته در غلوز نجیر می بیند. او در این سیر و سفر به گروهی از شعرا و مردان ادب برخورد می کند که در بهشتهستند مینا می در به می بهشت هستند این سیر و سفر به گروهی از شعرا و مردان ادب برخورد می کند که در به شته میندی می بیند. او آز هر کدام سبب غفران یا عدم غفرانشان را می پرسد و آنها با منتعم هستند. او از هر کدام سبب غفران یا عدم غفرانشان را می پرسد و آنها با تفصیل تمام به او پاسخ می دهند و بدین سبب رساله را هم «الغفران» (= آمرزش) با نامیده است.

بخش دوم، در رد رسالهٔ ابنالقارح است. در این بخش ابوالعلاء به پرسشهای ابنالقارح یکیک پاسخ گفته و در ضمن پاسخها به بحث در مسائل دیگر هم پرداخته است. مثلا می بینیم از زمان و مکان و تناسخ، و مذهب قرمطیان و مذهب حلولی و امثال اینها که از او سؤال شده یا بدو نسبت دادهاند، سخن میگوید.

رسالة الغفران از **ارزش علمی و فلسفی** برخوردار است و بر قدرت تخیل نویسنده آن و ابتکار عظیم و وسعت اطلاعات او دلالت میکند. در واقع دایرة المعارفی است درتاریخ و روایت وادیان و مناهب و لغت و نحو وامثال این علوم. از سوی دیگر معری در رسالة الغفران منقدی است که مسائل ادب و لغت و تاریخ و دین را باطنز خاص خود نقد میکند.

نقد ابوالعلاء آمیخته با سخریه و طنز است، او قضایای بهشت و دوزخ و نیز مسئله آمرزش را به ریشخند میگیرد. زیرا مردمی بی هیچ استحقاقی به بهشت میروند و مردمی بی هیچ گناهی به عذاب آتش گرفتار میآیند. او دراین رساله با تمام قوا مسئله رستاخیز را مورد حمله قرار می دهد و عقیدهٔ بازگشت را نفی میکند و اعتقاد به تناسخ را جرح میکند و از این قبیل مسائل که همه بر شك و تردید او دلالت دارند. ابوالعلاء می کوشد با تظاهر به ایمان به هرچیزی، شك خود را پنهان دارد و به جای تصریح به مطلب، آن را در پرده ای از ابهامات و الفاظ غریب و تعابیر پیچیده مخفی سازد.

در نقد ادبی نیز همان شیوه ریشخند و طنز را به کار میگیرد. هم محتوی را نقد میکند و هم قالب را. در مورد محتوی، ابداع و ابتکار و اعتدال و عدم غلو را میستاید. مثلا ابوتمام را میپسندد، زیرا «او صاحب روشی تازه است و معانی را چون مروارید از اعماق دریا بیرون میکشد» اما ابنهانی اندلسی را بهخاط سخنان مبالغه آمیزش در مدح المعن نکوهش میکند. و بر ولید بن یزید به سبب اشعار کفر آمیزش عیب میگیرد و میگوید «ولید با آنکه خودش به سن پیری رسیده، به عقل، کودکی بیش نیست» او برهمه شعرا از جهت تملق گوئی و چاپلوسی شان خرده میگیرد.

اما از جهت قالب بعضی شاعران را مورد انتقاد قرار میدهد زیرا الفاظ ناخوش و قافیههای گوش خراش بهکار میبرند، مثلا بر رؤبه میتازد که رجز را بهقافیهٔ غین و ظاء ساخته، یا در شعر برخی، ضعف اوزان عروضی است.

با آنکه ابوالعلاء در نقد ادبی خود متعرض فنون ادبی نشده است و با آنکه آنچنانکه باید بسط کلام نداده ولی همین اندازه نقدش از عمق و تازگی و درستی و استواری خالی نیست.

دربارهٔ **ارزش فنی** این کتاب میگوییم که اسلوب ابوالعلاء بهخاط محاوره و ظرافت و طنزی که در آن هست اسلوبی تازه و دلپذیر است. ولی نویسنده همواره میکوشد اثر خود را بهتعقید و غموض بکشانه. مدتها وقت صرف میکند تا چند کلمه یا چند شعر و ضربالمثل غریب و نامانوس یا چند اشارهٔ تاریخی در کلام خود بگنجاند. مخصوصا این شیوه را در نثر بیشتر از نظم به کار میدارد. او بیش از هر صنعتی از سجع استفاده میکند ولی سجع او در حد کمال است یعنی گاه دو تا سه حرف را التزام میکند. او در جناسهایش به غرابت لفظ تعمد میورزد به عبارت دیگر جناسهای او بیش از آنکه یکی از صنایع و فنون بدیعی باشند، نشان قدرتنمائی او هستند، در لغت.

این بود ابوالعلاء آن سان کـه از مطاوی اهم آثـارش نمـودار است واین بود خصوصیات نظم و نثر او.

این مرد را در تاریخ مقامی ارجمند است و مردم دربارهٔ او به دو گروهند: گروهی او را به عالیترین مرتبهٔ تعظیم و تکریم میرسانند، به هرچه گفته است ایمان دارند، گفتار و کردارش را هرچه بزرگتر جلوه میدهند، بیآنکه به عمق حقایق آنها رسیده باشند. گروهی میگویند که او آمیزهای است از حق و باطل و شك و یقین و بیشتر کلمات او موجب انحراف از صراط مستقیم میگردد.

در هر حال او خردمندی والا بود که برایش میسر نشد تا آنچنان در عالم تعمق حاصل کند که از حیرت برهد و راه و روش تفکر بهروی او گشاده گردد. ابوالعلاء در دورهای ظهور کرد که دورهٔ اشاعهٔ صناعت ادبی بود و او در آن ورطه غرق شد و با این همه در برابر آثار گرانبها و جلیلی که آن مرد تیره چشم برای ما باقی گذاشته از اعجاب خودداری نتوان کرد. برخى مراجع: طه حسين: ذكرى ابى العلاء – الطبعة الثالثة – القاهرة ١٩٣٧. طه حسين: مع ابى العلاء فى سجنه – القاهرة ١٩٣٩. مارون عبود: زوبعة الدهور – بيروت ١٩٣٥. فؤاد افى ام البستانى: ابو العلاء المعرى – الروائع ١٧ – بيروت ١٩٢٨. احمد تيمور پاشا: ابو العلاء المعرى – القاهرة ١٩٢٥. عبدالله العلايلى: المعرى ذلك المجهول – بيروت ١٩٢٣. كمال خليل اليازجى: جولة فى لزوميات المعرى – بيروت ١٩٢٢. عبدالعزيز الراجكوتى: ابو العلاء و ما اليه – القاهرة ١٩٣٣ ه. المهرجان الالفى لابى العلاء و ما اليه – القاهرة ١٩٣٣ ه. المهرجان الالفى لابى العلاء المعرى – دمشق ١٩٢٩ (فى الكتاب، عدد كبير من الابحاث لاكابر الكتاب و المفكرين). مجلة الثريا: عدد خاص عن ابى العلاء – حزيران ١٩٢۴ – يحتوى ٢٤ بحثا. الهلال: عدد خاص عن ابى العلاء – ابريل ١٩٢٤ – يحتوى ١٢ بحثا.

- Baerlein: Abu'l-'Ala', the Syrian London 1910.
- Brackenbury: Abu'l-'Ala' Al-Maarri, Rissalat al-Ghufran London 1943.
- G. Brockelmann: Cesch. d. Arab. Litt. t. I, 254.
- Von Kremer: Abu'l-'Ala'. Z. D. M. G., XXIX, XXX, XXXI, XXXVIII.
- H. Laoust: La vie et la philosophie d'Abu'l-'Alā'. Bull. Et. Orient., t. X (1944), 119-158.
- D. S. Margoliouth: Mukātabat Abi-'-Alā, with English translation Oxford 1898.
- Nicholson: Abu'l-'Alā', in Encyct. de l'Islam, t. l, 77-79.

\* استاد یوسف اسعد داغر به مناسبت هزارهٔ اوجزومای تحت عنوان «۳۵۰ مصدرا» فی ابیالعلاء منتشر کرده و در آن همه مأخذ عربی و غیر عربی را آورده است. این کتاب در سال ۱۹۴۴ در بیروت بهچاپ رسیده است.

زندكى

ابو حفص عمر بن على السعدى معروف به ابن الفارض، اصل او از حماة بود. به سال ۱۸۱۱ م/۵۷۶ ه در قاهره متولد شد و در كنف حمايت پدر و مادر به عفاف و صيانت و زهد پرورش يافت و به تحصيل فقه شافعى پرداخت و از ابن عساكر (غير از نويسنده تاريخ كبير) حديث آموخت آنگاه به تصوف روى آورد. سالى چند از مردم روى در پوشيد و به عبادت و تأمل و تجرد گذرانيد. نخست به مكانى در كوه المقطم معروف به وادى المستضعفين جايى كه اهل تجرد به آنجا آمد و شد مىكردند برگزيد و پس از چندى به نزد پدر بازگشت و ملازم او شد. چون پدر وفات يافت زندگى صوفيانه از سرگرفت و به سير و سلوك پرداخت، ولى هيچ فتوحى در كار او پديد نيامد و به هيچ كشف و شهودى نائل نشد. قصد مكه كرد و پانزده سال معاور حرم شد. در اين سالها مواهب روحانى اش كمال

چون به مصر بازگشت همانند صلحا و ابرار مورد استقبال قرار گرفت. در آن ایام ایوبیان به گشایش مدارس و انگیزش روح دینی در مردم جدی بلیغ نشان میدادند، بنابراین تصوف هم که پرورش روح را وجههٔ همت خود ساخته بود مورد توجه قرار گرفت، مردم گردش را گرفتند و از هر طبقه که بودند به اکرامش کوشیدند تا آنجا که می گویند الملك الکامل در مجلس او در جامع الازهر حاضر می شد.

ابن الفارش بهسال ۱۲۳۴ م/۶۳۲ ه در قاهره وفات کرد و در دامنهٔ کوه المقطم به خاك سپرده شد.

ابن الفارض روحي بغايت حساس داشت، چونان ابريشم چنگ که هر منظر

دورة استقرار - شعر - ابن الفارض

زیبا خواه اشکال باشد یا اصوات به اهتزازش می آورد. و این اهتزاز چنان شدید بود که به جذبه و سکر منتهی می شد. از اینرو نگریستن در جلوه و جمال طبیعت و انس با وحوش را دوست می داشت:

فــلى بعد اوطـانى سكـون الى الفلا و بالوحش انسى اذ منالانس وحشتى

«از آن پس که وطن را ترك گفتهام در بیابان سکنی گزیدهام، و با وحوش انس گرفتهام که از آدمیان گریزانم.»

بهزهد و ریاضت مشتاق بود و تا برنفس سرکش غلبه یابد روزها روزه میداشت. گویند در تأمل و روزه چلهها نگهداشته بود. همچنین به طعام دنیا دلبستگی نداشت، مردم را دوست میداشت، گشادهدست و گشادهرو و نیکوکار بود.

آثار

از ابنالفارض دیوانی بر جای مانده که با وجود خردیاش از مشهورترین دواوین عرب است. شروح بسیار برآن نوشتهاند، ولی شارحان ا شیوههای متفاوت است. بعضی به شرح و بیان ظاهر شعرش بسنده کردهاند، زیرا میگویند عشق ابنالفارض زمینی و مادی است و غزل او همانند غزل ابونواس و دیگر غزلسرایان است. و بعضی به جنبههای باطنی آن پرداخته اند و کوشیده اند تا به اسرار درون آن شاعر رسته از قیود مادی پی ببرند از این رو با دیدی صوفیانه آن را تفسیر کردهاند.

مشهورترین کسی که با تکیه بر معانی ظاهری، دیوان او را شرح کرده، شیخ حسن البورینی متوفی بهسال ۱۰۲۴ ه (۱۶۱۵ م) و مشهورترین شرح صوفیانهٔ آن شرح شیخ عبدالغنی النابلسی متوفی بهسال ۱۱۴۳ ه (۱۷۳۰ م) است. رشیدبن غالب میان این دو شرح جمع کرده و کتاب او بارها بهچاپ رسیده است.

در دیوان ابن الفارض قطعاتی است مناسب غناء که گویی شاعر آنها را برای تغنی کردن به آنها به نظم آورده. اما مشهورترین قصائد صوفیانهٔ او دو قصیده است:

شربنا على ذكر الحبيب مدامة سكرنا بها من قبل أن يخلق الكرم

«بهیاد محبوب بادهای نوشیدیم و بدان مست گشتیم، پیشاز آنکه تاك آفریده شود.»

که در آن به شراب وحدت المهیو مستی روحانی تغنی کرده و آن را چنین

وصف نموده است:

صفاء ولا ماء، و لطف ولا هوا و نور ولا نار، و روح ولا جسم

a and a second second

«صفاء است نه آب، لطافت است نه هوا، نور است نه آتش، روح است نه جسم.»

این شراب اندوه از دل میزداید، آدمی را مست شادمانی میکند، مردگان را زنده میسازد، بیماریها را شفا میبخشد و اخلاق را تهذیب میکند و سپس عشق خود را بهاین بادهٔ صافی بیان میدارد که روحش با آن درآمیخته، چنان آمیزشی که جدایی از آن میسر نگردد.

و عندی منها نشوة قبل نشاتی معی ابدا تبقی و آن بلی العظم «و من پیش از در وجود آمدنم مست آن باده بودم. و این مستی همواره با من خواهد بود اگرچه استخوانم بپوسد.»

ودیگی قصیدهٔ تائیهای است معروف به **التائیة الکبری** یا **نظم السلوک.** این قصیده ۷۶۰ بیت است و چون راه روحانی آدمی را در حرکت به سوی خدا می گشاید آن را نظم السلوک نامیده اند. و آن را تائیة الکبری خوانده اند که با قصیدهٔ دیگر او که هم در قافیه تاء است با این مطلع:

نعم بالصبا قلبی صبا لاجتی فیا حبدا ذاك الشداحین هبت اشتباه نشود. تائیةالكبری با این مطلع آغاز می شود:

سقتنى حميا الحب راحة مقلتى وكأسى معيا من عن الحسن جلت

شاعر در این قصیده همه تجارب صوفیانه خود را آورده است. تائیه نغمهای است از نغمات روح، روحی که بهوجد آمده باشد و صحنهای است که در آن مبارزه مستمر خیر و شر مجسم شده است. در این نبرد آنکه بر شر ـ که همان نفس اماره و هواجس نفسانی است ـ پیروز گردد، بهمشاهدهٔ جمال مطلق یعنی جمال المهی که در هر مظهر زیبائی در طبیعت و آدمی تجلی میکند فائز میگردد.

صوفیه و علما به این قصیده به دیدهٔ اعجاب نگریسته اند و برآن شروح و تعلیقات بسیار نوشته اند. از جملهٔ شارحان آن یکی سعید الدین فرغانی است و دیگر کاشانی.

**ابن الفارض و عشق** ابن الفارض شاعر عشق است، او راسلطان العاشقين خوانده اند و عشق او از قماش عشقهای فرودین مادی نیست. معشوق او آفریدگار همهٔ زیباییها و منبع همهٔ کمالات است. ابنالفارض را در عشق مذهبی خاص است، بدین معنی که عاشق در برابر عشق الهی تسلیم محض است و در آن فانی میشود زیرا مرگت در آن عین زندگی است و نابودی در آن عین نعمت و سعادت:

فان شئت ان تحيا سعيدا فمت به شميداً و الا فالغرام له اهر

«اگر خواهی که در سعادت زنده بمانی شهید راه عشق شو، وگرنه عشق را خود، اهلی است. (کسانی هستند که در راه عشق فدا شوند).»

ابنالفارض میخواهد که آدمی در پی آن عشق والا جامهٔ عاریت حیات از تن بیفکند. او پنهان نمیدارد که راه عشق راهی است «آغازش بیماری و پایانش کشته شدن» و این کشته شدن تلاشی ارادهٔ معشوق و ذوبان عاشق است در حقیقت معشوق.

اما او خود بی هراس قدم در این راه پرخون نهاده است:

و قد علموا انی قتیل لعاظها فان له فی کل جارحة نصل

«همه میدانستند که من کشتهٔ نگاه او هستم و او را در هر عضوی پیکانی است.»

عشق او را همانندی نیست همچنانکه معشوق او بیهمتاست، عشق او را قبل و بعدی نیست، همچنانکه معشوق او را قبل و بعدی نیست. عشق او عشقی ایثارگر است میبخشد حتی جان را:

مالی سوی روحی و باذل نفسه فی حب من یهواه لیس بمسرف «مراجز جانی نیست و آنکه جان خود را در راه محبوب ایثار کند، اسرافکار نباشد.»

عشق سراسر وجود عاشق را مسخر کرده و از آن راه که بهشوربختی و عدابش افکنده، خوشبختی و لذتش ارزانی داشته:

و تعذيبكم عذب لدى و جوركم على بما يقضى الہوى لكم عدل

«آزار شما برای من گواراست. و جور شما بر من بدانچه عشق حکم میکند عین عدالت است.»

فن و قدرت شاعری

ابنالفارض شاعری است که آتش عشق در وجود او شعله زده، تا آنجا که به

سرحد بیخودی رسیده است. او می کوشد این عشق را به بیان تعبیر کند و از آنچه در درون جانش می گذرد پرده بر گیرد. اما گوئی کوزه تنگئ اوزان و قوافی را توان سرکشیدن آن دریای دمان نیست و الفاظ از تصویر حقیقت آن قاصرند. از اینرو گاه می بینیم که قصائد خود را طولانی می سازد و تعمداً لفظی یا معنائی را تکرار می کند و تا مگر لفظ را توان برداشتن بار معنی حاصل آید. به انواع صنایع بدیعی چون جناس و طباق رو می آورد و در این شیوه طریق مبالغت می بوید. از کلمات مصغر همچنانکه از حروف ندا، فراوان سود می برد:

يا ساكنى البطحاء هل من عودة أحيا بها يا ساكنى البطحاء

«ای ساکنان بطحاء، آیا بازگشتی هست که بدان زنده بمانم، ای ساکنان بطحاء.»

و در اندوه و حسرت فریاد میزند:

والهفتى ضاع الـزمان ولم أفز منكـم أهيـل مـودتـى بلقـاء

«افسوس بر من، عمر به پایان آمد و من ... ای دوستان من ... بهدیدار شما کامیاب نشدم.»

نیز شعر او از استفهام، تعجب، قسم، امر، نهی و امثال آن آکنده است:

و حياتكم و حياتكم قسماً وفي عمرى بغير حياتكم لـم أحلف

«بهجان شما، سوگند میخورم و در عمرخود جز بهجان شما سوگند. نخوردهام.»

ابن الفارض جانب رعایت لغت و اعراب را سخت فرو گذاشته، جز معانی عشق و اشتعال عواطفش هیچچیز برایش مطرح نیست. گاه کلامش دچار اغلاق و پیچیدگی میشود و این امریا به سبب معانی اشارت گونهٔ اوست یا گرفتار شدنش به دام صناعت. ابن الفارض از موسیقی شعری جز در مواردی نادر غافل نیست. او خود به شعرش تغنی می کرده و آن را براوتار روح می نواخته، از این رو هرچه هست نغمه های شیرین است که از اوزان نرم برمی خیزد. هماهنگی الفاظ و حروف و تکرار آهنگین بعضی از کلمات، همراه با قافیه هایی که انعکاس نغمهٔ آن عشق درونی است، براین موسیقی شور و حال دیگر بخشیده است.

ـ خفف السير و أتئد يا حادى انما أنت سائق بفؤادى ـ قف بالديار وحى الاربع الدرسا و نادها فعساها أن تجيب عسى!..

«- ای آنکه آواز به حدا بلند کردهای آهسته بران و درنگ کن. که این دل

دورة استقرار \_ شعر \_ ابنالفارض

ثقل و غموض گردیده است.

من است که با خود می بری. ـ در کنار آن خانه ها بایست و بدان ویرانیها درودگوی و او را ندا ده شاید پاسخی گوید.» خلاصه کلام آنکه ابن الفارض شاعری است با روحی والا و عاطفه ای صادق و معانی و مضامینی سیال. موسیقی شعری را با عذوبت سخن درآمیخته است، هرچند شعرش به سبب افراط در صناعت (چیزی که در زمان او سخت رواج داشت) دچار

# برخی مراجع:

الاب يوحنا قمير: ابن الفارض \_ بيروت ١٩٤٧. انيس المقدسى: امراء الشعر العربى فى العصر العباسى \_ بيروت ١٩٣۶ ص ٥٦ \_ ٥٦ و ٣٣٩ \_ ٢٥٢. ع. محفوظ: ابن الفارض والشعر الرمزى (فىكتابه: الشريف الرضى) \_ بيروت ١٩٣٨ ص ١١٧ \_ ١٣٥. امين الحسن: ابن الفارض \_ العرفان ١١ ص ٣٣٩، ٣٩٩، ٧١٨، ٧٣٥. يوسف يعقوب مسكونى: عمر بن الفارض \_ الرسالة ١١ ص ٢٥٢. ابن خلدون: المقدمة ص ٣٤٢ \_ ٢٧٥.

Louis Massignon: Tasawwuf, in Encycl. de l'Islam, t. IV, 715-717.

R. A. Nicholson: The Mystics of Islam, London 1914.

R. A. Nicholson: Studies in Islamic Mysticism, Cambridge 1921, 199-266.

R. A. Nicholson: 'Omar Ibn al-Fârid, in Encycl. de l'Islam, t. III, 1047-1048.

فصل هفتم شاعران دیگر

# ابوبكر الصنوبري (۹۴۵ م/ ۹۳۴ ه)

ابوبكر محمد بناحمد الصنوبرى درانطاكيه متولد شد. دركتابخانه سيفالدوله بهكار پرداخت. او دوستدار سير و گشت بود. به طبيعت عشق مىورزيد و از آن الهام مىگرفت و زيباييهاى آن را به شعر مىسرود. صنوبرى چنان در وصف طبيعت نام آور شدكه برخى از ناقدان در ادبيات عرب اورا نخستين شاعر طبيعت دانستهاند.

صنوبری اگر هم نخستین شاعر طبیعت نباشد، در این باب اشعار زیبایی از او برجای مانده است. از آن جمله است «روضیات» اوکه مانند «خمریات» ابونواس مشهور است.

صنوبری طبیعت را با همه فعالیت و حرکت آن تصویر کرده و در آن زندگی دمیده است. چنانکه طبیعت در شعر او همانند جوامع انسانی مرکب از مجتمعاتی است که جماعات آن به یکدیگر حسد می ورزند یا به رقابت برمی خیزند یا میانشان برخورد عقاید و آراء و تباین نظرات و گرایشهاست. شاعر نیز همراه طبیعت به هر کجا که او مایل شود، مایل می گردد ودر هر حال عشق بزرگ خود را به هرسان که ظاهر شود نثار او می کند.

## کشاجم (۹۷۰ م/ ۳۶۰ ۵)

ابوالفتح محمود بن الحسین بن شاهک معروف به کشاجم، هندی الاصل بود. او طباخ سیفالدوله بود. او را دیوانی است که بهسال ۱۳۱۳ ه (۱۸۹۵ م) در بیروت چاپ شده است. دیگی از تألیفات او «ادبالندیم» است.

اما شعر او بهشیوهٔ واقعگرایان است یعنی بیشتر به توصیف محسوسات توجه دارد. کشاجم سخت شیفتهٔ طبیعت است و طبیعت را در شعر او جایی وسیع است.

دورهٔ استقرار – شعر – مهیار

السرى الرفاء (٩٧۶ م/٣۶۶ ه)

ابوالحسن السرى بن احمد بن السرى الكندى الرفاء در موصل متولد شد و در همانجا پرورش یافت. به سیفالدوله پیوست واو را مدح گفت و مدتى در خدمت او بود. پس از وفات امیر حمدانى به بغداد رفت و بهمهلبى وزیر پیوست. میان او وابوبكر محمد بن هاشم خالدى و ابوعثمان سعیدبن هاشم خالدى كه هردو در كتابخانهٔ سیفالدوله خدمت مىكردند دشمنى افتاد و كارشان بههجاى یكدیگر كشید.

سری الرفاء را دیوانی است که بیشتر در مدح سیفالدوله و مهلبی وزیر و افراد خاندان حمدانی است و نیز هجای برادرانخالدی. دیوان او ازوصف و هجاء خالی نیست.

شعر سریالرفاء، از خیال صافی او مایه میگیرد و سراسر حرکت و نور و سرور است. بهکاربردن صنایع بیانی به رونق و شکوه آن در افزوده است. زبانش سهل و اوزانش دلپذیر است و از آن موسیقی شادمانهای درگوش طنین میافکند.

# ابوالفتح البستي (١٠١٥ م/ ٥٠٠ ه)

ابوالفتح على بن الحسين بن عبدالعزيز البستى در بست نـزديك سيستان متولد شد ودر ديوان بهدبيرى پرداخت. سپس به بخارا رفت ودر آنجا وفات يافت. او را ديوانى است كه مشهورترين قصائد آن نوينه اوست با اين مطلع:

زيادة المرء فــى دنياه نقصان و ربعه دون محض الغير خسران

# مهيار الديلمي (۲۶ م/۴۲۸ ه)

ابوالحسن مهیاربن مرزویة الفارسی الدیلمی در بغداد متولد شد. در شعر شاگرد شریف الرضی بود. دیوان بزرگی از او برجای مانده حاوی همهٔ اغراض و فنون معروف شعری. اشعار مهیار در غزل و رثاء واخوانیات و عتاب و شکایت از روزگار، ممتاز است. اما مدایح او گاه به دراز میکشد و صبغهٔ رسائل منثور را به خود میگیرد. وصف در شعر مهیار فراوان است، چون وصف شمع و ماهی و طبل و اسطرلاب و امثال آن. ولی مهارت او در توصیف حالات روانی است.

از امتیازات شعر مهیار \_ بهطور کلی \_ موسیقی دلپذیر آن است. این موسیقی تنها حاصل اوزان برگزیدهٔ شاعر نیست بلکه اسلوب ساده و روان شاعر به شکوه و زیبائی آن افزوده است. دیگر از امتیازات شعر مهیار تشبیهات و استعاره\_ های قریب به ذهن اوست. مهیار از آن گونه شاعرانی است که پایبند هرچه بیشتر زیباکردن شعر خود بودهاند ولی در عینحال شعر او از برخی حشوها خالی نیست.

طغرائي (۱۱۱۹ م/۵۱۳ ه)

مؤیدالدین ابواسماعیل حسینبن محمد معروف بهطغرائی در اصفهان در یک خانوادهٔ ایرانی به دنیا آمد. در موصل به وزارت سلطان مسعود سلجوقی منصوب شد ولی پسراز چندی بهاتهام الحاد دستگیر و کشته شد.

طغرائی را دیوان بزرگی است در مدح و بهترین قصیدهٔ او قصیدهٔ لامیهٔ اوست، معروف به «لامیة العجم» در برابر «لامیة العرب» شنفری. شاعر در لامیه خود از روزگار شکایت کرده است. مطلع قصیده این است:

اصالــة الــراى صانتنى عن الخطـل و حليـة الفضل زاتتنى لــدى العطل

بهاءالدين زهير (١١٨٥-٢٥٨ م/ ٨٨٥-٥۶٥ ه)

## زندگی

ابوالفضل بهاءالدین زهیر بن معمد المهلبی در مکه متولد شد و در قوص یکی از شهرهای مصر پرورش یافت. به سلاطین ایوبی پیوست و به وزارتالملك الصالح ابنالملك الکامل رسید و با او به دمشق آمد ودر خدمت او زیست تا آنگاه که روزگار برالملك الصالح تنگ گرفت و پسر عمش او را در قلعه کرك در بنه کرد. دراین ایام بهاءالدین در نابلس مقیم شد. چون الملك الصالح به سرزمین مصر بازگشت او نیز با او به مصر آمد. الملك الصالح به و بیش دلبستگی یافت

بهاءالدین زهیر نرمغوی و خوش معضر و شیرین زبان بود و به مظلومان توجهی خاص داشت. پس از وفات الملك الصالح كارش پریشان شد و در خانه عزلت گزید. تا در سال ۶۵۶ ه در بیماری بزرگیی كه در مصر شایع شده بود بدرود حیات گفت.

آثار

بهاءالدین زهیر را دیوانی است در حدود ۴۰۰۰ بیت که بارها در مصر و بیروت بهچاپ رسیده است. پالمر در سال ۱۸۷۵ آن را بهشعر انگلیسی ترجمه کرده است. موضوعات شعر او، غزل و عتاب و رثاء است.

بهاءالدین شاعر عشق است. اسلوب او به رقت و عذوبت و سهولت ممتاز است شعرش از آرایش و تصنع عاری است. گاه به پارهای از صنایع بدیع چون جناس و طباق و توریه روی میآورد. و گاه چنان به سمولت میگراید که در شعر خود بهفراوانی، واژههای عامیانه میآورد. او بیشتر بهاوزان کوتاهوتازهمایلاست. در كنار این شاعران كه برشمردیم شاعران دیگری نیز اشتهار یافتهاند، از آن جملهاند: وا واء الدمشقی (۹۹۹ م / ۳۹۰ ه) و ابوالحسن السلامی (۲۰۰۱ م/۳۹۳ ه) و ابوالفرج الببغاء (۲۰۰۱ م / ۳۹۸ ه) و ابوالعباس النامی (۸۰۰۱ م/۳۹۹ ه) وابن نباتة السعدی(۱۰۱۴ م/۲۰۵ ه) وصریع الدلاء (۲۰۲۱م/۲۱۲ ه) الخ.

برخى مراجع: سيد نوفل: شعر الطبيعة \_ القاهرة ١٩٢٥. احمد امين: ظهرالاسلام \_ القاهرة ١٩٢۶. جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية \_ الجزء الثانى \_ القاهرة ١٩٣٠. على على الفلال: مهيار الديلمى و شعره \_ القاهرة ١٩٢٢. عبدالرحمن شكرى: شعر مهيار الديلمى \_ الرسالة ٧ \_ ص ١٠٥-١٠٠ شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى الشعر العربى \_ القاهرة ١٩٢٥. اسماعيل مظهر: تاريخ الفكر العربى \_ القاهرة ص ١٥٢ \_ ١٧٢.

# فصل هشتم نثر فنی ترسل (شیوهٔ ابن العمید – شیوهٔ قاضی الفاضل)

نثر فنی همچنان بهراه خود میرفت و تمدن و رفاه را در اسالیب و معانی آن تأثیری بزرگ بود. همچنانکه مردم در لباس و طعام و سایر شیوههای زندگی به تجمل و آرایش گرایش یافته بودند نثر نیز کمکم به جانب تجمل و آرایش گرایید. صنایع بدیعی و سجع در آن رواج یافت تا جایی که نویسندگی همهاش صناعت شد و نویسنده بیش از آنکه به بیان معنی بپردازد، به آرایش لفظ می میرداخت. نویسندگان بزرگ در این عصر به سبب سلامت ذوق و غزارت علم و معرفت، همچنان اسالیب بلاغت عربی را نگهداشته بودند، بنابراین نوشتههایشان چون نوشتههای دیگران به ویژه متاخران دچار انحطاط نشده بود. این گروه اخیر هم از لحاظ دانش و معرفت فقیر بودند و هم از جمت ذوق. نوشتههایشان چیزی نبود جز یک سلسله الفاظ که با تکلف کنار هم چیده بودند خالی از هر معنی مبتکرانه و به دور از هنی حقیقی.

مشهورترین نویسندگان این عصر یکی ابن العمید است ودیگر قاضی الفاضل. و نیز شاگردانشان که شیوهٔ آنها را پیروی میکردند.

# ابن العميد (٥ ٩٢ م/ ٣۶٥ ه)

ابوالفضل معمد بن الحسین معروف به ابن العمید ایرانی و از مردم قم بود. درخانوادهٔ ادب و کتابت پرورش یافت. در سال ۹۳۹ م/۳۲۸ ه به وزارت آل بویه رسید. نخست وزارت رکن الدوله را داشت سپس عمهده دار وزارت فرزندش عضد الدوله گردید و در وزارت او تا سال وفاتش یعنی ۹۷۰ م/۳۶۸ ه باقی بود. ابن العمید حافظه ای نیرومند داشت و به انواع معلومات زمان خود چون فلسفه و

دورة استقرار ـ نثر فني

علوم طبیعی و هندسه و علم الحیل (<sup>=</sup> مکانیک) و امثال آن آگاه بود، چنانکه او را جاحظ ثانی لقب داده بودند و متنبی در مدح او گفت:

| شاهدت رسطاليس والأسكندرا | من مبلغ الاعراب أنى بعدهم |
|--------------------------|---------------------------|
| متملكا، متبدياً، متحضرا  | وسمعت بطلميوس دارسكتبه    |
| رد الاله نفوسهم والاعصى  | ولقيت كمل الفاضلين كأنما  |

«كيست كه بهعربها بگويد كه من پس از آنها ارسطو و اسكندر را ديدم. و شنيدم كه بطلميوس كتابهاى خود را تدريس مىكرد هم در كسوت شاهان. و هم با فصاحت بدويان و هم با آداب شهرنشينان.

با دیدار او همهٔ فاضلان را دیدار کردم گوئی خداوند ارواح و زمان آنان را باز گردانیده بود.»

او را مجموعه رسائلی است در نصایح و عتاب و از این قبیل. نیز شعر می۔ گفت و شعرش به حلیهٔ لطافت آراسته بود.

اما شیوهٔ ابن العمید در کتابت شیوهٔ نقش ونگار و آرایشی است، که در وطنش مرسوم بود و ما نمونه هایی از آن را در صنعت قالی بافی ایران می بینیم. یعنی آمیزه ای از نقش و نگار دلپذیر و موسیقی سحرانگیز. یا قلا بدوزیما و سوزنگریمای تصویری همراه موسیقی. اصولا ابن العمید شیفتهٔ هنر ترسیم و تصویر بود وگوشش به اصوات و آهنگمای زیبا آشنا. و از آن میان دلنوازترین آنما را به طنین و دقیقترینشان را به معنی تشخیص می داد. از این رو عناصر هنر و تکنیک نویسند کی او بدین شرح است:

 یکی التزام سجعهای کوتاه و پی در پی. بدین معنی که او موسیقی کلامش را در سجعهای کوتاه می نوازد غالبا میان دوعبارت که در کنار هم هستند موازنه ایجاد می کند. اگر آن دوعبارت طولانی باشند به جمله های کوتاه مسجع تقسیمشان می کند. با این معادله و موازنه ای که میان الفاظ آن دو عبارت پدید می آورد، چنان می شود که تاگوش از شنیدن عبارت پیشین فارغ می شود در برابر هر کلمه ای که شنیده در عبارت بعدی قرینه ای می باید، که درست از جهت صوتی بدان شباهت دارد.

دیگر تصویر و رنگئآمیزی و آرایش. ابنالعمید برای حصول این مقاصد نقش سجع را در نقش بدیع و دیگر اسالیب بیان میآمیزد از اینرو عبارات او به انواع صنایع بدیعی چون طباق، جناس و غیره آراسته است و به استعاره و کنایه مزین. مانند این عبارت:

«لا جرم انی وقفت بین میل الیك و میل علیك، اقدم رجلا لصدك، و اؤخر اخری عن قصدك...».

سوم تسلیم نشدن اوست بهطور مطلق و دربست به سجع و صنایع. بدین معنی که در آوردن سجع و صنایع تعمد دارد، ولی نه چنانکه در بند اسارت آنها درآید و چون دیگر کاتبان زمانش یا آنها که از آن پس آمدهاند، معنی را فدای لفظ کند، از اینرو در رسائل او گاه عباراتی مییابیم که با سبک و شیوهای که پیش از این بیان کردیم منطبق نیست. مانند این عبارات:

«أسأل الله ان يعرفنى بركته... ويرد على غرة شوال، فهى أسنى الغرر عندى، وأقرها لعينى، و يطلع بدره، و يرينى الايدى متطلبة هلاله ببشر...».

چهارم میل به ترادف واطناب. زیرا روش مصنوع و مسجعی که او بدان تعمد دارد، در بسیاری موارد ترادف و اطناب را ایجاب میکند، واینچیزی استکه در رسائل او اندک نیست مانند این عبارت:

«قد يغرب العقل ثم يؤوب، و يعزب اللب ثم يثوب، و يذهب الحزم ثم يعود، ويفسد العزم ثم يصلح...».

🗨 پنجم استادی اوست در استعمال حروف جن و دیگر روابط کلامی.

ششم به کار داشتن نوعی پیچدگی به خاطر آوردن اشارات تاریخی و لغوی و علمی، ولی نه به آن حد که در نزد برخی از اهل ترسل مرسوم بوده است.

این است نش ابن العمید کـه در واقـع پلی است میان عهد سجعپردازی و تصنع و عهد پیشین.

گروهی از مترسلان شیوهٔ ابن العمید را با قدری افراط در آرایش و صنعت تقلید کردهاند. مشهورترین این گروه عبارتند از:

### ابوبكر الغوارزمي (۹۹۳ م/۳۸۳ ۵)

از او دیوان شعر و مجموعهٔ رساله ای به دست ما رسیده است. سجعهای کوتاه و پی درپی میآورد. الفاظ را همانند سجعهایش به دقت انتخاب میکند از میان انواع صنایع به طباق و تصویر و جناس توجه دارد. ولی گاه در این ورطه غرقه می شود.

## ابواسحاق الصابي (۹۹۴ م/۳۸۴ ه)

از او دومجموعه در ترسل بهدست ما رسیده است. اسلوب او تقلیدی است از اسلوب ابن العمید. الفاظ خود را بهدقت انتخاب میکند و عبارات خود را صیقل میدهد و سجعهایش را منقح میسازد ولی او در استحکام انواع بدیع افراط نمی۔ کند، زیرا آنچه بیشتر مورد توجه اوست موسیقی و جزالت و انسجام کلام است.

## صاحب بن عباد (۹۳۸ \_ ۹۹۵ م/۳۲۶ \_ ۳۸۵ ه)

از آثار اوست مجموعهٔ رسائل و «المعیط» در لغت. او به تصویر و جناس عنایتی خاص داشت و در آرایش و صناعت تا حدی مفرط. به سجع حتی در سخن گفتن ولعی عظیم داشت. چنانکه دربارهٔ او گفته اند که «صاحب از سجع نمی گذرد

دورة استقرار ــ نثر فني

اگر چه رعایت آن باعث خلل در ارکان ملك گردد.»

بديع الزمان الهمدانى (٩۶٩-٧٠٥٧ م/٣٥٨ ه)

در فصل مقامات از او یاد خواهیم کرد. رسائلی از او در مجموعه ای به نام «رسائل بدیع الزمان» جمع آمده است. در سال ۱۲۹۸ ه در آستانه و درسال ۱۸۹۰ م در بیروت به چاپ رسیده است. بدیع الزمان همواره می خواست سخن نو بگوید. در آرایش کلام افراط می کرد، چنانکه گاهگاهی عباراتش از هجوم جناس و واژه های نامانوس سخت دشوار می گردید. مثلا آنجا که می خواهد عرب را برعجم برتری دهد می گوید:

«العرب أوفی و أوفر، و أوقر... وأحلی وأحلم، وأقوی وأقوم، وأبلی وأبلغ، وأشجی وأشجع، وأسمی وأسمع، وأعطی و أعطف...»

چنین عباراتی از دایرهٔ زیبائی واقعی بیرون واز استحکام و زیبایی اسلوب مصنوع به دورند.

بدیع الزمان هم درآوردن واژههای نامأنوس افراط میکند و هم در دعا و تضمین. کلام خود را از امثال و آیات پر میسازد مثلا در نامهای که بــهابوبکر خوارزمی نوشته است میگوید:

«أنا لقرب الاستاذ \_ أطال الله بقائه \_ كماطرب النشوان مالت به الخمر»، و من الارتياح للقائه «كما انتفض العصفور بلله القطر»، و من الامتزاج بولائه «كما التقت الصهباء والبارد العذب»، و من الابتهاج بمرآه «كما أهتز تحت البارح الغصن الرطب»، فكيف نشاط الاستاذ لصديق طوى اليه ما بين قصبتى العراق و خراسان...».

قاضى الفاضل (١١٣۴ ـ ١١٩٩ م/٥٢٩ ـ ٥٩٩ هـ)

وزیر، مجیرالدین عبدالرحیم البیسانی معروف به القاضی الفاضل در شهس عسقلان فلسطین بدنیا آمد ودر اواخر دولت فاطمیان به مصر رفت و در قاهره در دیوان الظاهر به کار پرداخت. بعداز سقوط دولت فاطمیان به وزارت صلاح الدین الایوبی رسید و کاتب و مشیر او شد و چون صلاح الدین وفات کرد پسرش الملك العزیز او را به همان حال در رفعت قدر و نفاذ امر باقی گذاشت. همواره چنین بود تا دیده از جهان فرو بست. صلاح الدین روزی در مقابل گروهی از مردم گفت: «نیندارند که من به شمشیر برسرزمینها تسلط یافته ام بلکه من به نیروی قلم فاضل بدین پادشاهی رسیده ام»

قاضی الفاضل را دیوانی است که هنوز به چاپ نرسیده است و نیز مجموعهٔ رسائلی از او باقی مانده است.

اما شیوهٔ او در کتابت: قاضی الفاضل در دوارمای که آرایش بیانی در نظم و نثر بسی رواج یافته بود ـ چنانکه همت نویسنده تماماً صرف این می شدکه براندام كلام خویش جامه ای از صنایع بدیعی و بیانی بپوشاند \_ پرورش یافت. و او خود در این شیوه به پایه ای رسید كه به شیخ صناعت كتابت شهرت یافت. و سبكی ایجاد كرد كه به «الطریق الفاضلیة» معروف شد. عناصر این سبك عبارت بودند از:

یکی آوردن استعارهها و مجازهای گوناگون در کلام و شخصیت بخشیدن به اشیاء چنانکه در شعر معمول است.

دیگر فرو رفتن در جناس و طباق و توریه. قاضی به این فنون ولعی تمام داشت و بیشتر در رسائل خود از آنها استفاده میکرد. جملهها را طولانی می ساخت و میان سجعها فاصله ای در از می افکند، تا عوامل ذکر توریه و جناس برای او جمع آید. و این امر نش او را دچار غموض و تعقید کرده است: در نامه ای که ازجانب صلاح الدین به مقام خلافت بغداد می نویسد و او را به فتح پاره ای از بلاد نوبه و گریختن پادشاه و سپاه آن بشارت می دهد می گوید:

«ولم يبق الا مواقد نيران رحلت قلوبهم بضرامها والثافى دهم أعجلت المهابة مارد سغبهم عن طعامها، و غربان بين كانها فى الديار ما قطع من رؤوس بنى حامها و عوافى طير كانت تنتظر من أشلائهم فعلر صيامها. وعادت الرسل المنفذة لاقتفاء آلارهم، وأداء أخبارهم، ذاكرة أنهم لبسوا الليل حداداً على النعمة التى خلعت، و غسلوا بماء الصبح أطماع نفس كانت قد تطلعت، وأنهم طلعوا الاوعار أوعالا، و العقاب عقباناً، و كانوا لمهابط الاودية سيولا، ولاعالى الشجر قضباناً...».

سوم، افراط در تضمین بدین معنی که اشعار و آیات وامثال و حوادث مشہور را در لابلای نثر خود به افراط می گنجاند.

چهارم اطناب، و در این شیوه خود او مخصوصاً پیروانش نوشتهٔ خود را از عطف و ترادف و غیر آن از اسالیب تطویل پر میسازند.

قاضی در نویسندگان معاصرش و نویسندگانی که پساز او آمد،اند چون خطیب الاندلسی تأثیر فراوان بود، است. شیوهٔ او به سرعت در شرق و اندلس رواج یافت و بسیاریبه پیروی از او آثاری متکلفانه ودور از بلاغت و خالی از اندیشه پدید میآوردند. و نویسندگی چیزی جز قطارکردن الفاظ و آرایش بیانو بازی بالغات هیچ نبود و بدینسان برای عصر انحطاط اساس استواری ریخته شد.

> برخى مراجع: خليل مردم: ابن العميد ــ دمشق ١٩٣١. انيس المقدسى: تطور الاساليب النثرية فى الادب العربى ــ بيروت. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى ــ القاهرة ١٩٣۶. محمد كرد على: امراء البيان ــ الجزء الثانى ــ القاهرة ١٩٣٧.

# فصل نهم

### ادبیات داستانی در نزد عرب

داستان یکی از رشتههای ادب استکه بیان حوادث تاریخی یا خیالی را برعهده دارد. داستان یا منظوم است یا غیر منظوم. داستان منظوم یا حماسه است یا چکامه و یا مثل. اما داستان غیر منظوم یا خبر است یا حکایت یا روایت و حکایت یا فکاهت است یا افسانه و غیر آن.

داستان با خرافات و اساطیر آغاز شد سپس جنبهٔ اجتماعی بهخود گرفت. آنگاه داستانهای سفرنامه ای رواج گرفت. داستان با پیشرفت زمان رو به پیشرفت نهاد و در روزگاران اخیر یکی از فراوانترین فنون ادبی و رایج ترین آنها گردید.

در میان اعراب داستان براساس طبیعت و واقعیت به وجود آمد و هدفش سرگرم کردن مردم بود. ادبیات داستانی درنزد اعراب رواج بسیار داشت. و این داستانها بردو گونهاند: موضوع و منقول.

#### داستانهای موضوع

اینگونه داستانها متضمن حکایت و روایت است. اما حکایت، مجموعه های ادبی عربی چون اغانی ابوالفرج اصفهانی و کتاب البخلاء جاحظ انباشته از این حکایاتند. این حکایتها گاه شامل نوادر یک فرد تاریخی است، چون اشعب طماع مثلا که حکایات او سرگذشت و روحیات او را در بردارند، ولی نه بدانسان که به صورتی منطقی و بهم پیوسته بیان کنندهٔ زندگی او باشند و نهمانند روایت (رمان) طولانی که به طور کامل مناظر و عناصر خود را در بر داشته باشند.

اما روایت، آنگاه که فن قصه پردازی در دوران اموی و عباسی به حکم عوامل سیاسی اجتماعی رواج یافت، نویسندگان بدان توجه کردند و به نوشتن اخبار عشاق و سیر ابطال پرداختند و در پیرامون مجنون و لیلی و جمیل و بثینه و دیگران داسانهایی گوناگون پدید آوردند. و بدون آنکه وحدت موضوع و سیاق داستانی یعنی پیوستگی اجزاء و تعلیل روانی و زیبایی تألیف را رعایت کنند، قطعههایی پراکنده و اخباری گوناگون که ممکن بود از عناص آنها داستانی طولانی و کامل پدید آید به رشتهٔ تعریر درآوردند. ابن طفیل به خاطر گرایشش به فلسفه داستان حی بن یقطان را وضع کرد. اخبار جنگها به وضع سیرت ابطال در مجلدات ضغیم مانند «سیرة عنتره» و «قصة الزیر» و «قصة بنی هلال» و «قصة الملك سیف بن دی یزن» انجامید. این داستانها برای سرگرمی مردم نوشته می شد و از اخباری که ریشهٔ و حوادث و اشعار به طول آن می افزودند تشکیل می افتند. از جمله این روایات یا داستانهای بلند که در این می فزودند تشکیل می افتند. از جمله این روایات یا

#### سيرة عنتره

شامل زندگی عنتره، مشهورترین قهرمانان عصر جاهلی است. شیغتگی اعراب جاهلی بهبرخی صفات عالیه چون شهامت، وفاداری و فداکاری موجب پدید آمدن یك رشته داستانها وماجراهای خیالی در پیرامون زندگی او شده است. در این داستانها، عنتره فرزند کنیزی سیاه است که در جو قهرمانیها و جنگها به دورهٔ جوانی می رسد و سپس عاشق دختر عمش عبله می شود و می کوشد با افکندن خویش به یك سلسله مهالك و تعمل سختیها و نشان دادن اخلاق و سجایای پسندیده، او را از خود خوشنود سازد، قصه عنتره پرداخته گروهی از داستان پردازها است که از دوره ای به دورهٔ دیگر و از جایی بهجای دیگر منتقل شده تا چنان مقدر شده که کسی این اجزاء پراکنده را یك جا گرد آورد. مشهور آن است که در قرن دهم میلادی ـ چهارم اجزاء پراکنده را یك جا گرد آورد. مشهور آن است که در قرن دهم میلادی ـ چهارم اجزاء پراکنده را یك جا گرد آورد. مشهور آن است که در قرن دهم میلادی ـ په را معری باش (۸۳۱) و بعضی به جمع آوری آن را به اصمعی (۸۳۱) و بعضی به ابوعبیده (۸۲۶) نسبت می دهند و نیز گویند مؤلف آن این الصائغ از رجال قـرن دوازدهم میلادی است و گویا او بوده که آن را بدین صورت که امروز در دست ما است شکل بخشیده است.

از داستان عنتره سه روایت: روایت حجازی که طولانیترین آنهها است و روایت شامی و روایت عراقی که با روایت شامی اختلاف چندانی ندارد، بدست ما رسیده است.

داستان عنتره از وحدت تألیفی و وحدت گرهی خالی است. در آن چهار عنصر است که کشش وجاذبیت داستان را تأمین میکند: رنگ عنتره، عشق عنتره، ستایش از قهرمانی و ستایش از حسب و نسب. حرکت داستان کند و سنگین است و همواره وقایع و حوادث طفیلی بدان میآمیزد. اسلوب داستان سهل و مسجع وبینابین سطور به مناسبت ابیاتی آمده است. تعابیر رکیك واشعار منحول در آن فراوان است. اما اشخاص داستان، مهمترینشان عنتره است که مظهر قهرمانی و سوارکاری است. در او شجاعت و عشق گرد آمده است واین عشق همهٔ دشواریها را براو آسان ساخته است. عنتره را خصال و سجایای پسندیده ای است. عفیف است، سر به هرکس فرود نمی آورد، طرفدار عدل و یاری مظلومان است. اما در قصه جاهایی است که عنتره از این فضای رفیع اخلاقی بیرون آمده و شراب می خورد و عربده می کند، هرچند این صحنه ها بس انه کاند و از مجرای عادی داستان که عنتره را محبوب همگان می سازد، بیرون.

در داستان عنتره، عنترهٔ تاریخی عظیم و عظیمتر شده است و در هاله ای از کمالات انسانی جایگرفته مرد مردان و گرد گردان است، درعینحالشاعرییکتاست. سیاهی اش به نهایت است و عیبجویانش به غایت. که در خشونت با او، بیدادمی کنند. اما او قهرمانی است پیروزمند، دستوارهٔ ناتوانان و شمشیر مظلومان است. برای آنکه نام بلندش جاویدان بماند هرچه دارد می بخشد. عشقش به عبله شدید و در طلب او به جد ایستاده است. در ورطهٔ هولناکترین مهالك – بغاطر معشوق – فرو می رود، دشمنان سخت بی رحم و آزمند و پدر عبله به هیچ روی از امتناع باز نمی آید. نبردها از حد به در و حوادث بی پایان و قبیلهٔ عبس به قهرمان خود سخت نیازمند تا بدو دفع مضرت کند و بینی دشمنان را به خاك مالد.

اما عبله مظهر یک زن امین و عفیف است. در عشق و خضوع خود با اخلاص. هرچند از خودپسندی و گزافگویی خالی نیست. اما شیبوب برادر او مردی است امین، حکیم که همواره عنتره را بهراه راست هدایت میکند و به هنگام بروز خطر او را راهنمایی صادق است. در هرجا که برو نیازی افتد برای یاری برادر در صحنه حاضر است. گله زیهر خاورشناس او را به سانچو پانسا در داستان دن کیشوت تشبیه میکند.

داستان عنتره در جهان عربی رواج بسیار یافته است. خاورشناسان هم به تحقیق در پیرامون آن پرداخته اند، یا بطور کامل یا بعضی از اجزام آن را ترجمه کرده اند. برخی آن را «ایلیاد عرب» خوانده اند. یعنی همانطور که ایلیاد تصویری است از جاهلیت یونان عنتره هم صورتی است از زندگی اعراب بدوی و جنگها و خلق و خوی آنها. هردو داستان از نظر عشق قهرمانان آن به جنگت و تشبیه دسته های سپاه به دسته های پرندگان، بزرگداشت زیبا رویان و تشبیه لشکر به امواج دریا و تشبیه شمشیرها به آذرخش و تشبیه اسب به باد و امثال اینها به هم شبیه اند. اما از نظر فنی میانشان اختلاف بسیار است. ایلیاد از حیث انشاء بلیغتر و از حیث تصویر والاتر و از حیث تألیف نیکوتر است و آن سراسر شعر است ولی داستان عنتره نشری است آمیخته به شعر.

داستانهای منقول

عرب در عهداموی و عباسی تنبها به تدوین اخبار خود بسنده نکرد بلکه به نقل و ترجمهٔ داستانبهای ملل دیگر هم پرداخت. هم از داستانبهای یو نانیان ترجمه کردند و هم از آثار هندیان و ایرانیان. چنانکه کلیله ودمنه را به نوعی خاص در زمرهٔ داستانهای تعلیمی ترجمه کردند و الف لیلة و لیله در زمرهٔ داستانهای تفریحی.

الف ليلة و ليله (هزار و يك شب)

مجموعه حکایات و افسانه هایی است با موضوعات و اسالیب واغراض کوناکون که شمار آنها از ۲۶۴ داستان در نمی گذرد. و مراد از الف (هزار) بیان کثرت است نه شمار معین.

به طوركلى نمى توان گفت كه اصل اين كتاب به كجا مى كشد. ارجع آن است كه بگوئيم اصل آن هندى ـ ايرانى است و آن ترجمه «هزار افسانه» است كه در اواسط قرن نهم ميلادى / سوم هجرى از زبان پهلوى به عربى ترجمه شده است، كه براصل آن داستانهاى عربى هم كه رنگ جامعه و محيط بغداد و مصر را دارد افزوده شده است. بعضى از ناقدان مى كويند محمد بن عبدوس الجهشيارى بر آن كتاب، مجموعهاى از داستانهاى عربى و ايرانى و رومى را افزوده است. آنكاهاين عناصر به دست راويان و قصه كويان عرب درهم آميخته و از آنها كتابى كه صبغۀ عربى دارد ـ بدون آنكه جوهر اصلى خود را از دست بدهد ـ پديد آمده است. به نظر مى رسد كه در نيمه اول قرن شانزدهم / قرن دهم هجرى، صورت فعلى اش را

ارزش کتاب «الف لیلة و لیله» از جمت ادبی ناچیز است. اسلوبش به اختلاف زمان و مکان و عرف و شخص متفاوت است. در سراسر آن اسلوب هندی رایج است ولی در داستانهای اضافی اسلوب عربی. بعضی از داستانهای آن چونقصهٔ سندباد و قمر الزمان و علی با با از جمت خیال پردازی و کشش ممتازند و بعضی نیز خنك و از حیث اسلوب ضعیف.

در هرحال کتابی است آسان با عباراتی ساده و الفاظی بازاری و پر از حشو و زواید، از جهت پر حرفی و صراحت و بیآزرمی در گفتار، شبیه محاورات عوام مردم است.

«الف ليلة و ليله» در مشرق و مغرب بارها بهچاپ رسيده است.

نخستین چاپ آن در سال ۱۸۱۴ درکلکته انجام گرفت. الاب صالحانی الیسوعی هم در بیروت آن را در چهار جلد تهذیب و به صورت پاکیزه ای چاپ کرده است. «الف لیلة و لیله» به اکثر زبانهای عالم ترجمه شده و در نویسندگان شرق و غرب تأثیری شگرف داشته است.

**بعضى مراجع:** محمودتيمور: نشوءالقصه و تطورها ــ القاهرة ١٩٣۶. موسىسليمان: الادب القصصى عندالعرب ــ بيروت ١٩٥٥. ه. ار. جب: الادب ــ فى كتاب «تراثالاسلام» الجزء الاول ــ القاهرة ١٩٣۶ ــ

1

۱

(

ص ١۴٩ ــ ٢٢١. فؤاد افرام البستانى: عنترة التاريخ و عنترة الاسطورة ــ المشرق ٢٨ ــ ص ۶۳۵، ۵۳۴. الآنسة سهير القلماوى: الف ليلة و ليلة ــ القاهرة ١٩۴٣. احمدحسن الزيات: الف ليلة و ليلة، تاريخ حياتها ــ مجلة الجمع العلمى العربى ١٢ ص ١٢٩، ٢٥٢، ٢١٤، ٢٨٢.

- M. Hartmann: Roman d'Antar in Encycl. de l'Islam, t. I, 366-367.
  Nikita Elisséeff: Thèmes et motifs des Mille et Une Nuits Beyrouth 1949.
- Francesco Gabrielli: Les Mille et Une Nuits dans la Culture européenne. Cahiers de l'Est, 2° série — 6° vol., 73-85.

فصل دهم مقامات

مقامه چیزی است همانند داستان کوتاه که در پیرامون یك قهرمان موهوم دور میزند و سرگذشت او را روایت میکند. قهرمان مقامه مردی است سخت حیله گر که تمام همتش مقصور به اندك رزقی است که از راه گدائی به دست آورد، بنابراین موضوع داستان مقامه گدائی و خدعه و حیله و فریب است. مقامه میدانی است برای نکته پردازی و نشان دادن مهارت و استادی در رهایی از تنگناهای زندگی از راههای پیچ در پیچ و به نوعی خاص در نشان دادن قدرت لغوی و ادبی نویسندهٔ آن. در اینکه مقامه نویسی از چه زمانی آغاز شده میان مورخان و ادبام اختلاف

است. حریری در مقدمهٔ مقامات خود و قلقشندی در صبح الاعشی و بعضی دیگر میگویند که بدیعالزمان واضع فن مقامات بوده است. اما جرجی زیدان معتقد است که بدیعالزمان مقامات خود را به شیوهٔ رسائل امام لغویان ابوالحسین احمدبن فارس (۹۹۹ م/ ۳۹۰ ه) نگاشته است. نیز دراینکه آیا بدیعالزمان واضع این فن است یا ابن درید (۹۳۳ م/ ۳۲۱ ه) میان اهل تحقیق اختلافی شدید است. مثلا ابن عبدربه صاحب العقد الفرید و ابن قتیبه، ظهور مقامات را به دوره ای پیشتر از بدیع الزمان برمی گردانند و حصری معتقد است که چون بدیعالزمان دید که ابوبکر محمد بن الحسن بن درید الازدی چهل حکایت غریب آورد و گفت آنها را از سرچشمه دل خود استنباط کرده است.. و آنها را از الفاظ عجمی و نامانوس بینباشت، به معارضه با او برخاست و چهل مقامه در گدائی به قلم آورد.

اما رأی ارجح در این مسئله این است که فن مقامه نویسی به تدریج در روایت قصه ها و اخبار پدید آمد و فضیلت بدیع الزمان در این است که آنها را تنظیم کرده و به شکل خاص فنی خود درآورده است که این شکل خاص را در حکایات ابن درید نمی بینیم. زیرا حکایات او اولا مسجع نیستند ـ و نیز، در پیرامون یک قهرمان

دورة استقرار - نثر فني

واحد هم دور نمیزنند و از حیث صناعت لفظی و بیانی به پایهٔ مقامات بدیع الزمان نمی رسند، همچنین حاوی نوادر واخبار نیستند و به وقایع زمان واعلام تاریخ اشارتی ندارند و باندازهٔ مقامات بدیعی از حکم و امثال و نکات و لغات و آداب سرشار نمی باشند.

بدیعالزمان از حکایات ابن درید استفادهٔ بسیار برده است. همچنین به شیوه-های ترسل و نثر مصنوع که به آرایشمهای لفظی مخصوصاً سجع اهمیت فراوان می-دادند اهتمام شدید دارد. نیز اوضاع و احوال اجتماعی زمانش و نیز از نموعی ادبیات که به «ادبالحرمان» معروف شده استفاده کرده و مقامات خود را ترتیب داده است. مقامات او تصویری است از حرفهٔ گدایی که در آن روزگاران در جامعه رواج داشته است. و از حیث اسلوب تابع ذوق ادبی شایع زمان است که سجع و محسنات بدیعی را می پسندیدند و نثر را باحکم و امثال و اشعار می آراستند.

اما در مورد ارزش ادبی مقامات باید گفت که مقامات اگر چه در قالب داستان نوشته شده اند ولی ارزش واقعی داستانی را ندارند، زیرا از مهمترین خصوصیات داستان یعنی گره و شخصیتهای ممتاز داستانی و تحلیل روانی و تعلیم اخلاقی به دوراند. بلکه نیرنگهایی است برای بیان زندگی گدایان که همه به یك صورت نگارش یافته اند و بیش از آنکه در آنها به موضوع پرداخته شود به اسلوب پرداخته شده و یك سلسله مواعظ و نکته های شیرین، و لغزهای لغوی و نحوی را با بیانی جزل و پر از غرائب لفظی در شیوه ای سبع بیان می کند. بنابراین مقامات چنانکه این الطقطقی گوید تنها فایده ای که دارند برای تمرین انشاء و آگاهی بر مذاهب نظم و نثراند. و نیز پاره ای از حکم و تجارب در مطاوی آنها آمده است. ولی چون داستان بر اساس گدایی بنا شده، موجب آن می شود که همت خوانندهٔ آنها به پستی گراید، یعنی اگر از سویی فایده ای در بردارند از سوی دیگر زیانمند هستند.

اما از جم**ت تاریخی** مقامات تصویری است جزئی از زندگی مردم در دورهای که گدایی و کلاشی حرفهای بهشمار میآمده است و بارها ابوالفتح الاسکندری در مقامات بدیعالزمان از روزگاریکهدرآن حماقت برتعقل برتری یافته نکوهش میکند:

> هــذا الزمــان مشوم كمـــا تــراه غشوم العمق فيــه مليــح والعقل عيب ولوم والمال طيف ولكــن حـــول اللئام يعوم «اين روزگار نحس است و همچنانكه مىبينىاش ستمكار، حماقت در آن مليح است و عقل عيب و فرومايكى است. مال، خيالى و رويائى است ولى بركرد لئيمان مىچرخد.»

اصحاب مقامات: بدیعالزمان راه مقامهنویسی را کشود و پس از او گروهی از ادباء قدم در این راه نهادهاند و از آن پس از میان ادباء کمتر کسی توان یافت که در این،سیر کام نزده باشد. اما مشهورترین مقامهنویسان عبارتند از، بدیعالزمان الهمدانی و ابومحمد القاسم الحریری درعهد عباسی، و شیخ ناصیف الیازجی در عهد نهضت و ما در اینجا به بحث دربارهٔ بدیعالزمان و حریری می پردازیم و یازجی را به عهد نهضت حوالت می کنیم.

بديعالزمان الهمدانى (٩۶٩\_٧٠٥ م/٣٥٨ ه)

# زندكى

ابوالفضل احمدبن الحسین معروف به بدیع الزمان در همدان متولد شد و در آنجا پرورش یافت. لغت را از ابن فارس، لغوی مشهور، آموخت، آنگاه به سیر و سفر پرداخت از خراسان و گرگان و سیستان و افغانستان دیدار کرد. در نیشابور به سال ۹۹۲ م/۳۸۲ ه با ابوبکر الخوارزمی مناظره کرد. و برای آنکه شهرتی کسب کند و نزد پادشاهان مقامی رفیع به دست آورد کوشید تا به انواع حیل و هوشیاری بر او غلبه یابد.

بالاخره در هرات اقامت گزید و به دامادی ابوعلی حسینبن محمدالخشنامی موفق شد و از آن پس سامانی گرفت و بهیاری او آب و ملکی حاصلکرد وزندگیاش نیکو شد. در سال ۱۰۰۷ م/۳۹۸ ه هنوز به چهل سالگی نرسیده بود که وفات کرد. او در حافظه و هوش و سرعت انتقال و نیروی بدیهه نابغه بود.

#### آلاار

از مقامات او پنجاه و یک مقامه بهدست ما رسیده است. این مقامات بهسال ۱۲۹۸ ه درآستانه وسپس در بیروت باشرح مختصریاز شیخمحمدعبده چاپ شده است.

مقامات بديعالزمان شامل موضوعات ادبي، لغوى، كلامي و اخبار است.

راوی مقامات او مردی است به نام عیسی بن هشام که مرد سفر و تجارت است و توانسته است با نیرنگهای خود با روزگار چموش به مبارزه برخیزد. قهرمان آنها ابوالفتح الاسکندری است. ابوالفتح را خرد وفرهنگ وسیع است. نیکوشعر میگوید و در دشوار ترین مباحث لغت و نقد و ادب و اردمی شود و در عین اعتماد به علم و رای خویش پیروز مند از آن و رطه بیرون میآید. در هیچ مبارز تی شکست نمی خورد، و هیچ حیله و ترفندی را به کار نابسته رها نمی کند. زندگی را نیکو آزموده است و شیرین و تلخ آن را چشیده است و کوشیده است تا بر این روزگار عاری از شفقت به انواع گونه گون گدایی، نیرنگ بزند و بر ای و صول به این مقصود شیوه های مختلف را بیاز ماید. گاه خطیبی است که بر سر مردم گوهر سخن نثار می کند وگاه شعبده بازی است که به کارهای شگفت انگیز و مضحك و مکر و دروغ خود مردم را مسعور

خویش میسازد.

í

ý

ł

اما آنچه ابوالفتح الاسکندری آن مرد خردمند و دانا را بدین کار واداشته - کاریکه شایستهٔ چون او مردی نیست - روزگار است. روزگارکه براو و بر دیگر اهل دانش و ادم سخت گرفته. او نیز راه دزدی و گدائی را برگزیده است.بیآنکه بیندیشد که اینکار به مروت وکرامت آدمی لطمه میزند. زندگی او یك سلسله سفر و ماجراجوییهاست در طلب مال. در عراق و فارس و سیستان و خراسان و قزوین و طبرستان و ارمنستان و آذربایجان و اهواز و بلاد عرب شهری نیست جز آنکه بدان داخل شده و از گردش روزگار به پستی و بلندی افتاده و گفته است:

ویحك هذا الزمسان زور فسلا یغرنك الغسرور لا تلتزم حالة، ولكسن در بسالليالى كما تدور «واى برتو اين روزگار باطل است، پس شيطان ترا نفريبد. خود را پاى بست يك حالت مساز و با روزگار به هر سان كه گردد بگرد.»

از اینرو است که ابوالفتح را در مقامهٔ الساسانیه می بینیم که رئیس جماعت بنی ساسان (گدایان) است و در مقامهٔ الخمریه مردی زاهد و پار ساست که در نماز بر مردم امامت میکند و آنان را از شرب خمر و ارتکاب معاصی باز می دارد. و در مقامهٔ القزوینیه در لباس غازیان و مجاهدان برای مردم سخن میگوید و به نبرد با رومیان تشویقشان میکند و در مقامهٔ القردیه (میمون) عنتر بازی است که عنتر خود را به رقص می آورد و مردم را می خنداند و در مقامهٔ الموصلیه کذابی است که دعوی زنده کردن مرده و دفع شر و بلا میکند و در همه اینها گویی این اصل ماکیاولی را پیش چشم دارد که می گوید «هدف وسیله را توجیه میکند.»

بدیعالزمان در مقامات خود تنها هدف تکنیکی را در نظی ندارد، او قبل از هر چیز متوجه یک هدف تعلیمی است. از اینروست که ابن الطقطقی میگوید: از مقامات سودی جز تمرین انشاء و آگاهی بر مذاهب نظم و نشر، حاصل نمیشود و بدین مقصود بدیعالزمان کتاب خود را از انواع اسالیب بیان و بدیع و از الفاظ غریب آکنده ساخته است. و هرمقامهای از مقامات او تا آنجا که ممکن است مجموعهای است از فوائد لغوی و بیانی و عروضی. اگر چه گاهی خود را مقید به سجع نساخته است ولی سخنش به انواع صنایع بیانی و بدیعی آراسته است.

به هر حال او در مقامه های طولانی خود امکان یافته تا پاره ای از داستانها را که رگ حیات در آن میزند و از زیبایی و سودمندی خالی نیست بپروراند. مثلا در مقامه های مضریه و اسدیهٔ او جنبه های نیرومند داستانی دیده می شود ولی تطویل و تکلف و آرایشهای لفظی و اهتمام به جنبهٔ تعلیمی، آن را سخت تحمل ناپذیر کرده است.

از مقامات بدیعالزمان، ظرافت و شوخطبعی او آشکار است.

حريري (٥٩ه-١-١٢٢٢ م / ٤٣۶ـ٥١٩ هـ)

زندگي و آثار

ابومحمد قاسم بن على العريرى در مشان (ميشان) نزديك بصره متولد شد. زندگى اش را در بصره سپرى ساخت. از او آثارى چند بر جاى مانده است. از آن جمله است «درة الغواص فى او هام الخواص» و آن كتابى است در نقد. در آن اغلاط نويسندگان را برمى شمارد. و نيز ارجوزه اى در نعو موسوم، «ملعة الاعراب فى النعو» اما مشهور ترين اثر او «مقامات» اوست.

حریری به تقلید از بدیع الزمان پنجاه مقامه نوشته است. گویند این مقامه ها را برای شرف الدین ابو نصر انوشیروان بن خالد بن محمد القاشانی وزیر المسترشد بالله ۱۱۱۸ م/۵۱۲ ه –۱۱۳۴ م/۵۲۹ به رشتهٔ تحریر در آورده است. مقامات حریری مورد توجه علمای مشرق و مغرب گردیده و برآن شرحهای بسیار نوشته اند. مهمترین این شروح عبارتند از: شرح المطرزی (۱۱۹۳ م/۵۹۰ ه) و شرح العکبری (۱۲۱۹ م/۶۱۶ ه) و شرح الشریشی (۱۲۲۲ م/۶۱۹ ه) مقامات حریری به زبانهای فرانسه، انگلیسی، آلمانی، ترکی و فارسی و غیر آن ترجمه شده است.

حريرى نوشتن مقامات را از مقامة چمهل و هشتم كه موسوم است به «المقامة الحراميه» در سال ۱۱۰۱ م /۴۹۵ ه آغاز كرد و به سال ۱۱۱۰ م/۴۰۴ ه كتاب خود را به پايان آورد.

مقامات حريری بر پيرامون نيرنګ و ترفند ګدايان میچرخد و ګاه چون مقامه الصناعيه شکل دينی و اخلاقی به خود میګيرد و ګاه چون مقامهٔ القطيعيه و مقامهٔ الواسطيه شکل ادبی و فکاهی و ګاه چون مقامهٔ الرحبيه در بادهګساری و هرزګی است.

حریری مقامات خود را از زبان حارثین همام که مردی سیاح و با عزتنفس و دور از راه و رسم دزدان است روایت میکند. اما قهرمان آن ابوزیدالسروجی است او گدایی است که ایزار کارش گشاده زبانی و سعر بیان اوست.

مقامات حریری از جهت گرایش تعلیمی شبیه مقامات بدیعالزمان است. حتی برتر از آن. زیرا مقامات بدیعالزمان آسانتر و تکلف در آن کمتر و از حیث وقایع و حوادث مبتکرانه تر است. اما مقامات حریری در ورطه سجع و تعقید و صعوبت اداء مطلب سخت فرو رفته است. کنایه های پی در پی آن را به صورت لغز و معما درآورده و رموز نعوی و مسائل فقهی و فتاوای لغوی چون برخی اشتقاقات و ابنیهٔ غریب و لغات نامانوس سراسر آن را در برگرفته است. حریری بازی با لغات را به جایی رسانیده که عبارات او گاه از آخر هم که خوانده شوند همچنانند که از اول مثل این عبارت «کبر رجاء اجر ربگ» یا جمله هائی می سازد همه از حروف نقطه دار یا حروف بی نقطه یا حرفی بدون نقطه و حرفی نقطه دار. حریری با این اعمال عقول بسیاری از مردم زمان خود و کسانی را که بعد از او آمدند مخصوصاً در دوره انعطاط فریب

داد.

آری مقامات حریری از حیث صنعت دقیق تر از مقامات بدیے الزمان است. شعرش نیز از آن بہتر و تعمق او در لغت و آوردن مثلها و آنچه به نحو و انواع اشتقاق مربوط می شود از بدیع الزمان بیشتر است. عبارات او کوتاه و گاه آهنگین است و با وجود آنهمه صنعت که در آن بکار داشته به حلیهٔ بلاغت آراسته است.

بعضى مراجع: محمود غناوى الزهيرى: ادب فى ظل بنى بويه \_ القاهر، ١٩٢٩ ص ٢٢٢\_. محمود تيمور: نشوء القصه و تطورها \_ ص ٣٥\_.٣٨ شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى \_ القاهر، ١٩٢۶ ص ١٥٠\_١٥. انيس المقدسى: تطور الاساليب النثرية فى الادب العربى \_ بيروت ص ٣٧٥\_. ٢١٢.

على الجندى: بين الخوارزمى و المهمدانى ــ الرسالة ٨ (١٩٣٠) ص١٣٥. عبده حسن الزيات: موازنه بين مقامات البديع و مقامات الحريرى الحديث ٢ ص ١٣٢\_١٩٢.

فصل يازدهم تاليف و تصنيف در ادب و نقد ادبي

ابوالفرج الاصفهاني - ضياءالدين بن الالير - ديكر مؤلفان

تألیف و تصنیف از اواخر دورهٔ اموی راه خود را آغاز کرد و در دورهٔ اول حکومت عباسی رنگت ترجمه و نقل بهخود گرفت و چون عرب از دورهٔ تحصیل به دورهٔ هضم و ابتکار رسید در سراسر بلاد در همهٔ میادین فکر آثار بسیاری پدید آورد و دانشمندان در علم و در هرفنی نبوغ و ابتکار خود را نشان دادند و از این میان ادبیات و نقد سهم بیشتری بهخود اختصاص دادند. تألیف ادبی گرایش علمی و فلسفی بهخود گرفت و نوشتن احوالات شعرا و نویسندگان مورد توجه واقع شد و نقد ادبی در شعر و نشر رواج فراوان یافت.

از کسانی که به نگارش شر حالها پرداختند می توان از ابوالفرج الاصفهانی صاحب «الاغانی» و ابو منصور الثعالبی صاحب «یتمة الدهر فی محاسن اهل العصر» نام برد و از کسانی که به نقد ادبی پرداخته اند، آمدی، صاحب کتاب «الموازنه بین ابی تمام و البحتری» و صاحب بن عباد صاحب کتاب «بیان عیوب المتنبی» وقاضی الجرجانی صاحب «الوساطة بین المتنبی و خصومه» و ضیاء الدین بن الاثیر صاحب «المثل السائر فی الادب الکاتب و الشاعر» را می توان نام برد.

ما در این فصل به بحث دربارهٔ ابوالفرج اصفهانی و ابنا ثیر می پردازیم و بیش از ذکر ابنا ثیر نگاهی به نقد ادبی می افکنیم و دربارهٔ دیگر مصنفان، شرح مختصری می آوریم.

> الف – ادبیات ابوالفرج الاصفهانی (۸۹۷\_۹۶۷ م / ۲۸۴\_۳۵۶ ه)

زند كى - ابوالفرج على بن الحسين القرشى الاصفهانى، عربى الاصل وازخاندان اموى

بود و نسبت به مروان بن الحکم می رسانید. در اصفهان متولد شد، و برای تحصیل علم به بغداد رفت. در آنجا نحو و لغت و فقه و انساب و سیر و حدیث آموخت و نیز با طب و نجوم و موسیقی آشنایی یافت. دانش و فرهنگی که آموخته بود، انتقال و آمد و شد میان دربارهای بغداد و حلب و پایتختهای ایران را برایش آسان کرده بود، زیرا به هرکجا که وارد می شد، مقدمش را گرامی می داشتند. مخصوصاً در نزد صاحب بن عباد و مهلبی ـ وزیران آل بویه ـ مقامی ارجمند یافت.

آثار

l

ł

ą

ابوالفرج را در ادب وتاریخ آثار بسیار بوده که از آن میان جز «کتاب الاغانی» که مهمترین آثار اوست، چیزی به دست ما نرسیده است. «اغانی» کتاب مفصلی است که نویسنده در آن آوازها و آهنگهایی را که در زمانش شایع بوده جمع آوری کرده است. بنای کتاب بر همان صد آهنگهایی را که در زمانش شایع بوده جمع آوری کرده است. بنای کتاب بر همان صد آهنگهایی استکه ابراهیم الموصلی به امر هارون الرشید برگزیده بود، و ابوالفرج چند آهنگی استکه ابراهیم الموصلی به امر هارون الرشید آمنت بنای کتاب منه می المت الموصلی معان مد آوازها و آهنگهایی را که در زمانش شایع بوده جمع آوری کرده است. بنای کتاب بر همان صد آهنگی استکه ابراهیم الموصلی به امر هارون الرشید برگزیده بود، و ابوالفرج چند آهنگ دیگر هم بر آنها افزوده است. او در این کتاب آهنگ و توقیع آن را ذکر می کند، آنگاه به شرح حال صاحب آن می پردازد و در ضمن آن از شعرا و ادبا و مغنیان از زن و مرد نام می برد و او در همهٔ این احوال جد و هزل و آثار و اخبار و سیر و اشعار را به هم می آمیزد. به قول ابن خلدون «اغانی دیوان عرب و در بردارندهٔ علوم مختلفی است که برای آن قوم فراهم شده است.» دیوان در این کتاب و هزل عرب و در بردارندهٔ علوم مختلفی است که برای آن قوم فراهم شده است.» و گویند که ابوالفرج برای گردآوردن آن پنجاه سال وقت صرف کرده است.

کتاب «اغانی» بهسال ۱۲۸۵ ه (۱۸۶۸ م) در بیست جلد در مصر و بار دیگر در سال ۵۹۸ههه ۱۹۰۶ م در بیست و یك جلد باز هم در مصر بهچاپ رسیده است. کتاب «اغانی» را ارزش فنی عظیمی است. ابوالفرج در نگارش آن اسلوب داستانی را در عین ایجاز بلیغ و متانت به کار برده است. مكالمات میان اشخاص و ذکر چملههای معترضه به کتاب روح تازه ای بخشیده است. هر شخصیتی در داستانهای «اغانی» در جوی که مناسب با اوست حرکت میکند و در صحنه ای که خاص زمان اوست نقش خود را ایفا مینماید و بهزبانی که ویژهٔ خود اوست، یا در میان قوم یا در زمانش متداول بوده سخن میگوید. از این رو کتاب «اغانی» از حکایتها و اقوال سخیف و ناهنجار خالی نیست.

اما ارزش تاریخی کتاب آشکارتر از آن است که به بیان آید، در آن ذکر ایام عرب و اخبار و انساب و وقایع و طرق معیشت و دیگر احوال آن قوم آمده است. اغانی از معلومات ادبی و جغرافیائی وهنری انباشته است. و آن یکی از منابع موثق و مورد اعتماد تاریخ ادبیات عربی در عصر جاهلی و سه قرن اول اسلامی است.

پس شگفتی نیست اگر پادشاهان برای دست یافتن به آن به رقابت هم برمی۔ خاستند. صاحب بن عباد در وصف آن میگوید: «اغانی کتابی است مشحون از منتخباتی همه زیبا و قطعاتی همه بدیع که هم زاهد را به کار می آید و هم عالم را و هم کاتب و ادیب را و هم سلحشور جنگجو را و هم پادشاه را هم رعیت را» صاحب می گفت که در کتابخانهٔ او صد و هفده هزار جلد کتاب است ولی همدم شبهای او « «اغانی» است و بس.

#### ابن قتيبه (۸۲۸\_۸۸۹ م / ۲۱۳\_۲۷۶ ۵)

ابومحمد عبدالله بن مسلم بن قتیبهٔ دینوری، ایرانی الاصل، و از پیشوایان ادب و صاحب تألیفات بسیار است. در بغداد متولد شد و در کوفه سکونت گزید و سپس چندی بر مسند قضای دینور استقرار یافت. از این رو به دینوری منسوب شد و در بغداد چشم از جهان فرو بست. ابن قتیبه بسیاری از علوم زمان خود را چون لغت و نحو و ادب و شعر و حدیث و فقه و تاریخ و مذاهب آموخت. کار او بیشتر جمع و تألیف مطالب بود ولی از تألیفات او برنمی آید که شخصیتی نیرومند بوده باشد. جاحظ را خوش نمی داشت و براو انتقادهایی در حد مسخره روا می داشت

آثار او فراوان است و مهمترین آن «عیونالاخبار» است. «عیونالاخبار» ده باب دارد: دربارهٔ پادشاهان، در جنگ، در سروری، در طبایع و اخلاق مذموم، در علم و بیان، در زهد، در باب برادران، در حوائج، در طعام و در زنان. ابنقتیبه مانند جاحظ برای دفع ملال خوانندهٔ خود نکتههای مضحك آورده است و لی بیشتر از جاحظ پای بند ترتیب است و كمتر از او از سیاق مطلب خارج گردیده است. دیگر از آثار او «ادبالكاتب»، و «الشعر و الشعراء» است.

#### ابوالعباس المبرد (۸۲۶-۸۹۸ م / ۲۱۰-۲۸۵ ه)

ابوالعباس محمدین زیدین عبدالاکبی الازدی، معروف به مبرد در بغداد متولد شد. مبرد از پیشوایان لغت و ادب است در زمان خود. مهمترین آثار او «الکامل فیالادب» است.

در این کتاب انواع گوناگون موضوعات و نمونههای ادبی را از منظوم و منثور گرد آورده است. اما از آنجا که نویسنده بیشتر سعی در دفع ملال از خواننده داشته، وحدت تألیفی در آن ضعیف است.

# ابوابكر الصولى (٩۴۶ م / ٣٣۵ ه)

ابوبکر محمدبن یعییبن عبدالله الصولی از علمای ادب و تاریخ است. به خاطر مهارتی که در بازی شطرنج داشت، به شطرنجی مشهور شده بود. در بصره وفات کرد و میراث گرانبهایی از آثار خود را برجای نهاده که بیشترین آن از میان رفته است. از مشهورترین آثار اوست: «کتاب الاوراق فی اخبار آل العباس و اشعارهم» و «ادب الکاتب». صولی به جمع آوری دیوان چند تن از شاعران عباسی اهتمام ورزیده است.

# ابومنصور الثعالبي (٢٧ م / ٢٢٩ ه)

ابومنصور عبدالملك بن محمد الثعالبی در نیشابور متولد شد و درادب مهارت یافت تا آنجا که بزرگترین ادیبان عصر خود گردید. او را تألیفات بسیار است و مشهورترین آنها عبارتند از: «یتیمةالدهر فیمحاسن اهل العصر» که آن را در چهار جلد ترتیب داده است و اخبار شاعران قرن چهارم هجری را در آن گرد آورده و شاعران هرسرزمینی را در یك باب آورده است: چون شاعران شام شاعران مصر و مغرب و شاعران موصل و شاعران بصره، سپس عراق و بغداد. آنگاه به ذکر محاسن دولت سامانی و شرح حال شاعران آن پرداخته و از فضلای خوارزم یاد کرده است. او در اثر خود شیوهٔ ایجاز را به کار برده و بیشتر مواقع به ذکر مقام ادبی شاعر آنهم با اسلوبی مسجع و نیز ذکر ابیاتی از شعر او بسنده کرده است.

#### ب \_ نقد ادبی

نقد، فن بعث دربارهٔ آثار و بیان ارزش و تمییز میان اسالیب مختلفه است. و ما این فن را در تطورات تاریخی و مظاهر آن در ادب از آغاز پیدایشش در جاهلیت تا به امروز دنبال میکنیم و به ذکر اصولی که ناقدان در هرعصری اساس احکامشان قرار داده اند می پردازیم. و نیز دراین فصل برتاریخ نقد و تطور آن تا آخر دورهٔ عباسی اکتفا میکنیم ودنبالهٔ بحث را در «عصر نهضت» می آوریم زیرا در این دوره است که نقد به شیوهٔ نوین آغاز می گردد و با گذشت روزگاران شکفته تر می شود. قرن بیستم یکی از پربارترین دوره های نقد و تحلیل ادبی است.

# نقد ادبی در جاهلیت

l

۱

1

Í

é

ţ

á

Á

ادب انشائی و ایجادی، ادب وصفی یا نقد ادبی را ایجاب میکند. نقد ادبی از خواطر و احکام و عواطفی که ادب انشائی در نفس بر می انگیزد، تعبیر میکند خواه به صورت اعجاب باشد یا انکار یا طنز و ادب چون در زمان جاهلیت مورد توجه بود لازم میآمد که با آن نوعی از نقد که موافق طبیعت مردم عصر جاهلی باشد پدیدار شود. این نقد غالباً بر اساس فطرت بود و بر اصولی آشکار یا شیوه هایی پیچیده مبتنی نبود. بیشتر قوانین نقادان عصر جاهلی این بود که شعر هرشاعر را چدا و بریده از عوامل مختلف، حتی بریده از شخصیت شاعر و شیوهٔ ادبی او وجدا از دیگر اشعار او بررسی کنند. در عرف آنها ارزش شعر بر ساخت خارجی و معانی بودند یا معقد و نامانوس و قافیه یا با سنن شعری تطبیق می کرد یا برخلاف آن بود و معنی نیز یا مرذول بود یعنی در آن غلو بسیار آمده بود و برغیر آنچه باید بدان اسناد داده شود اساد داده شده بود یا معبول بود، یعنی بر سیاق طبیعت جاری بود و اسناد داده شود اساد داده شده بود یا معبول بود، یعنی می کرد یا برخلاف آن بود و معنی نیز یا مرذول بود یعنی در آن غلو بسیار آمده بود و برغیر آنچه باید بدان

اما در مورد بیان مقام و منزلت شاعران، نقد ادبی جاهلی برای تمجید از

سخنوری گاه او را با دیگر همتایانش مقایسه میکند و او را از دیگران برتر میشمارد، همچنانکه نابغه را براعشی واعشی را برخنساء و خنساء رابرحسان برتری میدهد یا حکم کلی میدهد و شاعری را برتمام شاعران عرب تفوق می بخشد، و شاعری با قصیده ای یا بیتی شاعرترین شاعران عرب به شمار می آید.

نقادان عصر جاهلی، نقد خود را در عباراتی کوتاه و احکامی قاطع بیان میکردند و کمتر به حجت واستدلال متوسل می شدند. گاه خود شاعر یا قصیده ای از آن او را جهت بیان منزلت شاعر لقبی می دادند، مثلا قصیدهٔ سویدبن ابی کاهل را با این مطلع:

بسطت رابعة الحبل لنا فوصلنا العبل منها مااتسع

«يتيمه» يعنى بىھمتا مىناميدند.

این نقد را هدفهای علمی نبود. ناقد بیشتر تأثیر روانی را در نظر میگرفت. یا برای آن بود که یاران و هم پیمانان خود را نام آور سازد و آنان را برخصمهایشان پیروزی ببخشد. نقادان دورهٔ جاهلی معمولا خود شاعران بودند، یعنی از کسانی که نهضت ادبی عصر جاهلی را بوجود آورده بودند. و چون نقد مبتنی براحساس و ذوق فطری و شخصی، در تشخیص اثر بود، بنابراین سطحی بود و آمیخته به او هام بود اگرچه بر بیشتر مواقع به سبب شایستگی ناقد درادراك زیبایی ادبی برجاده صواب بود.

### نقد ادبی در عصر خلفای راشدین و اموی

نقد در اوایل این دوره همچنان براحساس فطری متکی بود. گاهگاهی نیبز حکم را برهان و تعلیلی همراهی میکرد. اما کمکم دگرگون شد و رو بهگسترش نهاد و بااندکی دقت همراه گردید و به تعریف بعضی ویژگیهای قالب ومعنیگرایید. از عواملی که این حرکت را یاری نمود یکی نفوذ مجامع ادبی در مکه و دمشق و مدینه بود ودیگر انتشار غناء. از این پس ناقد، هم به آهنگت موسیقی در اوزان و الفاظ توجه نمود و هم به معانی از جمت تناسب با آن. علاوه براینها صحت احساس شعری و عمق آن نیز مورد توجمش قرار گرفت. پس میان شعر منسجم و روان با شعر متعسر و دشوار، و میان شعر مؤثر چون شعر عمربن ربی ربیعه و شعر خشك و جامد چون غزل فرزدق فرق نهاد و نقادان دریافتند که شاعران به طبقاتی تقسیم میشوند و برای آگاهی از این طبقات باید دید که چگونه از عهدهٔ موضوعات شعری برمیآیند و در آن موضوعات آثار والا پدید میآورند.

# نقد ادبی در عصر عباسی

نقد ادبی همچنان راه تطور خود را طی میکرد تا به عصن عباسی، عصن علم و تحقیقات علمی و مناظرات فلسفی و دینی و گفتگوها ومناقشات ادبی و نزاع میان

دورهٔ استقرار ــ نثر فنی

طرفداران قدیم و جدید رسید. دراین عصر نقد ادبی گامهای بزرگی بهجلو برداشت و کوشید تا خود را از تأثیر عصبیتها و اهواء و هیجانات عاطفی بهدور نگهدارد و بهاحساس و شعور ملایم و تحلیل و برهان و تعلیل پدیدههای ادبی وارجاع هرچیزی بهاصل و سببی متکی شود بنابراین برای نقد قواعدی دقیق و قوانینی منظم وضع گردید.

زندگی جدید در نقد ادبی تأثیری شگرف نهاد، نه تنها در ظواهر بلکه در جوهر آن و نیز در مزاجهایی که احکام نقد را صادر میکردند و در فرهنگی که از آن سرچشمه گرفته بود. نقد در این دوره از حیث آراء و نظریات هم برپایه میراث دورههای پیشین استقرار داشت و هم براساس ثروتی که از این حرکت نوین بهدست آمده بود، چون بلاغت و منطق و فلسفه و جدل. و از سه گرایش منبعث شده بود: یکی گرایش اهل لغت که خود یاران سبک قدیم بودند، زیرا قبل از هرچیز به ترکیبات لغوى و جستجو در ريشهٔ الفاظ و تحديد مدلولات آنها و روايت شعر و شرح معانى آن می پرداختند، گاه نیز در مباحث ادبی چون مفاضله میان شعرا توجه می کردند. ولی خیلی اندک به تحلیل عناصر نوین شعر رغبت نشان میدادند. و دیگر گرایش ادبا چون «قاضی جرجانی». اینان ادب قدیم را نیکو میشناختند و با این شناخت به ادب جدید روی آوردند آنگاه عناصر آن را مورد نقد قرار دادند و با عناصر قدیم مقایسه کردند بیآنکه تحقیقات خود را دستهبندی کنند یا دلایلی اقامه نمایند به طور کلی نقدشان قائم به ذوق ناقد بود. سوم گرایش علمائی بود که از معارف بیگانه متأثر بودند، چون قدامةبنجعفر. اینان در نقد خود برعلم بلاغت و منطق متکی بودند و آثار ادبی را با مقیاس آن دو علم میسنجیدند. اینک بهذکر چند تن از ناقدان می پردازیم:

# ضياءالدين بن الاثير (١١٩٣هـ ١٢٣٩ م / ٥٥٨ - ٥٣٧ ه)

زندگی

đ

ş

ابوالفتح ضیاءالدین نصرالله بن محمدالشیبانی درجزین و ابن عمر متولد شد و در موصل پرورش یافت و ادب آموخت. آنگاه به سلطان صلاح الدین پیوست و کاتب او شد و پس از او به فرزندانش پیوست و وزارت الملك الافضل نورالدین را به عهده گرفت. سپس قصد مصر کرد و به خدمت الملك العادل درآمد. اما طولی نکشید که مصر را به قصد شام ترك گفت و در حلب به الملك الظاهر پیوست. از حلب به موصل رفت و دبیری امیر آن دیار ناصرالدین فرزند الملك الظاهر را به عمده گرفت. امیر او را برای انجام مهمی به بغداد فرستاد در آنجا وفات یافت. زندگیش همه اضطراب خوی زیادت طلبی و حب جاه و رغبت به قدرت نمایی و خود کامگی همواره بر شمار آنها می افزود.

آثار

از آثار اوست: کتاب «المثل السائر فی ادب الکاتب و الشاعر». البته آثار دیگری نیز دارد ولی مشهورتر از همه همین کتاب است. «المثل السائر» کتابی است متضمن قواعد ادب. همچنین در علم بلاغت بحث میکند و به ذکر اقوال متقدمین از شعراء و کتاب می پردازد آنگاه این اقوال را به طور تطبیقی مورد بررسی قرار می دهد. کتاب «المثل السائر» به سال ۱۹۳۹ م در دو جلد قطور در مصر به طبع رسیده است.

کتاب شامل یک مقدمه و دو مقاله است. مقدمه متضمن اصول علم بیان است و بحث مؤلف در آن بارهٔ حکم برمعانی است و شناخت اسالیب آن در تفسیر و تأویل، و برتری یکی بردیگری. سپس در جوامع الکلم و حقیقت و مجاز و فصاحت و بلاغت و ارکان کتابت.

اما مقاله نخست در پیرامون صناعت لفظی است و آن بردو بخش است. بخش اول در لفظ مفرد است و بخش دوم در لفظ مرکب و آن شامل انواع صنایع لفظی بدیعی است، چون سجع و جناس و لزوم مالایلزم و مغالطهٔ لفظی. مقاله دوم در پیرامون صناعت معنوی است چون تشبیه و استعاره و تجرید و تقدیم و تأخیر و امثال آن.

«المثل السائر» کتابی است که در آن گرایش به بلاغت نظری وگرایش به تعلیم و وضع قوانین غلبه دارد.

در کتاب ابنائیں روح فلسفی و روح تعلیمی و روحیهٔ ادعا و خودستایی موج میزند. روح فلسفی آن در تقسیم و تحری منطقی و ایراد ادله و شواهد و بهکار گرفتن روش جدل در اسلوب آشکار است. و روح تعلیمی آن در بیان روشن و سہولت کلام و طبیعی بودن انشاء و بیان مطالب بطور مشروح و مفصل آشکار است. ابنائیں در این کتاب چون استادی که دروس خود را بر دانشجویان علم بلاغت القاء میکند جلوهگر میشود. روش تدریس او مبتکرانه و جالب است. اما روحیهٔ ادعا و خودستائی و مباهات در تمام کتاب بهچشم میخورد. او برتر از خود هیچ دانشمندی نمی شناسد و در نویسندگی برای خود همتایی نمی بیند و همواره به رشحات قلم خود استشهاد میکند و سخت شیفتهٔ خویشتن است. کتاب «المثل السایر» بریز است از حجتهای استوار و نظریات صائب در قواعد مختلف بیان چون فصاحت

# محمدبن سلام (۸۴۶ م/۲۳۲ ه)

ابوعبدالله محمدبن سلام الجمحی در بصر، پرورش یافت و از خلیل بن احمد علم آموخت. مشهورترین آثار او کتاب «طبقات الشعرا» است و آن نخستین کتابی است که در تاریخ ادبیات عربی نوشته شده است. در روزگارانی که ادبا شعر را در نگرشهای نقادانهٔ خود پیچیده بودند و اهل لغت در تعمق بهدرك و فهم جزئیات

544

دورۂ استقرار ۔ نثر فنی

مشغول بودند، ابنسلام به بعث دربارهٔ ادب پرداخت و همانند یك دانشمند در عین اینکه تحت تأثیر روح زمان خود بود مسائل این فن را مورد بعث و شرح و تعلیل قرار داد. كتاب «طبقات الشعرا» دو مطلب را به نوعی خاص دربر دارد. یكی سخن در شعر منحول یعنی اشعاری كه به شاعران جاهلی نسبت داده شده و از آنها نیست. در این باب ابن سلام برای اثبات این نظریهٔ خود در انتحال آن اشعار از قرآن و تاریخ دلائلی اقامه میكند. و دیگر سخن در باب شاعران كه او آنها را به طبقات تقسیم میكند و بیان بریك یگر. این مطلب اساس و قرام كتاب را

ابنسلام به بسیاری از شرایطی که ناقد و نقد باید دارا باشند پی برده بود. از آن جمله ممارست و تحقیقی بود که در اثبات صحت یا عدم صحت انتساب آثار و نصوص به اشخاص به کار می برد. به عبارت دیگر نقد متون ادبی. دیگر آنکه او هر پدیده ادبی را چه اندك و چه بسیار، در مكان و زمان خاص خود مورد تحقیق و ارزیابی قرار می داد.

ابنسلام شاعران را در دورههای جاهلیت و اسلام، هریک بهده طبقه تقسیم کرد و با اینگونه تقسیم، اصولی کلی را جهت حکم درباره آنها استخراج نمود و آن اصول که مناط نقد او بود چیزی جز کثرت شعر و تعداد اغراض و موضوعات و جودت آن نبود، اگرچه باز هم کثرت بر جودت غلبه می یافت.

این راه دشواری که ابنسلام در پیش گرفته بود در درجه بندی شعرا اشکالات زیادی ایجاد کرده بود. زیرا در هیچ حالی ممکن نیست شعرا را به طبقات دهگانه تقسیم کرد هر چند منحصر به همان شعرای جاهلیت و اسلام باشد.

ابنسلام نقد فنی را چنانکه باید به پیش نبرد اگرچه به هنگام تحقیق درباره آثار، نظریات درستی ابراز میدارد و میکوشد که در تاریخ ادب عربی یک نوع تفسیر و تبویبی را که بر احکام فنی استوار باشد معمول دارد.

#### ابوالقاسم آلامدی (۴۹۸م / ۲۷۱ه)

ابوالقاسم حسنبن بشیر آلامدی از مردم بصره بود. در بعث و تعقیق، پیرامون شعر عربی روش نقادانه پیش گرفت. مشهورترین آثار او «کتاب الموازنه بین الطائیین، ابیتمام والبعتری فیالشعر» است.

آمدی در کتاب خود شیوه تازهای پیش گرفت. چون کارش به مرحلهٔ قضاوت و برتری یکی از آن دو بردیگری میرسد، میگوید: «به یاری خدا در این قسمت از معانی که آن دو شاعر طائی هماهنگ هستند یک یک معانی این و یک یک معانی آن را با هم می سنجیم تا ببینیم کدام یک در بیان آن شاعرانه تر عمل کرده اند. اما مباد که از من بخواهی تا به تو بگویم در نظر من به طور مطلق کدامیک از آن دو شاعر برتر ازدیگری است، که من چنین کاری نخواهم کرد.»

بنابراین کار آمدی فقط مقایسه و سنجش میان آن دو است بی آنکه حکمی

صادر کند.

آمدی به هنگام مقایسه و موازنهٔ میان دو شاعر، نخست دلایل یاران هریك را در تفضیل بر دیگری ذكر میكند آنگاه خود به باز جست از سرقات ابو تمام و خطاها و عیوب بلاغت او می پردازد و دربارهٔ بحتری همچنین میكند، تا آنجا كه مقایسه میان آن دو را آغاز میكند.

خلاصه آنکه آمدی در بعث و تحقیق خود صاحب سبک و روش است. و نین هرچه میگوید از روی دقت و احتیاط است وموارد خصومت را در عین آنکه خود را برکنار نگهداشته است مطرح میسازد. آمدی متهم شده بود که به نفع بعتری علیه ابو تمام موضعگیری کرده است، ولی بیشتر این است که او مردی با انصاف است و نمی خواهد به سود این یا آن از روی هوی و هوس و بدون دلیل و بینه موضعگیری کند. او آشکار میسازد که هرکس که به دفاع از این شاعر یا آن شاعر برمی خیزد این عمل او به خاطر گرایش خاص او است نه برمبنای تحقیق و تتبع.

آمدی به هنگام موازنه و سنجش آراء بسیاری در باب نقد ادبی بیان میدارد. به ذکر اسالیب بیان و بدیع و تاریخ انتقال آن از قدما به معاصران و وجوه استحسان و فوائد آن می پردازد و با ذکر این مسائل گوناگون به کتاب خود ارزش و اعتبار والائی می بخشد.

### قدامة بن جعفر (۸۸۸\_۹۸۴ م / ۲۷۵ تا ۳۳۷ ه)

ابوالفرج قدامة بن جعفر، در بغداد متولد شد. نخست مسیحی بود و بر دست المکتفی (۲۷۹ ــ ۲۹۵ ه) اسلام آورد و چندی عمدهدار امور مالی خلافت بود. از آثار او «نقدالنثر و نقدالشعر» است کتاب «نقدالشعر» تألیفی است مبتنی بر تأملات درونی نویسنده، به عبارت دیگر قبل از هر چیز در چنان تألیفی لازم میآمد که شو منظوم را مورد بحث و تحلیل قراردهد. او ابواب کتاب و بخشمای گوناگون را برحسب قوانینی که خود وضع کرده بود تقسیم بندی کرده است.

قدامه در کتاب خود شعر را تعریف میکند عناصر چهارگانه آن، یعنی لفظ، وزن، قافیه و معنی را بیان میدارد و از شروط ائتلاف این عناصر سخن میگوید و بهچهار امر دیگر که باید در شعر مورد توجه باشند چون ائتلاف لفظ با معنی و لفظ با وزن ومعنی با قافیه میرسد. سپس بهذکر محسنات وعیوب شعر در مفردات و مرکبات آن میپردازد. قدامه بیست صنعت دیگر از صنایع بدیعی را که ابنالمعتن از آنها غفلت کرده بود ذکر میکند.

از خصوصیات قدامه وضع تعدادی از اصطلاحات و تعریف برخی از پدیدههای شعری است. اما کتاب او در سیر نقد تأثیر چندانی نداشته، و کوشش او در بیشتر موارد عقیم مانده است.

دورهٔ استقرار ــ نثر فنی

قاضي الجرجاني (٢ • ٩ ـ ١ • • ١ م / • ٢٩ ـ ٣٩٢ ه)

ابوالحسن على بن العزيز بن اسماعيل الجرجانى در گرگان متولد شد و در همانجا عمدهدار كار قضا گرديد و در رى بدرود حيات گفت. او را تأليفات چندى است، و مشمورترين آنما است: «الوساطه بين المتنبى و خصومه» اين كتاب در رد كتابى است كه صاحب بن عباد در بيان معايب شعر متنبى ئوشته بود.

روش جرجانی در این کتاب روش یک قاضی فقیه و مورخ ادیب است. بیشتر وساطتهای او میان متنبی و خصمان او بر «قیاس اشباه و نظایر» مبتنی است. او کتاب خود را با این مطلب آغاز میکند که خود شخصا این معنی را لمس کرده است که اگر مردم در ارادت به متنبی یا دشمنی با او تعصب می ورزند، در هر حال هر چه گفته اند، معلول هوای نفس یا هیجان عاطفهٔ آنه است. آنگاه خطاهائی را که دشمنان متنبی براو گرفته اند بررسی میکند و بدون اینکه در رد آنها کوششی به خرج دهد می گوید که آنچه برمتنبی عیب می گیرند در کلام شاعران قدیم نیز بوده مگر بگوییم که آنها هم دچار خطا شده اند. بنابراین در دفاع از عیوبی که بر متنبی گرفته اند به جای بحث و نظر به مقایسه و موازنه می پردازد، و نتیجه می گیرد که این لحنها و غلطها و کج اندیشیها اموری است که شاعران دیگر هم بدان دچار بوده آند و هیچ شاعری از آنها مبری نخواهد بود.

#### ابوهلال العسكرى (٥٥٥ م / ٣٩٥ ه)

ابوهلال الحسن بن عبدالله بن سمل العسكرى، از مردم اصفهان بود. بیشتر عمر خود را در بصره و بغداد گذرانید. از زندگى او اطلاع زیادى در دست نیست. مشمورترین آثار او كتاب «الصناعتین النظم والنثر» است روش او دراین كتاب روش تقریرى تعلیمى است و بیشتر بر تعریف و تفسیم اتكاء دارد. با او نقد ادبى بجانب علم بلاغت كشیده شد. در نظر او، نقد آنچه را كه اكنون گفته و سروده شده است بررسى مىكند، ولى بلاغت قواعدى وضع مىكند و مىخواهد شعراء در برابر آن خاضع باشند و آن قواعد بر آنها حكم براند. كتاب ابوهلال بیانگر اوجى استكه مذهب بدیع بدان رسیده بود. زیرا نویسنده خود یكى از طرفداران علم بلاغت و بدیع است.

# برخى مراجع:

محمد مندور: النقد المنهجى عند العرب ــ القاهرة ١٩۴٨. طهاحمد ابراهيم: تاريخ النقد الادبى عندالعرب ــ القاهرة ١٩٣٧. نسب عازار: نقد الشعر فى الادب العربى ــ بيروت ١٩٣٩. احمدامين: ضحى الاسلام.

باب ششم فنون و علوم

دورهٔ عباسی از جمت ادب و علم و هنر شکوفاترین اعصار تاریخ عرب بوده است. در این دورهٔ طلائی بود که خورشید تمدن این قوم دمیدن گرفت و میوههای فرهنگ نضج یافت و درانواع علوم کتابها تألیف شد و بازار علم رونق و رواج بسیار گرفت. بغداد مهمترین کانون این پرتو افشانی عقلی و هنری بود. بغداد بررگترین شهرها بود، مقر خلافت بود و از هرسو اهل علم وادب بدانجا روی می-نهادند. جزبغداد شهرهای دیگری هم از نام و آوازه برخوردار بودند چون بصره، کوفه، دمشق، حلب و قاهره و غیره. بصره و کوفه دو پایگاه لغت و نحو بودند. در نتیجهٔ این حرکت مبارکه که خلفا در بارور کردنش سهم بسزایی داشتند، در علوم زنانهای و دینی و تاریخی و جغرافیائی پیشرفت بسیار حاصل شد و کتابهائی که از زبانهای دیگر به عربی ترجمه شده بود در فهم و فکر عرب تأثیر بسزا نهاد. از میان زبانهای دیگر به عربی ترجمه شده بود در فهم و فکر عرب تأثیر بسزا نهاد. از میان زبانهای دیگر به عربی در فلسفه، طبیعیات و ریاضیات پدید آمدند. و هنرها بخصوص معماری، نقاشی، موسیقی و ادب شکفته شدند. اینک به حرکت ترجمه و نقل در معمری، میاسی نظری میافکنیم و جنبه های مختلف جریانات علمی در این عصر را بیان

## نهضت ترجمه و اثر آن

چون روزگار فتوحات اولیه پایان گرفت و اعراب از علم و فرهنگ ملل مجاور آگاهی یافتند به اقتباس از آنها روی آوردند تا از آن میراث برای حرکتی که آغاز کرده بودند پشتیبانی فراهم آورند. ما دراین مبحث از تحول این نهضت سخن میگوئیم و شرح حال بعضی از مترجمان نخستین را که با دانش و کوشش خویش به پیشرفت آن کمك فراوان کردند باز می نمائیم. حرکت ترجمه و نقل از عصر اموی آغاز شده بوده. خالد بنیزید (۴ ۲۰ م/۸۵ ) نوادهٔ معاویه نخستین کسی بود که به ترجمهٔ کتب همت گماشت. او صناعت کیمیا می آموخت و بدان ولعی عجیب داشت، اسطفان ندیم یا اسطفان اسکندرانی چند کتاب کیمیا را برای او از یونانی ترجمه کرد. این نهضت در عصر عباسی فعالتر شد و از جانب خلفا مورد حمایت قرار گرفت. از آن میان منصور (۲۵۴–۷۷۶ م) به ترجمه کتابهای نجوم همت کماشت و هارون الرشید (۲۸۶–۹۰ ۸ م) و مأمون (۲۱۳–۸۳۳ م) به آثار فلسفی توجه کردند. وزرا و بزرگان و وجهای دولت و امرا چون برمکیان و آل شاکر در بغداد وحمدانیا درحلب و ملوك آل بویه و سامانیان نیز به آنان تأسی کردند.

که غالباً از ملل غیر عرب و از مسیحیان بودند. سریانیان، یعقوبیان و نسطوریان، به برکت مدارس و دیرهایشان سهم بزرگی از فرهنگ داشتند و زبان یونانی می-دانستند. از آن جملهاند:

**آلبختیشوع:** اینان خاندانی سریانی بودند که افراد آن به طب وفلسفه اشتهار داشتند.درنزدخلفا مقامی ارجمندیافتند، آل بختیشوع به ترجمه کتب طب همت کماشتند.

آلحنین: خاندانی سریانی از مردم حیر، بودند. از آن میان حنین بن اسحاق (۱۹۸–۸۷۳ م / ۱۹۴ – ۲۶۴ ه) شهرت تمام یافت. او در حیر، متولد شد. پدر ش در آنجا داروفروش بود. حنین به بغداد رفت و نزد یحیی بن ماسویه در س خواند سپس راهی بلاد روم گردید و در آنجا زبان یونانی را نیکو بیاموخت. چون به بغداد بازگشت طبیب متوکل شد. حنین بن اسحاق از همه مؤلفان و مترجمان زمان خود سختکوش تر بود. از آثار اوست: «کتاب المسائل فی الطب للمتعلمین» و از کتابهائی که ترجمه کرده است می توان «الفضول الا بقراطیه» و داستان «سلامان و ابسال» را نام برد. جز اینها برخی دیگی از آثار افلاطون وارسطو و جالینوس و بقراط وغیر، داده اند از آن پسرش اسحاق بن حنین و خواهرزاده ش حمه مایی که به او نسبت

# ثابت بنقره (۲۰۴ م / ۲۸۸ ۵)

ţ

ţ

Ę.

او مردی صابی از مردم حران بود. از علوم فلسفی وریاضی آگاه بود. معتضد او را در زمرهٔ منجمان دربار خود در آورد. به ترجمهٔ کتب ریاضی یونان اشتغال داشت. آثاری در ریاضیات و نجوم پدید آورد و به کار پزشکی نیز می پرداخت. در بغداد دیده از جهان فرو بست. از آثار اوست «ترکیب الافلاك» و «علقة الکسوف والخسوف» و «کتاب الهندسه» وغیره...

#### قسطابنلوقا (۹۲۲ م / ۳۱۰ ه)

اصلا رومی بود. در بعلبک بهدنیا آمد. زبان یونانی و سریانیی و عربی را نیکو آموخت. بهطب و ریاضیات و موسیقی اشتغال داشت. بسیاری از کتب یونانی را ترجمه كرد. به بلاد روم سفر كرد و بسیاری از كتب راهمراه خود آورد كه یا برمنوال آنها كتاب نوشت یا انها را به عربی ترجمه نمود. اثار فراوانی در طب و بهداشت و فلسفه وطبیعیات و ریاضیات و دربارهٔ رنگها از خود باقی كذاشت. از آن جملهاند: «كتاب الفلاحة الرومیه» و «الفصل بین النفس والروح»، «المرایا» المحرقه» و «كتاب هیرن» در برداشتن اجسام سنگین.

# سنان بن ثابت (۹۴۳ م / ۳۳۱ ه)

مصديقهم بالمنفات المرمض التنبي الناالي

او رأس همهٔ پزشکان در عصر مقتدر عباسی بود و کتاب «نوامیس» هرمس را ترجمه کرد. تصانیف بسیار دیگری هم دارد.

آل ماسرجویه و ابن مقفع و آلنوبخت و حسن بن سل از زبان پهلوی ترجمه می کردند. منکه و ابندهن از هندی و ابن وحشیه از نبطی.

#### • علوم منقوله.

عربها در نبهضت ترجمه، فعالیتیعجیب داشتند. به همه ابواب علم سر کشیدند و از همه فرهنگهای معروف زمان خود بهره جستند. از یونانیان فلسفه و طب و هندسه و نجوم و موسیقی آموختند، و از ایرانیان نجوم و سیر و آداب تاریخ و حکم فراگرفتند، و از هندیان طب ودارو و حساب و نجوم و قصص و موسیقی کسب کردند. به وسیلهٔ نبطیها و کلدانیها با فلاحت و زراعت و تنجیم و سعر و طلسمات آشنا شدند، واز مصریان کیمیا و تشریح آموختند. بدین طریق بذر علوم و معارف را گرفتند و در سرزمینی حاصلخیز افشاندند و ثمراتی نیکو به چنگ آوردند. کتابهائی که از زبانهای دیگر ترجمه کرده بودند بدین شرح است:

#### الف، از يوناني، در فلسفه:

«كتاب السياسه» افلاطون، مترجم حنين بن اسحاق، «كتاب النواميس» افلاطون، مترجم حنين بن اسحاق و يحيى بن عدى «كتاب طيماوس» افلاطون، مترجم ابن البطريق، اصلاح كننده، حنين، «كتاب الحس و اللذه» افلاطون، مترجم يحيى بن عدى. «كتاب قاطيغورياس» (المقولات) ارسطو، مترجم حنين بن اسحاق «كتاب تحليل القياس» ارسطو، مترجم، ثيوذوروس، اصلاح كننده حنين. «كتاب الكون والفساد» المسلو، مترجم به سريانى، حنين و از سريانى به عربى اسحاق دمشقى. «كتاب اخلاق» ارسطو، مترجم به سريانى حنين و از سريانى به عربى اسحاق دمشقى. «كتاب اخلاق» ارسطو، مترجم به سريانى حنين و از سريانى به عربى اسحاق دمشقى. «كتاب الخلاق» فرفوريوس كتابهائى به عربى ترجمه شد.

#### در طب

از بقراط حدود ده کتاب و از آن جملهاند، «عمد ابقراط» «کتاب الفصول»

«كتاب الامراض العاده»، «كتاب طبيعة الانسان» و شمار بسيارى از كتب جالينوس چون «كتاب الصناعه»، «النبض وشفا الامراض» و «الحميات» و «التشريح الكبير»... و نيز آثارى از روقس افسسى و اويپاسيوس، ديسقوريدس و اسكندروس.

#### • علوم لساني

این علوم شامل لغت، نحو، عروض و بلاغت می شود. و ما دربارهٔ هریک شرح مختصری می آوریم، سپس به شرح حال ارباب آن می پردازیم.

الف ـ لغت، در اوایل عصر عباسی که مراودهٔ اعراب با بیگانگان بسیار شد، بیم آن بود که زبان عربی دچار تحریف گردد، این بود که به تألیف کتب لغت همت گماشتند. و ضبط هر کلمهای را نوشتند و مفردات را مدون ساختند از جملهٔ این کتابهاست: «کتاب العین» خلیل بن احمد، و آن نخستین کتاب لغتی است که الفاظ را شرح داده و برحسب ترتیب مخارج، آنها رامدون کرده است و از حرف «عین» آغاز کرده است. دیگر: کتاب «الکامل» از ابو العباس المبرد و کتاب «الجمهره» از ابن درید و «التهذیب» از ازهری و «المحیط» از صاحب بن عباد و «المجمل» از ابوالحسین احمد بن فارس رازی و «الصحاح» از جوهری و «اساس البلاغه» از زمخشری و «الجامع فى اللغة» از قزاز و «الموعب» از تيانى.

**ب ـ نعو**، ابوالاسود الدونلی قواعد نعو را ضبط کرد و با اغاز این عصر نعو موضوع نزاع میان کوفه و بصره گردید که هریک را مکتبی بود. بصریان اهل منطق و قیاس بودند. اعراب فصیح در بادیه های اطراف بصره سکونت داشتند و بصریان از آنها واژه های درست را فرا می گرفتند و آنچه را فاسد و ضعیف بود به دور میانداختند. اما کوفیان هم حجتشان کلام اعراب بود ولی کسانی را از میان اعراب که به آنها اعتماد می کردند و اقوالشان را شاهد می گرفتند، در فصاحت به پایهٔ اعراب بصره نمی رسیدند. از این رو آنچه کوفیان از عرب نقل کرده اند از حیث ذوق و قدرت تعلیل جای منقولات بصریان را نمی گیرد.

موارد اختلاف علمای بصره و علمای کوفه به صد و دو مسئله رسیده بود. مثلا بصریان می گفتند که اسم از سمو مشتق شد و کوفیان می گفتند از وسم. و بصریان می گفتند که فعل از مصدر مشتق است و کوفیان می گفتند فعل از فعل مشتق می شود. در نزد بصریان مقدم شدن خبرلیس بر آن جایز است و در نزد کوفیان جایز نیست. همچنین بصریان از کلماتی که دال بررنگ است افعل تفضیل نمی سازند، مگر به واسطه «اشد» و امثال آن ولی کوفیان بدون واسطه هم جایز می دانستند و می گفتند: هو ابیض منه.

مشهورترین علمای بصره ابوعمروبن العلاء وابوالخطاب الاخفش الاکبر و خلیل بناحمد و یونس بن حبیب و سیبویه صاحب «الکتاب» است. مشهورترین علمای کوفه: ابوجعفر الرواسی ومعاذ الهراء واضع علم تصریف و کسائی و شاگردش فراء مؤلف کتاب «الحدود». و دربارهٔ فراء گفتهاند که فراء در نعو امیرالمؤمنین بود.

علمای کوفه و بصره علم نعو را به تمامی بررسی کردند و برای کسانی که بعد از آنها آمدند بویژه در بغداد، چیزی باقی نگذاشتند جز شرح و تلغیص یا وفق دادن میان آراء یا جمع بین آنها بدون هیچ ترجیح و برتری دادنی.

اما نزاع نحویان کوفه و بصره نزاعی سخت بود. این نزاع باعث آن شد که در میان نحویان آراء مختلف پدید آید و هرکس بخواهد برای رأی خود برهانی اقامه کند و تحلیلی آورد و اینها سبب آن شد که بردامنه وسعتعلم نحوبیفزاید، و فرا گرفتنش دشوار گردد.

در باب نزاع میان کوفیان و بصریان کتابهای متعددی نوشته شده، از آنجمله است «الانصاف فی مسائل الخلاف» کمال الدین الانباری و کتاب «التبیین فی مسائل۔ الخلاف بین البصریین و الکوفیین» اثر ابوالبقاء البکری. اما سیوطی مسائل مورد خلاف را جمع کرده و آن را جلد دوم کتاب «الاشباه والنظائر» خود قرار داده است.

**ج- عروض،** شاعران جاهلی و صدر اسلام از روی سلیقه یا تقلید قصائدی در اوزان مختلف سروده بودند، ولی نخستین کسی که قواعدی برای اوزان ترتیب داد خلیل بن احمد بود. او اوزان شعر عرب را منحصر در پانزده وزن ساخت و هر وزن را (بحر) نامید و اخفش بحر دیگری برآنها درافزود و آن را متدارك خواند.

á

198

د بلاغت، چون عرب از گردآوردن لغات پراکندهٔ زبان خود فراغت یافت و انها را در کتابهای لغت ضبط کرد به علم بلاغت و شیوهٔ نیکو بیان کردن معانی پرداخت. و در اینراه علم بیان و معانی و بدیع پدید آمد. نخستین کسی که در علم بیان تألیف کرد ابوعبیده (۸۲۴ م / ۹۰۲ ه) صاحب «مجاز القرآن» بود. نیز جاحظ در کتاب خود «اعجاز القرآن» بعضی از اغراض علم معانی را بیان کرده است. اما واضع علم معانی و بیان بی تردید جرجانی (۵۸۰ م / ۲۷۱ ه) مؤلف «اسرار البلاغه» در بیان و «دلائل الاعجاز» در معانی است. بعد از او سکاکی (۱۲۳۰ م/۶۲۶ ه) صاحب «مفتاح العلوم» آمد و تفاوتهای میان آن دو را برشمرد و هریك را به صورت علم مستقلی در آورد.

ابن الاثین (۱۲۹۳ م / ۶۳۲ ه) در کتاب «المثل السائر» و «البرهان فی علم۔ البیان» از این دو علم سخن گفت. اما در بدیع ابن المعتز اولین کسی است که در آن باب تألیف کرد و از انواع صنایع بدیعی هفده صنعت گرد آورد ولی ادبای بعد از او برآنها در افزودند تا آنجا که در خزانة الادب ابن حجه شمار آن به صد و چهل رسید. - خلیل بن احمد (۱۸۸–۱۸۶۲/ ۱۰۰۰–۱۷ ه) عبد الرحمان خلیل بن احمد

<u>ح</u>طیل بن احمد (۸(۲ – ۲۰۷ / ۲۰ ۲ – ۲۰ ۲ ۸) عبارال حمان حلیل بن احمد الازدی در بصره متولد شد و زندگی را با تنگدستی به پایان آورد. او پیشوای علم المنت و ادب بود. با موسیقی آشنائی فراوان داشت. علم عروض را بنا نهاد و اصول غنا را تدوین نمود. گویند زبان یونانی نیز میدانست. در بصره وفات یافت. از مشهور ترین آثار اوست: «العین» در لغت. خلیل کتاب خود را از آنرو بدین ام خواند که با حرف عین آغاز میشود. خلیل واژهها را نه برحسب ترتیب حروف الفبا، بلکه برطبق مغارج حروف الفبا، مشهور ترین آثار اوست: «العین» در لغت. خلیل کتاب خود را از آنرو بدین ام خواند که با حرف عین آغاز میشود. خلیل واژهها را نه برحسب ترتیب حروف الفبا، بلکه برطبق مغارج حروف تنظیم نمود. خلیل حروف الفبا را به حروف حلقی (ع ح مغواند که با حرف مین آغاز میشود. خلیل حروف الفبا را به حروف حلقی (ع م بلکه برطبق مغارج حروف شجری منصوب به شجر یعنی میان دهان؛ (ک ج ش) وصافره (ص به خ غ ق) و حروف شجری منصوب به شجر یعنی میان دهان؛ (ک ج ش) وصافره (ص بر ز) و زبانی (ض ط د ت ذ ث ر ل ن) و شفهیه (ب م) سپس حروف عله (و ای) بخش کرد. گویند خلیل کتاب را نتوانست به پایان آورد، شاگردان او آن را تکمیل می زید. ای زر در ای زایل می در الفیم در او آن را تکمیل میان دهان؛ (ک ج ش) و مافرد. دار ای زر دا ی بخش کرد. گویند خلیل کتاب را نتوانست به پایان آورد، شاگردان او آن را تکمیل می زر دان. ای زاید در ای زایم مین در ای زایم می در الفهرست از آثار او می شمارد کتاب «النغم» و کتاب «الایقاع» را.

<u>سیبویه (۲۹۶ م/ ۱۸۰ ه)</u> عمروین عثمان، در فارس متولد شد و در بصره پرورش یافت. در آنجا به شاگردی خلیل رفت. «الکتاب» را در نعو نوشت. این کتاب را ۲۰۸ فصل است. نعویان متاخر همه از آن سرچشمه سیرآب شدهاند. ابوعثمان المزنی دربارهٔ «الکتاب» میگفت هرکه خواهد بعد از کتاب سیبویه کتابی تألیف کند باید شرم کند. سیبویه به بغداد رفت و باکسائی مناظره کرد. سپس به فارس بازگشت و در بیضاء از قراء فارس وفات کرد. سیبویه را شیخ نعویان بصره گویند.

**ـ کسائی (۴ ۸ م/۱۸۹ ۵)** علی بن حمز ة الاسدی ، در کوفه متولد شد و در آنجا از معاذ الهرا و ابوجعفر الرواسی نحو آموخت پس قصد بصره کرد و به شاگردی خلیل رفت. پس از گردشی که در بادیه کرد به بغداد رفت و در زمره حواشی هارون الرشید در آمد و هارون تعلیم فرزندش امین را به او و اگذار نمود. خلفا از او وعلمایکوفه سختجانبداری میکردند. در ری وفات یافت. کسانی یکی از قراء سبعه بود و شیخ نحویان کوفه: از تألیفات بسیار او جز اندکی بهدست ما نرسیده است.

# • علوم ديني

علوم دینی، در دورهٔ پیشین تنها یک علم بود اما طـولی نکشید کـه در آن رشتههای متعدد پدید آمد و در تفسین و حدیث و فقه تألیفات فراوان شد و علم کلام و تصوف پدید آمد. الف \_ تفسیر

از میان مفسران قرآن، محمدبن جریر الطبری (۹۲۳ م/۳۱۰ ه) مؤلف «جامع البیان فی تفسیر القرآن» و زمخشری (۱۱۴۴ م/۵۳۸ ه) مؤلف «الکشاف هن حقایق التنزیل» و فخرالدین رازی (۱۲۱۰ م/۶۰۶ ه) مصنف کتاب «تفسیرالقرآن الکریم» اشتهار فراوان یافتند.

چون صحابه از دنیارفتند مسلمانان به جمع آوری احادیث پرداختند، تا دست روزگار آنها را از بین نبرد. پس مصادر آن را مورد بر رسی قرار دادند و در صحت بسیاری از آنها شک کردند. از مشاهیر علمای حدیث یکی: مالک بن انس صاحب «الموطا» و ابن حنبل مؤلف «المسند» است و بعد از آن دو مؤلفان صحاح سته آمدند. این مؤلفان عبار تند از:

- معمد البغاری (۲۸۰ م / ۲۵۶ ۵) ابوعبدالله معمد بن اسماعیل در بغارا متولد شد. به جمع آوری حدیث ولعی وافر داشت. برای گردآوری احادیث سفرهای دراز کرد. چون آنچه را که می خواست گرد آورد کتاب خود معروف به «صحیح-البخاری» را تألیف کرد که حاوی ۲۰۵۰ حدیث است. از آن میان سه هزار به وجوه مختلف تکرار شده است. بغاری به تهذیب ونقد کتاب خود توجه خاص داشت تاآنجا که کتابش سمت حجت یافت و همگان به تفوق مؤلف در این علم گواهی دادند و او را امام خواندند. بغاری در خرتنگ یکی از قراء سمرقند وفات یافت.

ـ مسلم القشیری (۸۷۵ م / ۲۶۱ ه) ابوالحسین مسلم بن الحجاج القشیری در نیشابور متولد شد. در طلب حدیث به سفن پرداخت. سپس «صحیح» خود معروف به «صحیح مسلم» را تألیف کرد که حاوی دوازده هزار حدیث است. این کتاب یکی از «صحیحین» است که اهل سنت را برآنها اعتماد کامل است. مسلم را تألیفات دیگر است چون «المسند الکبیر» و «الطبقات» و «الجامع» و غیره، مسلم در خارج شهر نیشابور وفات یافت.

ـ ترمذی (۸۹۲ م/ ۲۷۹ ه) اوراست «الجامعالکبیر».
 ـ النسائی (۹۱۵ م/۳۰۳ ه) اوراست «السنن الکبری» و «السنن الصغری».
 ـ ابوداود سجستانی (۸۸۹ م / ۲۷۵ ه) اوراست «السنن».

ـ ابنماجه (۸۸۷ م / ۲۷۳ ۵) او راست «سنن ابنماجه». این شش تن ارکان علم حدیثاند: از مشهورترین کسانی که بعد از آنها آمدهاند یکی ـ سلیمالرازی (۵۰۵ م / ۴۴۷ ۵) صاحب «غریبالحدیث» است.
 ـ البیمهقی(۱۰۶۶ م/۴۵۸ ۵) او را تصنیفات بسیار است چون «السنن الکبری» و «السنن الصغری».

در فقه امامان چهارگانه اشتهار یافتند یعنی ابوحنیفه و مالك بن انس و محمد بن ادریس الشافعی و احمد بن حنبل.

<u>\_ ابوحنیفه (۶۹۹ ۷۶۷ م / ۸۰ ۱۵۰ ۵) ابوحنیفه النعمان بن ثابت در</u> کوفه متولد شد و در آنجا پرورش یافت. ایرانی الاصل بود. صاحب مذهب حنفی است در فقه \_ بنای کارش در استنباط احکام بررأی و قیاس است. زیرا به احادیث چندان اطمینانی نداشت. با زهد و پرهیز کاری زیست و در بغدادوفات یافت مذهب او در عراق و سوریه و ترکیه و ایران و غیر آن رواج یافت. پیروانش از دیگر مذاهب فراو انتر و تسامح در مذهب او بیشتر است.

\_ مالک بن انس (۲۱۲ \_ ۲۹۵ م ۹۵ \_ ۱۷۹) ابوعبد الله مالک بن انس الاصبحی در مدینه متولد شد و در آنجا پرورش یافت و از علمای آن دیار علم آموخت. مذهب مالکی را که برحدیث و تقلید اعتماد دارد نه بر رأی و قیاس بنا نهاد. مذهب مالکی در حجاز و مغرب و اندلس رواج یافت. مالک در مدینه بدرود حیات گفت. از مشهورترین آثار او کتاب «الموطا» است که حاوی مذهب اوست.

<u>\_ شافعی (۲۶۷ \_ ۸۱۹ م/ ۱۵۰ \_ ۲۰۴ ۵)</u> محمدین ادریس الشافعی در غزه متولد شد و در مکه پرورش یافت. بهبادیه رفت تا از فصحای عربزبان فصیح آموخت. سپس بهآموختن فقه روی آورد و «موطا» مالك را از بر نمود. سپس به بغداد آمد و نزد پیروان ابوحنیفه و مالك تلمذ كرد در پایان عمر در فسطاط مصر رحل اقامت افگند و در آنجا مذهب خود را كه آمیزهای از طریقهٔ ابوحنیفه و مالك بود انتشار داد. شافعی برحدیث و تقلید تکیه داشت ولی رأی و قیاس را نیز رد نكرده است.مذهباو مخصوصاً در مصر رواج یافت. نیز او را در سوریه و لبنان

<u>ـ ابنحنبل (۲۸۰ ۸۵۵ م / ۱۶۴ ۱۹۴ ه)</u> ابو عبدالله احمد بن محمد بن حنبل الشیبانی، تولد و پرورش او در بغداد بود. روایت حدیث می کرد. کتاب او مرسوم به «المسند» حاوی حدود چهل هزار حدیث است. او همواره در احکام خود به حدیث تشبث می جست و بر رای و قیاس اعتماد نداشت. پیروان او اندکند و در عراق و سوریه پراکنده. ابن حنبل در بغداد وفات یافت.

این چهار تن از ارکان فقه اسلامی هستند. هرکس پس از آنان آمده جن تلخیص یا شرح آثارشان کاری نکرده است. از مشهورترين فقها در دوره اى بعد بايد از ابوالحسن الماوردى (۱۰۵۸ م/ ۴۵۰ ه) صاحب «الاحكام السلطانيه» و «الحاوى» در فقه شافعى و على بن ابى بكر المرغينانى (۱۱۹۶ م / ۵۹۳ ه) صاحب «الهدايه فى شرح البدايه» نام برد. د ـ علم كلام

با دخول عجمان در اسلام و به کار بردن اندیشه در اعتقادات دینی، فرق اسلامی متعدد شد. مهمترین این فرقه ها قدریه و جبریه و معتازله بودند. هرفرقه ای از آراء خود دفاع می کرد و برای اثبات آن مبارزه می نمود. و برای آنکه دلائلش در احتجاج مؤثری باشد به علم منطق توسل می جست. اهل سنت هم برای آنکه بتوانند در برابر اینان ایستادگی کنند مجبور به مقابله به مثل شدند. پس علم کلام به وجود آمد. تا عقاید دین را با براهین عقلی اثبات کند. در میان متکلمان معتزله واصل بن عطا و ابواله دیل العلاف و نظام و جاحظ و جبائی اشتهار یافتند و در بین علمای سنت اشعری.

- ابوالحسن الاشعرى (۸۷۴ - ۹۳۶ م/ ۲۶۰ - ۲۶۴ ه) در بصره متولد شد مبادى معتزله را از شیخ ابوعلى جبائى فرا گرفت ولى در اثر اختلافاتى كه میان او و استادش در مسئلهاى كه با او مطرح كرده بود، پدید آمد به سنت برگشت. از آن پس با معتزله دشمنى آغاز كرد و براى نشر آراء خود به كوشش برخاست تا طريقه اشعرى را تأسيس نمود. در بغداد وفات يافت. از آثار اوست «مقالات الاسلاميين» و «الاسماء و الاحكام».

ہ ۔ تصوف

تصوف در اسلام شایع شد و داعیان و رسولان و پیروان بسیار یافت مشهورترین متصوفان عبارتند از:

- حسین بن منصور العلاج (۷۸۳-۹۲۲ م/۲۴۴-۳۰۹ ه) حلاج را در بنداد بر دار کردند.

ـ معیی الدین بن عربی (۲۶ ۱ ـ ۱۱۴۸ م / ۲۶۸ ـ ۵۴۳ ه) در مرسیهٔ اندلس متولد شد. سپس به مشرق آمد و در شهرهای مختلف آن گردش کرد. در دمشق وفات یافت. او را تألیفات مهمی است از آن جمله است «دیوان شعر» و «الفتوحات المکیه فی معرفة الاسرار المالکیة و الملکیه».

**۔ ابنالفارض،** پیش از این از او سخن گفتهایم.

، تاريخ

علم تاریخ در عهد اموی تکوین یافت ولی تدوین آن در عصر عباسی به کمال رسید. مورخان حوادثی را که اتفاق میافتاد پی در پی ضبط میکردند و به ندرت به تسلسل تاریخی و تتبع علل و مسببات و یافتن نتایج میپرداختند. درعرب چند تألیف تاریخی بهظهور پیوست که بعضی از حیث موضوع خاص و معدود بودند و بعضی عام و جامع. اما در موضوع خاص و معدود این مورخان مشهورند. محمد بن اسحاق (۲۶۸ م/۱۵۱ ه)، از اوست «السیرة النبویه»
 محمد بن اسحاق (۲۶۸ م/۲۰۷ ه)، از اوست «المغازی النبویه» و «فتوح الشام»
 الواقدی (۲۲۳ م/۲۰۷ ه)، از اوست «المغازی النبویه» و «فتوح الشام»
 ابنالسائب الکلبی (۸۲۱ م/ ۲۰۶ ه) ضبط کننده انساب عرب و ایام آن
 کویند بیش از صدو پنجاه کتاب تألیف کرده. از آن جمله است «جمهرة الانساب»
 و «بیوتات قریش» و «ملوك کنده».

- محمد بن سعد الزهری (۸۴۵ م/ ۲۳۰ ه) از اوست «طبقات الصحابه».
   محمد بن سعد الزهری (۸۴۵ م/ ۸۴۵ ه) روایتگی عرب، او در بادیه ها میگشت و اخبار این قوم را فرا میگرفت.
  - \_ **ابونصر العتبی (۱۰۳۶ م /۲۷۲ ۵)** مؤلف «تاریخ الیمینی». اما آنها که در تاریخ عمومی تألیفات دارند عبارتند از:

ـ يعقوبى (۸۹۱ م/۲۷۸ ه)، از اوست «تاريخ اليعقوبى» كه به خـلافت المعتمد على الله عباسى پايان مىگيرد و ديگر كتاب «البلدان».

ـ طبرى (۹۲۳ م/ ۲۰۱۰ ه)، ابوجعفر محمد بن جرير الطبرى در آمل طبرستان متولد شد و در بغداد و مصر و شام علم آموخت و در بغداد وفات يافت.

از اوست كتاب «اخبار الرسل و الملوك».

ـ ابن البطرایق (۹۴۰ م/۳۲۸ ه) در فسطاط متولد شد. طبیب و مورخ بود. به سمت بطریق اسکندریه منصوب گردید کتاب «نظم الجواهر» را در تاریخ تالیف کرد. «نظم الجواهر» از زمان آدم تا سال ۹۳۵ م تاریخ جهان را در بر دارد.

ـ مسعودی (۹۵۷ م/۹۶۶ ه) در بغداد متولد شد. هند و چین و ماداکاسگار و مصر و سودان و شام و آسیای صغیر را سیاحت کرد. سپس در مصر اقامت گزید و بهتألیف کتابهای تاریخی خود پرداخت از آنجا که در آنچه میشنیده و می دیده تحقیق عمیق نمی کرده در تاریخ او غث و سمین گرد آمده است. مسعودی برخلاف بیرونی به معلومات سطحی اکتفا کرده، از این رو از آوردن خرافات و اساطیر در زمرهٔ تاریخ در امان نمانده است. نیز در نگارش حوادث و اخبار ترتیب منطقی را رعایت نکرده است بنابراین فراوان از موضوع خارج شده است.

مهد عثمان و از آنجا تاریخ دولت اسلامی را تا زمان مؤلف دربی دارد. نیز از آثار اوست. «اخبار الزمان».

ـ ابن النديم (۳۸۵/۹۹۵ ه) نويسندهٔ كتاب «الفهرست» در احوال شاعران و نويسندگان و فلاسفه و مورخان و فقها و لغويون.

ــ **ابن مسکویه (۳۰ ام / ۲۰۱ ه)** از اوست «تجاربالامم» که بهسال ۳۷۲ ه، سال وفات عضدالدوله، پایان میگیرد.

**ـ بیرونی (۹۷۳\_۴۵۱ م/۳۶۲\_۴۴۰ ۵)** از مردم خوارزم بود، ریاضیات و نجوم و طب و تاریخ آموخت. به هند سفن کرد. هند در آن ایام در تصرف مسلمانان بود. از فرهنگ آن دیار اطلاعات وسیع حاصل کرد سپس به غزنه بازگشت و در دربار سلطان مسعود بن محمود غزنوی اقامت گزید. او راست تألیفات فروان که از آنجمله است «الآثار الباقیه عن القران الخالیه» و «تحقیق ما للهند» و «القانون المسعودی فی الهیئة و النجوم» و «الجماهر فی معرفة الجواهر»، بیرونی در جهان علم بی مانند بود.

– ابنالاثیر (۱۲۳۲ م/ ۶۳۰ ۵) او راست تاریخ «الکامل» حاوی تاریخ ملل عالم، از آغاز تا ۱۲۳۰ میلادی ۶۲۸ هجری. ابناثیں کتاب خود را به تر تیب سالها مرتب کرده است.

# • جغرافيــا

عرب دامنه فتوحات خود را گسترش داد و با ملل بیگانه درآمیخت و بسیاری از بلاد و دریاها را زیر پا نهاد. و هر معلوماتی که در این سیر و سفر به دستش افتاد مدون ساخت و چون کتابهای یونانی و ایرانی و هندی بهعربی ترجمه شد، و به «مجسطی» بطلمیوس و «السند هند» دست یافت بر معلوماتش در باب شکل زمین و ارتباطش با ستارکان دیگر در افزود. دانشمندان به تعقیق در کرویت زمین و معیط و درجات آن پرداختند و خطاهای کتاب بطلمیوس را اصلاح کردند از مشاهیر جغرافیادانها عبارتند از:

**ـ ابن خردادبه (۸۹۳ م/۲۸۰ ۵)** در روزگار معتمد عباسی در برخی نواحی عراق عهد مدار برید بود. کتاب «المسالك و الممالك» که در آن از مسافت راهها سخن رفته است از آثار اوست.

**د یعقوبی،** در کتـاب او علاوه بر مطـالب تاریخی ذکر امکنه و مـواضع جغرافیائی نیز آمده است.

– ابن العائك (۹۴۵م/۳۳۴ ه) از اوست «صفة جزیرة العرب» و «المسالك و الممالك».

- اسطخری «قرن دهم میلادی/قرن چهارم هجری» از اوست «مسالک الممالک» - ابن حوقل معاصر اسطخری بود و کتاب او را تنقیح و تجدید نمود.

ـ ابن الجوزى (١٠٢١م/ ٥٩٧ ه)، سيصد كتاب نوشته است. از آن جمله است «مختصر السير و الاثار» و «المدهش» در تاريخ و «تبصرة الاخبار» دربابنيل مصر و رودهاى منشعب از آن و نيز «المنتظم».

<u>\_ یاقوت العموی (۲۲۲۸م/۶۲۶ ه)</u>، از جمله مورخان و جغرافیانویسهاست. رومیالاصل بود. در کودکی به اسارت افتاد و او را به بغداد بردند. او چون برده ای در بغداد زندگی می کرد. چون آزاد شد به تجارت پرداخت و به مرو رفت از آنجا به خوارزم شد و از خوارزم به موصل و حلب بازگشت در حلب وفات نمود. از اوست کتاب «معجم البلدان» در جغرافیا و «المبدأ و المآل» در تاریخ و «ارشاد الاریب» یا «معجم الادباء» در ادب. یاقوت در این معاجم خود جمع کننده و تلخیص\_

#### علوم و فنون

كننده اقوال محققان پيش از خود بود.

• فلسفه

با ترجمه کتب یونانی سیل فلسفه بهجانب عرب روان شد. بعضی از خلفا هم به ترویج آن روی خوش نشان دادند. از نوابغ این فن عبار تند از:

ـ يعقوب الكندى (حدود ٨٧٣م/ ٢۶٥ ه) او راست «المهيات ارسطو» و چند رسالة ديگر از آن جمله «رسالة في العقل».

ـ ابونصر الفارابى (٩٧٤ـ٩٥١م/ ٩٤٥ـ٣٣٩ ه) از آثار اوست «المدينة الفاضله» و «الابانة عن غرض ارسطاطاليس فى كتاب ما بعدالطبيعة» و مجموعة رسائل.

ـ ابن سینا (۹۸۰ـ۳۷۵ م/۳۷۵ـ۲۲۸ ۵) طبیبی حاذق و فیلسوفی بزرگ بود تألیفاتش از صد می گذرد. از آن جمله است «الاشارات و التنبیهات» و «کتاب الشفاء» در منطق و فلسفه و «کتاب النجاة» که خلاصه «شفا»ست.

<u>عزالی (۵۸ ا – ۱۱۱۱ م/۲۵۱ ۵ ۵ ۵)</u> رکنی از ارکان فلسفه اسلامی است. در غزاله از قراء طوس متولد شد. در مدرسهٔ نظامیه بغداد به تدریس پرداخت و بیست سال در دمشق و سپس در اسکندریه اقامت داشت. در پایان عمر به طوس رفت و در آنجا وفات کرد. بیش از هر چیز به نبرد با فلاسفهٔ زندیق صفت و استحکام قواعد دین اهتمام می ورزید. از آثار او ستکتاب «احیاء علوم الدین» و «مقاصد الفلاسفه» و «تهافت الفلاسفه» و «معیار العلم« و «المنقذ من الضلال» و «میز ان العمل».

- اخوان الصفا (قرن دهم میلادی) از آنهاست «رسائل اخوان الصفا»

علوم طبيعى عرب در كيميا پيشرفت بسيار كرد و بسيارى از تركيبات را كشف نمود. و تقطير و ترشيح و تصعيد و تبلور و تذويب را توصيف نمود. و از خصائص نبات و انواع آن بحث كرد و عقاقير و ادويه گوناگون ساخت. و در داروسازى و طب گامهاى بزرگ برداشت از مشاهير اين فن جز آنها كه ذكرشان در بخش مترجمين و ناقلان آمده، عبارتند از:

- ابن ماسویه (۸۵۷م/۲۴۳ ه) از اوست «نوادر الطب» و «الحمیات».

ـ ابن سهل (۸۶۹م/۲۵۵ ه) از اوست «کتاب الاقرابا دین» و «قوی الاطعمه و مضارها و منافعها» و «القول فی النوم و الیقظه».

<u>**بوبکر معمدین زکریای رازی (۸۶۴ – ۲۵۵م/ ۲۵۰ – ۳۱۳ ۵)** در ریمتولد شد در دوران جوانی بهموسیقی و غنا رغبت داشت. در بزرگی به تحصیل طب و کیمیا پرداخت و در آنها نبوغ خویش را آشکار ساخت. ریاست پزشکان بیمارستان بغداد به عهدهٔ او بود. در ری وفات کرد. رازی یکی از بزرگترین پزشکان عـرب</u> است. کتاب او «الحاوی» دائرةالمعارف پزشکی به زبان عربی است. رازی به اقوال و تحقیقات پیشینیان بس نکرد. خود نیز به از مایش پرداخت. تطور حالات بیماران را به دقت بررسی کرد. علم طب به کوشش او پیشرفتهای شایان کرد. بیش از دویست کتاب نوشته است. از آنهاست، در طب: «الحاوی» و «الطب المنصوری» و کتاب «الجدری و الحصبه» و نیز او را تألیفاتی است در ریاضیات و فلك و علم الحیل و فلسفه. در شیمی جوهر گوگرد (زیت الزاج) را کشف کرد و الکل را از مواد مسکر و مخمر بدست آورد.

در اینجا باید از ابن سینا به عنوان یك طبیب هم یاد كنیم او صاحب كتاب «القانون» است در طب. گویند طب معدوم بود جالینوس آن را حیات بخشید و پراكنده بود رازی جمع آوریش كرد و ناقص بود ابن سینا تكمیلش نمود.

# ی علوم ریاضی و نجوم

عرب معارف هند و ایران و یونان را گردآورد و در جبر و هندسه و حساب و نجوم کتابهائی تألیف کرد. در این علوم بعضی براعت یافتند از آن جملهاند:

- خوارزمی (حوالی سال ۹۸۴۴م/ ۳۳ ۵)، در عهد مأمون زندگی می کرد. در ریاضیات و نجوم و تاریخ و جغرافی استاد بود. علم خود را مخصوصا از منابع ایرانی و هندی آموخت. از مهمترین تألیفات اوست «حساب الجبر و المقابله» که در آشنا ساختن دیگران به ریاضیات تأثیری فراوان داشت است. و نیبز زیبی ترتیب داد که مورد اعتماد علمای بعد از او قرار گرفت. نیز دو کتاب در اسطرلاب دارد. دیگر از آثار او کتاب «صورة الارض» است. او جبر را به صورتی منطقی درآورد. در حساب و جبر تحقیقاتی مبتکی انه دارد. مردم را با ارقام هندی آشنا کرد او را در نجوم و فلکیات تحقیقاتی است ارزنده.

– ابو کامل شجاع بن اسلم (اواخر قرن نهم و اوایل قرن دهم میلادی) او راست «کتاب الجمع و التفرق» در چهار عمل اصلی و کتاب «الکامل» در جبر و کتاب «المساحه و المهندسه».

ـ الكندى (در اواخر قرن نهم) در بصره متولد شد و در آنجا پرورش يافت در طب و فلسفه و حساب و هندسه و نجوم و موسيقى استاد بود از كتب رياضى اوست «رسالة فىاستعمالالحساب المهندى» و «رسالـة فــى استخراج مركز القمر من الارض» و كتاب «فى البراهين المساحيه».

ــ دينورى (٨٩٥م/٢٨٢ ه)، از اوست «المدخل الى صناعة النجـوم» و «كتاب الارثمطيقى».

**– موسى بن شاكر و پسرانش،** موسىبن شاكر در (۸۷۳م/۲۵۹) در عهد مأمون ظهور كرد. او خود و پسرانش محمد و احمد و حسن بهرياضيات و هيئت و فلسفه اشتغال داشتند. و از تأليفات آنهاست، «كتاب مساحة الاكر» و «كتاب حركة الافلاك الاولى» و كتابى در علم الحيل (مكانيك). از دانشمندانی که در سالهای بعد ظهورکردند، عبارتند ازبوزجانی (۹۹۸م/ ۲۷۶ ه) و نیریزی (۹۲۳ م/ ۹۲۳ ه) و بتانی (۹۲۷ م/۳۱۷ ه) و کـرخی یـا (کرجی) (۱۰۱۶ م/ ۴۰۷ ه) و ابن هیثم (۱۰۳۹ م / ۴۳۰ ه) و خیام و اسطرلابی و خازنی.

ــ ابن هيثم در بصره متولد شد در هندسه و علم مرايا و مناظر مهارتيافت از اوست كتابهاى «المناظر و البصريات» و «رسالة في الضوء» و تأليفات ديگر.

ـ خازنی ازعلمای قرن دو از دهم ابو الفتح عبد الرحمان الخازنی است که «میزان الحکمة» را تألیف کرده است و در آن بعثهای مبتکرانه ای است. در مکانیک و فیزیک و بعثی در تکاثف و جاذبه و مرکز ثقل.

ـ عمر خیام (۵۱۵ یا۵۱۷)، که در جبی اشتهار داشت و برای سلطان جلال الدین ملکشاه تقویم جلالی را ترتیب داد.

- اسطرلابی که در صنعت اسطرلاب به استادی رسید.

از علمای قرن سیزدهم میلادی نصیرالدین طوسی است که رصدخانهٔ مراغه را بنا نهاد و از اوست: «الشکل القطاع» در مثلثات این کتاب به زبانهای دیگر هم ترجمه شده است.

ی هنرها

4

1

Į

دورهٔ عباسی یکی از دوره های درخشان ادب است در این دوره هنرهای دیگری چون معماری و موسیقی رشد کردند. چون عباسیان زمام ملك را به دست گرفتند، کوشیدند تا خود را از حیث شوکت و جلال همتای پادشاهان ایران سازند از اینرو به ساختن قصرهای زیبا و بناهای رفیع رغبت فراوان نشان دادند. از مشهور ترین قصرهای آنها قصر سامرا است که به امر معتصم بنا گردید و قصر الهارونی و الجوسق و الجعفری که المتوکل در بنای آن مالی فراوان بذل کرد و نیز قصر اثیر، از بناهای المعتضد. همچنین برکهها و حوضها ترتیب دادند و برکنار آنها درختانی از طلا نقره غرس کردند و شاخههای آن درختان را به انواع جواهر بیار استند و به پرندگان زینتدادند و گرداگرد آن مجسمه ها برپای داشتند چنانکه المقتدر چنین کرده بود.

عرب در ضمن کتابهای علمی کتابهائی هم در موسیقی ترجمه کرد.

از این پساین علمصاحب قواعدی استوار گردید. موسیقی عربی آمیزه ای بود از الحان عرب و یونان و هند و ایران. آهنگهای نوین ساخته شد و آلات تازه اختراع گردید و کتابها و تألیفات عرب در این فن به درجه ای والا رسید. از مشهور ترین مغنیان، اسحاق ابن ابراهیم الموصلی و پس از آن ابراهیم بن المهدی برادر هارون الرشید اند. ابراهیم در موسیقی نوآوریهائی کرد و طریقه ای آورد که به «الغناء الحدیث» معروف شد در برابر موسیقی اسحاق «الطریقة القدیمه» نام گرفته بود.

از مهمترين كتابها بيكه در اين هنر نوشته شد يكى كتاب «الآداب الرفيعه» از عبيدالله بن طاهر و كتاب «الموسيقي» از فارابي كه خود مغترع قانون بود. ابوالفرج اصفهانی بسیاری از قواعد این هنر و اخبار آن هنرمندان را در کتاب اغانی آورده است. نیز در عصر عباسی نقاشی و کاشیکاری که هنوز هم آثارشان باقی هستند و از پیشرفت و ترقی فرهنگ و تمدن این دوره حکایتها دارند، رواج یافت. برخى مراجع: جرجى زيدان: تاريخ التمدن الاسلامي (الجزءان الثالث و الخامس) - القاهرة .1907 جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية (الجزءان الثاني و الثالث) - القاهرة .1971 خيرالدين الزركلي: الاعلام \_ القاهرة ١٩٢٨. أحمد أمين: ضحى الاسلام \_ القاهرة ١٩٣٨ و ١٩۴١. أحمد فريد رفاعي: عصر المأمون \_ القاهرة ١٩٢٧. أبو سعيد الحسن بن عبدالله السيرافي: أخبار النحويين البصرين \_ بيروت .1978 زكى محمد حسن: الرحالة المسلمون في العصور الوسطى \_ القاهرة ١٩۴٥. أعلام المقتطف، الجزء الثاني: الرواد \_ ص ٣۶ و مايليها \_ القاهرة١٩٢٧. قدرى حافظ طوقان: تراث العرب العلمي في الرياضيات و الفلك ـ هديـة المقتطف \_ القاهرة ١٩۴١. محمود احمد الحفنى: مقدمة كتاب مؤتمر الموسيقى العربية \_ القاهرة١٩٣۴.

Encycl. de l'Islam.

Le Bon: La Civilisation des arabes, Paris 1868.

Karl Sudhof: Beitragezur geschichte des chirurgie in Wittelater, Leipzig 1918.

Edward G. Browne: La Médecine arabe — traduction française par H. P. J. Renaud, Paris 1933.

T. J. de Boer: The History of Philosophy in Islam, London 1903.

- G. Marçais: L'Art de l'Islam, Paris 1946.
- H. G. Farmer: History of arabian Music, London 1929.

دورۂ عباسی ۲

# دورهٔ عباسی در غرب

# ادبیات اندلسی

PAQY-Q1/P1497-Y1.

# باب اول فتح اندلس و تأثیر آن در زند حمی و فر هنگ عربی

نام اندلس ... بهقول ارجح ... از كلم.. و اندال مشتق است. و اندالها قبایلی بودند كه در قرن پنجم میلادی با اسپانیا جنگیدند و نام خود را بر اقلیمی كه به تصرف درآوردند نهادند. چون اعراب و ارد اسپانیا شدند بلادی را كه در حوزه تصرفشان قرار گرفته بود بدین نام خواندند. اندلس محدود است از شمال به الجبل الحاجز (جبال پیرنه)و از مغرب به بحرالظلمات (اقیانوس اطلس)و از مشرق به بحرالروم (دریای مدیترانه) و از جنوب به بحرالزقاق (تنگه جبل طارق).

در اوایل قرن پنجم و یزیگوتهای غربی اسپانیا را گرفتند ودر آن دولتی تشکیل دادند که پایتختش طلیطله (= تولدو) بود. مردم اندلس پیش از فتحعرب در وضعی ناگوار بسر می بردند، از یک سو همواره میان عناصر مختلف ملت ستیزه و زدخورد بود از سوی دیگر بار مالیاتها و دیگر ضرائب بر دوش مردم سنگینی میکرد. توانگران بر بینوایان و زمینداران بر دهقانان ستمی عظیم روا می داشتند، ودر امور ملک از هم گسیختگی پدید آمده بود. در این ایام اعراب بر شمال افریتا استیلا یافته بودند واز آنجا که از آبادی و ثروت اندلس آگاه بودند دل به تصرف برای تسخیر شبه جزیره از ولید اجازت خواست. ولید فرمان داد و موسی غلام خود برای تسخیر شبه جزیره از ولید اجازت خواست. ولید فرمان داد و موسی غلام خود می راند موسی زیاد را با ۵۰۰۰ مرد جنگی در آوریل سال ۲۱۱م/ رجب یا شعبان سال و کشور او را در تصرف خود درآورد موسی بن نصیر نیز با سپاهسی به طارق پیوست و فتوحات را ادامه داد و تا شمال اسپانیا پیش تاخت. چندی بعد ولید، پیوست و فتوحات را ادامه داد و تا شمال اسپانیا پیش تاخت. بعد ولید، موسی بن نصیر را از اسپانیا فراخواند، موسی فرزندش عبدالعزیز را در اشبیلی پیوست و فتوحات را ادامه داد و تا شمال اسپانیا پیش تاخت. چندی بعد ولید، موسی بن نصیر را از اسپانیا فراخواند، موسی فرزندش عبدالعزیز را در اشبیلیه در سویل) نهاد و خود نزد خلینه بازگشت واز آن پس والیان و حکام میتلفی در آن

ł

سرزمین حکومتکردندکه مهمترین این سلاله ها عبارتند از: \_ دورهٔ والیان (۲۱۰\_۷۵۵م/۹۲\_۱۳۸ ه)، از طارق اغاز می شود و به يوسف بن عبدالرحمان الفهرى يايان مى يابد. \_ دورهٔ اموی (۷۵۵ \_ ۲۰۳۰ م/۱۳۸ ه) از عبدالرحمان اول معروف به صقر قریش آغاز می شود و به هشام بن محمد بن محمد پایان می یا بد. – ملوكالطوايف (۱۰۱۲ – ۱۹۲۱م / ۴۰۳ – ۵۶۳ ه). \_ دولت زیریان (۱۰۱۵ \_ ۱۰۹۰) در غرناطه. \_ دولت حمودیان (۱۰۳۵ \_ ۱۰۵۷) در مالقه. \_ دولت هودیان (۱۰۳۹ \_ ۱۱۱۰) در سرقسطه. \_ دولت عامريان (۱۰۲۱ \_ ۱۰۶۵) در بلنسيه. \_ دولت عبادیان (۱۰۲۳ \_ ۱۰۹۱) در اشبیلیه. - دولت بنی الافطس (۲۲ · ۱ - ۱ · ۹۲) در بطلیوس. \_ دولت جهوريان (۱۰۳۰ \_ ۱۰۷۰) در قرطبه. \_ دولت ذوالنونيان (۱۰۳۶ \_ ۱۰۸۵) در طليطله. \_ دولت المرابطين (١٠٥۶ \_ ١١٢٤م / ٢٤٨ \_ ٤٢١ ه) مؤسس أن يوسف بن تاشفين.

\_ دولت الموحدين (١١٢٩ \_ ١٢۶٨ م/ ٢٢۴ \_ ٥٢٢ ه) مؤسس آن محمد بن تومرت.

\_ دولت بنیالاحمر (۱۲۳۱ \_ ۱۴۹۱ م / ۶۲۹ \_ ۸۹۷) درغرناطه.

اعراب از آغاز ورود به سرزمین اندلس همچنان به پیشروی خود ادامه می۔ دادند تا در جنوب فرانسه به دره رودرن رسیدند در آنجا با شکستی که در سال ۱۱۴ ه عبدالـرحمان غافقی ازشارل مارتلخورد متوقف شدند و تا آنگاه که روزگارشان برگشت و به سال ۱۴۹۲ م /۸۹۷ ه غن ناطه آخرین متصرفاتشان به دست فردیناند دوم پادشاه کاستل افتاد و مسلمانان بکلی از آن سرزمین رانده شدند، در آنجا کروفری داشتند.

اندلس از سرسبزترین و آبادترین بلاد اسلامی بود. هوایش معتدل و زمینش حاصلخین و آبهایش فراوان و مراتعش برای پرورش چارپایان مناسب بود و میوه و دیگر محصولاتش بیحساب بود. مورخان در توصیف آن قلمفرسائی کردهاند و شاعران زیبائی آن را به شعر سرودهاند.

ابنسعید در توصیف آن گوید: «اندلس جزیرهای است که دریا آن را دربر گرفته است با نعمت و آبادانی بسیار. چون از شهری بهشهری سفر کنی همه راه از میان قریهها و آبها و مزارع میگذری» و ابنالیسع میگوید: «مسافر در آن نیازی بهراهتوشه ندارد که راه او همه رودها و چشمههاست و چنان است که دریک روز

فتح اندلس

از چهار شهر بگذرد. و دهکدهها را شماری نیست. همهجا آبگیر و سبزه است و کاخهای سفید» و ابن خفاجه گوید:

یا اهل انداس شدرکم ماء و ظل و انهار و اشجار ما جنة الغلد الافی دیار کم ولو تغیرت هدا کنت اختار «ای مردم اندلس چه نعمتی است شما را. آب، سایه، رودها و درختان. بهشت جاودان جز در دیار شما نیست. اگر مرا اختیاری بود آنجا را اختیار کرده بودم»

علی رغم تیر گی جو سیاسی آن در اثر جنگها و انقلابات، بازرگانی اش بر رونق بود. زیرا به حکم طبیعتش و به حکم فتوحات عرب بمنزلهٔ حلقه ای بود که جهان عربی را به جهان اروپایی متصل می ساخت. و بازرگانان که بیشتر از یهودیان عرب مآب بودند برای گرد آوردن کالا و فروش آن در بازارها از شهری به شهری در حرکت بودند.

کارگاههای شیشه سازی، کاغذ سازی، پوست دوزی و بافندگی و ریخته گری و دیگر صنایع در سرتاس آن دایر بود. خلفا و امراء از روی همچشمی به ساختن شهرها و قصرها و مساجد و حمامها و برکه ها و حوضها و پلها و امثال آنها بر یکدیگر سبقت می جستند. برخی از این آثار تا به امروز باقی مانده اند، و کافی است نظری به قصر الکبیر و مسجد و قصر الزهراء و قصر الزاهره در قر طبه و قصر اشبیلیه و قصر الحمراء در غرناطه بیفکنیم. برکة السباع (استخر درندگان) یعنی مجسمه هائی از درندگان که از دهانشان آب می ریز در این قصر است. پس شگفتی نیست اگر شاعرانی که شیفته این نمونه های هنری شده بودند پس از هجوم فتنه ها برآن سرز مین او ویرانی آن، آنهمه در شعر خود برایش گریسته باشند.

خلاصه آنکه مردم اندلس در عین رفاه بودند و این رفاه در زندگی فردی آنان در لباسهائی که میپوشیدند و عطرهائی که بهکار میبردند و غذاهای رنگارنگیکه میخوردند و در مجالس سور و سروری که تشکیل میدادند آشکار بود.

محیط اجتماعی از دو عامل پدید آمده بود، یکی آمیزش عرب با ملل دیگر و یکی رغبت در تقلید از زندگی مشرقزمین. طبیعت جذاب اندلس از قدیمالایام مردم را به مهاجرت به آن سرزمین تشویق می کرد.

بنابراین سلتها، باسکها و جلیقیها (Galicia) و سپس بربرها و کارتاژها بدانجا آمدند. آنگاه رومیان و واندالها و ویزیگوتها و اعراب برآن سرزمین مستولی شدند و از اختلاط این اقوام ملتی پدید آمدکه صبغه ورنگت خاص خود را داشت. چون اعراب به اندلس درآمدند تحت تاثیر عادات و اخلاق و شیوهٔ معیشت مردم

آن سرزمین قرار گرفتند و بدینگونه که در شیوهٔ لباس پوشیدن خود نیز تغییر دادند، مردان و زنان در کارها بخصوص در علوم و فنون با هم مشارکت نمودند. در جنگها رسم و نظام تازهای اختیار کردند و در حکومت شیوهٔ نوینی آوردند. اعراب که فاتحان و سروران بودند، طولی نکشید که بهشرق نگریستند و در آنجا نمونههایی یافتند که میتوانست درهمهٔ جنبههای زندگی مورد تقلید قرار گیرد بهقول صاحب «ذخیره» اهل اندلس همواره بهمتابعت اهل مشرق نیک راغب بودند، چنانکه حتی اگر در اقصای شام و عراق کلاغی صدا میکرد یا مگسی وز وز میکرد مردم آن را چون آیهٔ محکمی میپذیرفتند.

خلفای اندلس وامرای آن دیار با عباسیان کوس همسری می زدند. و اهتمامشان براین بود که آنان را مورد تقلید قرار دهند. شهرها و شعرا و خلفای خود را به نامهای شهرها و شعرا و خلفای مشرق می نامیدند. غرناطه را دمشق و اشبیلیه را حمص می خواندند وابو غالب الاندلسی را ابو تمام می گفتند و ابن زیدون را بعتری وابن هانی را متنبی . همچنین در میان امرای طوایف کسانی را با القاب الرشید، المامون و المتو کل و الناصر و غیره می بینیم.

ارتباط میان دو جانب شرقی و غربی عالم اسلامی، پدید آمده بود. سیاحان و مسافران بسیاری به شرق می آمدند تا از خرمن دانش علمای شرق خوشه ای چینند و مردمی از مشرق به اندلس می رفتند تا مال و یا شهرتی به چنگ آورند. زریاب مغنی، شاگرد اسحاق الموصلی در سال ۸۲۲ م به اندلس رفت و او را در فن غنا وموسیقی اندلس تأثیری بسزا بود. شیوه شرقی کم کم در خوردن و آشامیدن و آراستن و پذیرائی از مهمان الگو قرار گرفت. عده ای از زنان مغنیه از شرق به اندلس رفتند و با خود هنر و آداب خود را به آن سرزمین و ارد ساختند. از مشاهیر این زنان قمر بغدادی و فضل و علم و قلم از زنان مغنیه بودند.

زندگی اجتماعی عرب در اندلس بدینطریق اختلاطی از زندگی اندلسیها و زندگی شرقیان بود. و در آن نوشخواری و لهو و غنا، شیوع عظیم داشت.

اما از جمهت دینی مسیحیان در اجرا و قیام به شعائر دینی خود آزاد بودند، کنیسه ها و دیرها دایر بود و رؤسا و روحانیانشان به کارهای مذهبی مشغول بودند و همان سنن و قوانین قدیم، در میانشان رواج داشت. بعضی از یمود در دولت مقامی رفیع یافتند. چنانکه حسدایی بن شبروت بهوزارت عبدالرحمان الثالث رسید،، فضل پسر حسدایی از مقربان المقتدر و الموتمن والمستعین از امرام بنی هود بود و صموئیل بن نغریله و پسرش یوسف هردو وزیران زیدیان در غرناطه بودند.

اما تعصب بعضی سبب شد که آزادی در تنگنا افتد و فلاسفه به زندقه متهم شوند و کتابهاشان طعمه حریق گردد.

از جهت فرهنگی، زبان عربی، زبان رسمی همهٔ بلادبود. امرا از آن حمایت می۔ کردند و می کوشیدند تا حاذقترین ادبا و دبیران را در دیوانهای خود به کار گمارند و بدین گونه بر اقران خویش پیشی گیرند. در بلاد مختلف برای نشر علم، مدارس بسیاری دایر شد. می گویند المستنصر بالله تنها در قرطبه بیست و هفت مدرسه بنا نهاد. امراء به جمع آوری کتب پرداختند و هیئت هائی برای خرید کتب دینی

242

به شرق روانه داشتند تا آنجا که در کتابخانهٔ پادشاهی قرطبه حدود چهارصد هزار جلد کتاب گرد آوردند و در استنساخ و ضبط و تجدید آنها ذوق و خلاقیت به کار بردند و در این راه اموال بسیار بذل نمودند. آغازگر این نهضت خبسته خلیفه، الناصر و پسرشالحکم بودند. گویند، الحکم نزد ابوالفرج اصفهانی کس فرستاد و از او خواست که دربرابر هزار دینار طلای خالص نسخهٔ اغانی را پیش از آنکه برای خلفای مشرق بفرستد برای او بفرستد. مردم به علم وادب روی آوردند تا آنجا که جمعزیادی خواندن و نوشتن میدانستند. دوزی در کتاب خود «تاریخ مسلمانان اسپانیا» می گوید: در اسپانیا، مسلمانان تقریباً همه خواندن و نوشتن میدانستند در بودند.

مرکز نش علم و فرهنگ، شهرهای بزرگی بود چون قرطبه و اشبیلیه و غرناطه و طلیطله که در آنجاها مدارس فراوان بود و شعرا و نویسندگان آمد شد داشتند. اما فلسفه به خاطر مخالفت متعصبان دینی چون ادبیات و علوم رواج چندانی نداشت. اینان فلسفه را نوعی زندقه میدانستند و معتقد بودند که برای دین زیان دارد. از اینرو تنها در دورههای بعد فلاسفهای در آن دیار ظهور کردند و نخستین کسی که بهعنوان فیلسوف شناخته شد ابن باجه بود که درسال ۱۱۳۸ م/

اما معیط سیاسی، اگر بگوئیم که زندگی عربدر اندلس همهجهادوآشوب بود مبالغه نکرده ایم. اعراب پس از پایان فتوحات باز هم معبور شدند برای جلوگیری از حمله و هعوم دشمنان شمالی خود که می کوشیدند بلاد از دست داده خود را باز ستانند همچنان به نبرد ادامه دهند. تاآنجا که برحسب ضبط مورخان میان مسلمانــان و فرنگ سه هزار و هفتصد برخورد حاصل شد و پس از شورشی که او ایل قرن یازدهم میلادی بروز کرد و سبب قتل منصور بن ابی عامر که خود را ولیعهد خلیفه می خواند، گردید یک سلسله انقلابات در سرتاسر اندلس برپا شد و سبب تعزیه آن

این حیات نوین در ادب اندلسی تأثیری شگرف داشت از یکسو زیبائی طبیعت و از دیگر سو اختلاط میان ملتها و نیزفرهنگ عالی، گروهی ز شعراء و نویسندگان به وجود آورد که آثار ارزنده ای برجای نهادند. از مشاهیر آنهاست ابن عبدربه، ابنهانی، ابن شهید، ابن زیدون، ابن حمدیس الصقلی، ابن خفاجه، ابن سهل الاسرائیلی و لسان الدین بن الخطیب. ولی سنت تقلید و رغبت به اقتفاء آثار عصر اموی و عباسی همچنان گریبانگیر آنها بود. شاعران اندلس نوعی شعر ابداع کردند که به موشح معروف شد و ما در مباحث آتیه به توضیح آن خواهیم پرداخت.

برخي مراجع:

فكتور ملحم البستاني: العرب في الاندلس و الموشحات \_ جونيه • ١٩٥.

جرجى زيدان: تاريخ التمدن الاسلامى ... الجزء الخامس ... القاهرة ١٩٣٤. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى ... القاهرة ١٩٤٤. ج. ب. ترند J. B. Trend: اسبانيا والبرتغال ... فى كتاب تراث الاسلام ... الجزء اولال القاهرة ١٩٣۶ ص ١ ... ٧٩.

C. F. Seybold: Andalus, in Encycl. de l'Islam. t. I, 354-357.

- Henri Pérès: La poésie andalouse en arabe classique au XI<sup>e</sup> siècle. Paris, 1937.
- E. Lévi-Provensal: La civilisation arabe en Espagne. Paris, 1919.
- C. Brockelmann: Histoire des Peuples et des Etats islamiques. Paris, 1949.
- R. Dozy: Recherches sur l'histoire et la littérature de l'Espagne, t. I, Paris, 1881.

# **باب دوم** فصل اول

شعر اندلسی

شعر اندلسی نیز همانند عباسی در تطور بود و از تقلید به ابداع و نو آوری رسید. زیرا ادبیات، آینهٔ خیال مردم است و خواه و ناخواه رنگ محیط را به خود خواهد گرفت.

اعرابی که به اندلس و ارد شدند همه یکسان نبودند. بعضی از مردم شام بودند و بعضی از مردم عراق و مصر. در آن معیط جدید در عهد و الیان و امویان خود را غریب احساس میکردند. سنن و تقالید خاصی داشتند که از آن دست بردار نبودند. شعرشان برهمان شیوه ای بود که در مشرق آموخته بودند. اندلس شام را از یادشان نبرد از اینرو در همهٔ مظاهر حیاتشان میراث قدیم را رعایت میکردند. و ما نمونهٔ آن را در فریاد اشتیاق عبدالرحمان الداخل به و طنش در اشعارش می شنویم که چگونه خود را در اندلس غریب می پندارد. گویند روزی نخل خرمائی دید و با اندوه سرود:

نشأت بأرض أنت فيها غريبة فمثلك في الاقصاء والمنتأى مثلى

«تو در سرزمینی رستهای که در آن غریب هستی و من نیز چون تو از زادبوم خود بس دورم.»

و این پدیدهٔ کمن تا اوایل قرن یازدهم میلادی دوام داشت ودرشعرابنعبدربه و ابنهانی و ابنشمید و ابندراج القسطلی و غیر ایشان از شاعران این دورهظمور داشت. پس اسلوب و معانی آنها در اکثر موارد، شرقی بود. این شاعران مدایح خود را با براعت استملال و التزام تغزل آغاز میکردند و به وصف بیابانها و ناقه واسب و گرمای هوا و عشق به بادیه می پرداختند. از امثال آن، قصیدهٔ ابندراج است در مدح حاجب المنصور بن ابی عامر که در اقتفای رائیه ابونواس است در مدح خصیب. در آن قصیده، سفر خود را پس از وداع از زنش و صف کرده است:

ولو شاهدتنی، و الهواجر تلتظی علی ورقرراق السراب یمرور اسلط حرر الهاجررات اذا سطا علی حر وجهر والاصیل هجیر واستنشق النکباء و هری لیوافح واستو طریء الرمضاء و هی تفور «اک و ارتباع و می استان که که واست و می آند.

«اگر مرا دیده بود، آنگاه که گرمای نیمروز برمن آتش میریخت و تلالوء سراب از دور میلرزید.

برگرمای نیمروزها غلبه مییابم چون برچهر،ام بتابد. و گردبادهای سوزان را تنفس میکنم و برریگهای جوشان پای میگذارم.»

جنبش برای آزادی درقرن یازدهم میلادی / پنجم هجری آغاز شد. از این تاریخ شاعران به تجسم محیط خود و بیان افکار و گرایشهای خود در آثارشان پرداختند. البته بدون آنکه یکباره سر از چنبر تقلید بیرون کنند. از مشاهیراین چهره ها، یعنی آنهائی که از تقلید به نو آوری انتقال می یافتندمی توان ابن زیدون و ابن عمار و معتمد بن عباد و ابن الحداد را نام برد. از عوامل این تطور تعلق شعرا به میهن جدید و زیبائی۔ های خیره کننده آن از یک سو و گرایشهای سنتی، از سوی دیگر بود. البته شرق هم در این ایام بخاطر انقلاب عباسی قدم در راه نوینی نهاده بود.

این جنبش نوآوری دامنه اش تا قرن دو ازدهم میلادی / ششم هجری کشیده شد. شعر ابن حمیدس، ابن عبدون، ابن خفاجه، لسان الدین بن الخطیب و دیگر متاخران آشکار ترین چهرهٔ شعر اندلس بود. اندلسیها نخست از مشرق تقلید کردند سپس در رهائی از قیود کمن و نوآوری با آنها به همچشمی و رقابت برخاستند. از مهمترین مظاهر این آزادی طلبی و نوآوری و ایستگی شعراء به معیطهای تازهٔ خود بود و برتری دادن آن بردیگر جایها، حتی بروطن قدیم که از آنجا بیرون آمده بودند.

| ولا تفارق فيها القلب سراء  | ني أرض أندلس تلتذ نعمياء     |
|----------------------------|------------------------------|
| و کل روض بہا فیالوشی صنعاء | ر کیف لا تبہج الابصار رؤیتہا |
| والغز روضتهما والمدر حصباء | انهارها فضبة والمسك تسربتها  |

«در سرزمین اندلس زندگی خوش و لذت بخشی است و شادمانی از دل آدمی دور نمی شود.

چگونه دیده از دیدنش شادمان نشود که هر باغی از آن چوندکهٔ برازانصنعاء است.

جویبارانش نقره است و خاکش مشک و مرغزارش حریر و ریگهایش مروارید است.»

هر شاعری به توصیف زیبائیهای سرزمینی که در آن میزیست پرداخت. ابن

زیدون شاعر زیبائیهای قرطبه بود وابوالحسن بن نزار و ناهض بن ادریس و صافان درهٔ آش بودند و مطرف فریفتهٔ غرناطه بود و ابن سفر المرینی شیفتهٔ اشبیلیه و ابن الزقاق ستایشگر بلنسیه، برخی صورتگر درهٔ عذراء و سرقسطه و برجه و جبل طارق و جزیرهٔ میورقه و طلیطله و شلب و غیر آن بودند.

جمال جویبارانی که در میان باغها روان بود. شاعران را مفتون خود ساخته بود وصف آنها و گردشگاهها و باغها، شعر اندلسی را غنا بخشیده است. ابن خفاجه در وصف رودی گوید:

| والزهر يكنفـــه مجر سمـاء    | متعطف مثل السوار كأنسه       |
|------------------------------|------------------------------|
| من فضة فـــى بـــردة خضراء   | قد رق حتى ظن قرصاً مفرغاً    |
| هدب يحف بمقلة زرقاء          | و غدت تحفَّ به الغصون كأنبها |
| متلوياً كــــالحية الـرقطـاء | والماء أسرع جريـه متحدرأ     |
| ذهب الاصيل على لجين الماء    | والريح تعبث بالغصون وقدجري   |

«وقتیکه میگردد به دستبندی میماند و گوئی با شکوفههایی که گردش را گرفتهاند کمکشان آسمان است.

صاف و زلال است آنسان که پنداری قرص نقره ای است عاری از نقش، بر روی دیبائی سبز.

### خود مي پيچە.

باد با شاخه ها بازی میکند و طلای شامگاهی برنقرهٔ آب، روان است.»

از آن پس که اعراب از دریا نفرت داشتند و از حوادث آن بیمناک بودند، شعرای اندلس به توصیف کشتیهای روان بر روی دریا پرداختند. اینگونه توصیفات در آثار ابوعمر القسطلی و ابنخفاجه و ابنآلابار و ابنوهبون ... بسیار است. همچنین در شعر اندلسی گرایش داستانی پدیدار شد.

بدین معنی که برای چیزی که میخواستند وصف کنند زندگینامه ترتیب میدادند مثلا جعفربن محمد المصحفی در توصیف به گوید:

و مصفرة تختال فى ثوب نرجس و تعبق عن مسك ذكى التنفس لها ريع معبوب و قرة قلبه ولون معب حلية السقم مكتسى فصفرتها من صفرتى مستعارة و أنفاسها فى الطيب أنفاس مؤنس و كان لها ثوب من الزغب أغبر على جسم مصفر من التبر أملس فلما استتمت فى القضيب شبابها و حاكت لها الاوراق أثواب سندس مددت يدى باللطف أبغى اجتناءها لاجعلها ريعانتى وسط مجلسى ذکرت بها من لا أبوح بنکره فاذبلها فی الکف حرر التنفس «زردگونهای که در جامهٔ نرگس به تکبر می خرامد و بوی خوش مشك از

آن برمیخیزد.

از آن بوی محبوب بهمشام میرسد، و رنگش رنگ عاشقی بیمار است.

زردی اش را از روی من به عاریت گرفته و نفس خوشبویش را از نفس یار دلنواز.

جامهای بهرنگ خاك از كركمها برپیكر نرم طلائی خود دارد.

چون برشاخه بهحد جوانی رسید و برگهای درخت جامهای حریر براو بافت. من بهآرامی دستم را دراز کردم تا بچینمش و آن را بهجای گل درمیان مجلس بگذارم.

از او بهیاد کسی افتادم که نامش را آشکار نمیکنم. در آن حال از آتش آه من در دستم پژمرده شد.»

شعر اندلسی از حیث اغراض و فنون با آنچه پیش از این از شعر عـرب شناختیم تفاوت چندانی ندارد. آنچه در اینجا تازه مینماید بعضی از کوششهای ناموفق است، در راهساختن آثار حماسی از قبیلحماسه ابنعبدربه در وصف غزوات و فتوحات عبدالرحمان ناصر. این ارجوزه به چهارصد و پنجاه بیت میرسد اما ارزش شعری آن اندك و بیشتر به صورت یك تاریخ منظوم است.

شاعران اندلسی در عین اینکه همان اغراض شعری را که در مشرق متداول بود، برنامه کار خودشان ساخته بودند ولی شعرشان گاه از ویژگیهائی که خاص خود آنهاست و موجب تمیز آن از شعر دیگران میشود برخوردار است. چنانکه در وصف یا در مرثیه، برای قدرتهای از دست رفته یادر شکایت و استعطاف و استغاثه یا در بهنظم آوردن علوم و فنون این خصائص آشکار است.

در **وصف،** آثار فراوان پدید آوردهاند، تا آنجا که میتوانیم از مجموعهٔ اوصافشان تصویری گویا وکامل از جنبههای مختلف زندگی مردم اندلس استغراج کنیم. آنها اسپانیا را باهمه شهرها، گردشگاهها، عجایب معماری، درهها، کوهها، باغها و بستانها و گلها میوهها، بهارها، زمستانها صناعات، مهمانیها، غذاها، زینتها عطرها پارچهها، میدانهای جنگ، لشکرها، موسیقی، رقص، لهو و نوشخواریهایش وصف کردهاند. همچنین انواع تازهای در وصف ابداع کردهاند ولی همهٔ این وصفها همچنان مربوط به امور جزئی است و هرگز وصف یک منظره یا یک شهر را به طور کامل در بردارند.

مرثیهٔ قدرتهای از دست رفته که گفتیم، نتیجهٔ انقلابات سیاسی و آمد وشد دولتها بود. شاعران بر خرابه ها می ایستادند و برعزت های به ذلت بدل شده می۔ گریستند و دربارهٔ این روزگار رنگ به رنگ که به هیچ کس وفا نمی کند تأمل می۔ کردند. ابن اللبانه بردولت از دست رفته عبادیان می گرید و ابن عبدون برای دولت بنی الاقطس اشک میریزد و ابوالبقاء الرندی براندلس آنگاه که اسپانیائیها آنرا باز پس گرفتند، ندبه و زاری سر میدهد.

شکایت و استعطاف غالباً رشحات قرایح وزراء و ارباب قدرت است که دچار محن و حوادث روزگار شدهاند و از عزت بهذلت افتادهاند. اکنون خوشبختیمهای گذشته را بهیاد میآورند و برحال تباه خویش میگریند.

استغاثه یا شفیع طلبیدن مولود ضعف و خوف از دشمنان است. شاعر دست شفاعت بهدامن این و آن میزند و از آنها یاری میجوید. از مشهورترین این قصائد یکی قصیدهٔ و قشی بلنسیهای است با این مطلع:

ابت غير ماء بالنخيل ورودا وهامت بهعذب الجمام برودا

و دیگر قصیده لسان الدین بنالخطیب است در توسل بهقبر پیامبر اسلام با این مطلع:

اذا فاتنى ظل الحمى ونعيمه فحسب فوادى آن يمهب نسيمه

ساختن منظومه هائی در علوم و فنون جمت تسمیل در حفظ آنمها در اندلس رواج فراوان داشت. از این قبیل دو ارجوزه در عروض و تاریخ از ابن عبدر به و یک قصیدهٔ لامیه ورائیه از شاطبی در قراآت و رسم مصاحف در دست داریم.

شعر اندلسی با شعر عباسی از حیث اغراض و تطورش شباهت بسیار دارد. و این از نتایج رقابت اندلسیان با شاعران مشرق بود که میخواستند شعرشان رنگ شعر عباسی داشته باشد. در دورههای بعد در غزل و خمریات و وصف طبیعت و وصف بناها خود نوآوریمایی داشتند ولی در دیگر ابواب شعر سیطرهٔ تقلید همچنان باقی بود. و اگر که شاعران اندلس با وصف و مرثیه گوئیشان برای قدرتهای سرنگون شده، یا اشعار استعطافی واستغاثهای خود توانستند رو در روی شاعران مشرق بایستند ولی در دیگر فنون شعر به خصوص در معانی و اسالیب نتوانستند به پایهٔ آنها برسند.

اگر هم نرسیده باشند عجبی نیست، زیرا اندلسیها از فلسفه و منطق آنچنانکه شاعران مشرق برخوردار بودند طرفی نبسته بودند، بنابراین در دقت فکر و عمق معنی یارای همسری با شاعران شرق را نداشتند. درست است که معانی شان واضح و آشکار است ولی سطحی است. همچنین این پدیده در حکمشان نیز که از حکم ابوتمام و متنبی وغیره بسی قاصرتر است تأثیر داشته است به عبارت دیگر آنچه را به عنوان حکم بیان کرده اند چیزی جز همان ادراکات عوامانه نیست و از تفکر عمیق به دور است.

اما تخیل اندلسی ها از تخیل مشرقزمینیها بسی رنگینتر است. غالبا این خیال رقیق لطیف در اوصاف و غزلهاشان آشکار است. آنجا که تصویرهای درخشان

برگرفته از طبیعت زیبا از پی یکدیگر میآیند. طبیعت جمال خود را به مخیله شاعر ارزانی میدارد و شاعر آن را در جامه ای نظیف و در کمال حیات و حرکت و رونق و لطافت با کلماتی موزون و خوش آهنگ بیان میکند. مثلا ابن الزقاق باغی را که باد برشقایقش می وزد چنین توصیف میکند:

| يتهادى بها نسيم الرياح    | ورياض من الشقائــق أضحت     |
|---------------------------|-----------------------------|
| زهرات تفوق لون الراح      | زرتها والغمام يجلد منهما    |
| «سرقت حمرة الخدود الملاح» | قلت «ماذنبہا»؟ فقال مجيباً: |

و چون این سفرمیخواهد مد و جزر را دررود اشبیلیه توصیفکند این تصویر مبتکرانه را که در آن نسیم ورود هردو شخصیت انسانی یافتهاند، ارائه میدهد:

شق النسيم عليــه جيب قميصه فانساب مــن شطيه يطلب ثاره فتضاحكت ورق الحمام بدوحها هــزءا فضم مــن الحيــاء ازاره

«نسیم گریبان جامهاش را چاك زد، پس بهطلب تاوان از دو كرانه خود روان شد.

کبوتران برشاخسار درختان خندیدند و مسخره کردند و او از شرم، دریدگی جامهاش را بههم آورد.»

زبان شاعران اندلس سهل و سلیس است، ولی چون زبان شاعران مشرق استوار و پرصلابت نیست. و این بدان سبب است که اندلس از بادیه بهدور بوده است و عرب در یك محیط غیر عرب اگر چه تعابیرش لطیفتر شده ولی ملکه عربیتش به ضعف گراییده است. البته جز ابنهانی که از متنبی تقلید میکند و برخی واژههای نامأنوس و نیز خشونت و تعقید در سخنش راه یافته است.

در **وزن شعر**، اندلسیها از اهل مشرق متابعت کردهاند ولی خود اوزانتازهای به شعر افزودهاند که آنها را از موسیقی سرزمینشان الهام گرفتهاند. از این قبیل هستند «موشحات».

برخى مراجع: شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى الشعر العربى ــ القاهر، ١٩۴۵. سيد نوفل: شعر الطبيعه فى الادب العربى ــ ١٩۴۵. عبدالله كنونالحسنى: الشعر الوطنى فى الاندلس ــ الرساله ٣ (١٩٣٥) ص ١٥٩٥-١-١٢

Henri Pérès: La Poésie andalouse en arabe classique au XI<sup>e</sup> siècle — Paris, 1937.

فصل دوم موشحات

موشحات ازجمت اوزان و قوافی شان پدیده ای تازه در شعر عربی و شورشی علیه اسالیب متداول آن بود. پیش از این، چنانکه دیدیم قالب شعر عربی قصیده بود و قصیده دارای وزن و احد و قافیهٔ واحد بود و انحراف از این قاعدهٔ اساسی تنها در رجز روا بود که گاه هربیت قافیهٔ مستقلی داشت و گاه شاعر یک قافیه را در سراس ارجوزه رعایت میکرد. در اواخر عصر عباسی، قالب تازه ای در شعر عرب پدید آمد به نام «الدوبیت» (دوبیتی) دو بیت از قوالب شعر ایرانی بود، اما آنچه آن را «الموالیا» و «القوما»ی بغدادی میگویند، در ردیف اشعار عامیانداند. در اینجا پیش از شروع در بحث موشحات به بیان «موالیا» و «قوما» می پردازیم.

دربارهٔ موالیا اقوال مختلفی است. از جمله آنکه، چون هارون الرشید برامکه را برانداخت و سرکوب کرد کسی را یارای آن نبود که در مراثی آنها سخن گوید. یکیاز کنیزان جعفربن یحیی، اشعاری عامیانه در سوگئ آنها سرود که بعد از هرقطعه میگفت: «موالیا» (ای سروران من).. اما قوما، نوعی شعر عامیانه بود. در بغداد گروهی به هنگام سحرماه رمضان در کوچه ها میگشتند و به آواز می خواند ند کسه «قوما سحر قوما» قوما را بر وزن این سه کلمه می ساختند و گاه از آن فروع دیگری بیرون می آوردند. که «الزهری» یا «الخمری» نامیده می شد.

### تعريف موشح

ابنخلدون در مقدمهٔ خود گوید: اما متأخران اندلس پس از آنکه شعر در سرزمین آنها فزونی یافت و مقاصد و فنون آن تهذیب شد و بهمنتهای آرایش رسید، فنی از آن ابداع کردند که آن را بهنام موشح خواندند. و آن قطعه شعری است که بهسمطها و غصنها تقسیم میشود و مجموعهٔ این اسماط واغصان را بیت میگویند. هرموشح حداکثر هفت بیت است. موشح در اغراض مختلف چون غزل و مدح به کار میرود.

پیش از آنکه به تعریف اجزاء موشح پردازیم یك یك آنها را دراین بیت باز می نمائیم:

ادر لنا اكواب ينسى بها الوجد واستحضر الجلاس كما اقتضى الود

دور شامل دور: تعداد ابیاتی است که میان دو قفل قرار گرفته باشد. دور شامل اجزائی است که هر یك را غصن گویند و آن غصنها بر حسب اغراض و شیوه شاعر متعدد میگردد. دور اغلب از سه جزء درست میشود و گاه از دو جزء یا سه جزء و نصف جزء و فره میشود و گاه از دو جزء یا سه یا چهار فقره تألیف میشود و گاه جزء جزء جزء بین جرا فقرات مرکب نشده است. از شروط بیتها این است که همه از حیث وزن و نظام و عدد اجزاء همانند باشند. اما از جهت روی تنوع آن نیکوتر است.

در موشح رسم این است که بهقفل شروع شود و بهقفل پایان یابد و قفل در آن شش بار آورده شود اگر چنین باشد موشح را تام گویند.

اگر موشح به دور آغاز شود آن را «اقرع» گویند بنابراین قفل در موشح اقرع پنجبار و در موشح تام شش بار آورده می شود. اینک مثالهائی ــ دور مرکب از سه جزء مفرد:

ارى لـك مهـنـد احـاط بـه الاثمد فجـرد و مـاجـرد فيا ساهـر الجفـن حسامـك قطـاع بيت مركب از دو فقره و سه جزء و نصف جزء مـن اودع الاجفان صـوارم الهنـد و انبت الريحـان فـى صفحة الخـد قضى علـى الميمان بـالدمـع و السمد انـى و للكتمان!..

خرجه: قفل پایان موشح است. و شرط است که آن جنبه فکاهی داشته باشد و در الفاظش لحن بوده باشد و بر زبان موجودی گویا یا نا گویا جاری گردد. خرجه را غالباً بیانی عامیانه است مگر در بعضی مدایح یا غزلها. در این خرجه شاعر از زبان کبوتری سخن میگوید:

و در این خرجه از زبان عشق حکایت میکند:

| اسوة هـــذا المجن | انــا و انتـــا       |
|-------------------|-----------------------|
| عند انصداع الفجن  | بالصبر بنترا          |
| غنىالجوىفىصدرى:   | و مـــــن رحــلتــــا |

سافر حبيبي سحر وما ودعتو ياوحش قلبي في الليل اذا افتكرتو

و گاه خرجه از واژههای غیر عربی است... و پارهای از متأخران که از آوردن خرجه عاجز بودهاند خرجههای دیگران را بهرعایت گرفتهاند.

در موشحات کلمات و ترکیبات عامیانه چنان شایع است که ابن شهید می گفت «نه سیبویه در موشح کاری دارد و نه خلیل بن احمد را در آن راهی است.»

ابشیمی (۱۴۴۸م/۸۵۲ ه) در المستطرف لحن را بر موشحگویان عـیب میگیرد و معتقد است شعر اعم از موشح و عروض و دو بیت نباید عامیانه باشد و لحن در آنها بخشودنی نیست.

نمونهای از م**وشح**:

تاريخ ادبيات عرب

شمس قارنت بدرا راح و نـديـم ] قفل ادراكؤس الخمر عنبريـة النشر ان الروض ذو بشر] دور و قد درع النهـرا هبـوب النسيـم ] قفل و سلت علـى الافق يد الغرب و الشرق سيوفا من البرق وقد اضعك الزهرا بكـاء الغيـوم الا ان لى مولى تعكم فاستولى اما انـه لـولا دموع تفضح السرا لكنت كتـوم انـى لى كتمان و دمعـى طوفان شبت فيه نيران فمن ابصر الجمرا فى لج يعـوم اذا لامنى فيـه من رأى تجنيـه شدوت اغـنيـه لعـل له عـذرا و انت تــلوم ] خرجه

موشح ابتدا در اندلس پدیدار شد. ابنخلدون می گوید «نخستین کسی که موشح سرود در جزیرهٔ اندلس مقدم بن معافر الفریری یا نیریزی از شاعران امیر عبدالله بن محمد المروانی بود. سپس ابوعبدالله احمد بن عبدر به صاحب کتاب «العقد الفرید» این فن را از او فرا گرفت واین و آنچنان اشتهاری کسب کردند که دیگران تحت الشعاع نام بلند آنان قرار گرفتند و بازارشان را رونقی نماند. از میان موشح گویان عبادة القزاز شاعر المعتصم بن صمادح صاحب المریه در این فن براعت یافت. چون موشح سرائی رواج یافت و گروهی از شعراء مانند ابو بکر ابن زهر (۱۱۱۳–۱۱۹۹ م) و ابن بقی (۱۱۴۵ م) وابوجعفر عبدالله اعمی الطلیطلی (نیمه اول قرن دوازدهم میلادی بین قرن چهارم و پنجم هجری) وابن باجه (۱۳۱۸ م) و ابن سهیل (۸ ۲۱ – ۱۲۵۱ م) و ابن الخطیب (۱۳۱۳ – ۱۳۷۴ م) وابن زمرک (۱۳۳۳ و ابن سهیل (۸ ما – ۱۲۵۱ م) و این الخطیب (۱۳۱۳ – ۱۳۷۴ م) وابن باجه (۱۳۱۸ م) و ابن سهیل (۸ ما – ۱۲۵۱ م) و این الخطیب (۱۳۱۳ – ۱۳۷۴ م) و این باجه (۱۳۸۰ – ۱۳۸۹ م) و جز ایشان در این فن نام آور شدند. چون موشح به مشرق رسید بعضی از شعرای مشرق مانند ابن سناء الملک المصری و صفی الدین الحلی و ابن نباته الفارقی و ابن حبق الحموی و جز ایشان آثاری دلپذیر ساختند.

علل اختراع این فن، آمیزش عرب در اسپانیا با بیگانگان و اطلاع از آداب و آهنگهای مردمی آنها بود، آهنگهائی که از قید قوافی و اوزان آزاد بودند و نیز علاقه ی که بعضی شاعران مشرق در رهائی از قیود شعری داشتند و بعید نمی نماید که سروده ای Jongleurs و Troubadours که شاعرانی دوره گرد بودند واشعار حماسی، بدون التزام قوافی می سرودند و در قرون و سطی در اسپانیا کارشان رواجی داشت در آگاهی عرب به استنباط موضح و آزاد کردن شعر خود از قیود کهن و آماده ساختن شعر برای غناء مؤثر بوده باشد ودر این تردیدی نیست که نیازهای موسیقی، عامل مهمی در ایجاد موضح بوده است. زیرا در اندلس موسیقی یکی از تفریحات امراء ومؤنس اوقات لهو و شبزنده داریهای آنها بود. چنانکه النجیبی در وصف یکی از شبه ای بیماری خود در مالقه گوید که «چون شب تاریک شد، خواب به چشمم نرفت، در گرداگرد

544

من عودها و طنبورها و چنگها به صدا درآمدند و نغمهها درهمآمیختند و تحمل این صداها برمن دشوار بود و براضطراب وآلام من میافزود. و من طبعاً این آوازها را دوست نمیداشتم دلم میخواست جائی مییافتم که در آنجا هیچ صدائی از این قبیل نمیشنیدم و مرا این کار میسر نبود، زیرا اهل این ناحیه سخت به موسیقی خوگرفته اند.»

پس شگفتی نیست اگر موسیقی شاعران را به هماهنگی با نغمات خرد فرا خواند تا آنجا که از شیوهٔ معتاد خود بیرون آیند. بسا میشود که موشحی را که میخوانیم و از خواندن الفاظ آن هیچگونه لذتی بهما دست نمیدهد و از آن هیچگونه نشاطی احساس نمیکنیم، این بدان سبب است که آنرا ساختهاند که بهآهنگ و همراه ساز خوانده شود نه بطور عادی.

و چون موشح در آغاز برای غنا سروده می شد اغراض و موضوعات آن غزل و شراب و نوشخواری و وصف طبیعت بود و چون پر شکوهترین مجالس غنا در دربارهای شاهان و امراء و اعیان تشکیل می شد شعرای موشح گوی به مدح نیز گرائیدند تا در ضمن از عطایای امیں سودی حاصل کنند. بعدها دامنهٔ موضوعات موشحات گسترش یافت و هجا و رثاء و تصوف و زهد را نیز دربر گرفت.

در اغلب موارد، در یک موشح اغراض متعدد آمده است چون غزل و مدح و وصف طبیعت. مانند موشح ابنزمرک با این مطلع:

ابلغ لغرناطية سلامي وصف لها عهدى السليم فلو رعن طيفها ذمامي ما بت في ليلة السليم

در موشحات وصف طبیعت از همه بیشتن است. موشحات هـمه زیبائیهای اندلس را از شهر و گل تا پرنده در خود منعکس ساختهاند و ما پیش از این در این باب سخن گفتیم \_ طبیعت در عرف اصحاب موشحات به مثابه معشوقی است که عاشق زیبائیهای او را می ستاید و از اشتیاق خود به دید ار او حکایت می کند. شاعر موشح گوی به طبیعت جان می بخشد. طبیعت او دارای عاطفه و احساس است و با شاعر سخن می گوید و سخن او را می شنود. ابن خطیب گوید:

فاذا الماء تناجى و العصى و خلا كل خليل بأخيه تبصر الورد غيررأ برما يكتسى من غيظه ما يكتسى و ترى الآس لبيباً فهما يسرق السمع بأذنى فرس

«چون آب و سنگریزه چونان دو دوست در خلوت راز میگویند و هر دوستی با دوست خود در گوشهای آرمیده، گلی را میبینی که از غیرت و دلتنگی رنگش سرخ شده اما یاس عاقل آهسته بهسخنانشان گوش فرا داشته است»

نیز ابن زمرک سپیده دم و برق و باران را چنین وصف کرده است:

| تسرعسند خبوفيا و تخبيفيق | فالشهب مسن غسارة الصبساح        |
|--------------------------|---------------------------------|
| أعنـــة الـبــرق يطلـــق | و أدهـــم الليــل فــى جمــاح   |
| بادمى الغايث يشارق       | و الافــق فــى ملتقــى الريــاح |

«شسهابها به هنگام هجوم بامدادان از بیم میلرزند و شب سرکش عنان برق را رها می سازد و افق در آنجا که بادها به هم برخورد میکنند به رنگ باران می درخشد»

گاه یکی از ماها موشعی را میشنویم و س خوش میشویم و از تصاویس لطیف و رقیق آن لذت می بریم ولی چون در آن تعمق میکنیم جز یك موضوع عادی و مكرر هیچ نمی بینیم در واقع اگر تصاویر و خیال و موسیقی الفاظ نباشد موشحات را هیچ ارزش هنری نیست. موشح پردازان گاه چنان در صنایع لفظی غرق میشوند یا تعبیرات بیمارگونه ای می آورند كه شعرشان دچار غموض می شود و تو بیهوده در پی ارتباط معانی و افكار هستی، زیرا شاعر در فكر آن است كه یك سلسله تصویرها را كنار هم بچیند كه با نغمات موسیقی هماهنگ باشد. همین و بس.

چون موشحات را از جمهت واژههای شان مورد بررسی قرار دهیم غالباً واژهها ضعیف و رکیکاند و در این هم تعجبی نیست زیرا اندلسیما از اعراب ناب نبوده اند و در یک محیط ناب عربی هم زندگی نکرده اند. گذشته از اینمها غنا الفاظی نرم و دور از تعقید می طلبد و چه بسا این گرایش آنان را به خروج از قواعدی لغوی و پیروی از ذوق عوام سون داده است.

اصحاب موشحات در استعمال محسنات لفظی افراط میکنند و برای آنکه سخافت معانی را بپوشانند، بهصنایع روی میآورند. شعرشان لبریز از مجاز و تشبیه و استعاره و کنایه است. اما اوزانی که بهکار میرود چون هدف اصلی هماهنگی با ساز است خواندن آنها به صورت عادی در گوش خوش نمیآید.

ابنسناءالملك می گوید موشحات بسردوقسماند. یکی آنچه بروزن اشعار عرب است که خود بر دو قسم است یکی آنها که در قفلها و دورها کلماتی نیامدهاند که آن فقره را از وزن شعری خارج کند و از موشحات آنچه براین منوال است نوع پست آن است وآن به مخمس شبیه است تا به موشح و این شیوهٔ شاعران ناتوان است و قسم دوم از موشحات آنهائی هستند که اوزانشان با اوزان شعر عرب نمیخواند و اکثر موشحات از این گونهاند. و من میخواستم برای اینگونه از موشحات عروضی ترتیب دهم و پس از رنج فراوان دانستم که عروض آن آهنگ است و ضرب آن ضرب و اوتاد آن دستانهاست و اسباب آن تارهاست و با این عروض میتوان موزون راز مکسور و سالم را از مزخرف تمیز داد و دانستم که ساختمان بیشتر موشحات برساختمان ساز ها مبتنی است و تعنی به آنها بدون ساز مستعار و مجاز.

از این رو موشحسازان در اوزان شعر عرب تصرفاتی کردهاند از جمله دو وزن جدید به اوزان افزوده اند یکی مستطیل که عکس طویل است، و وزن آن

ł

مفاعیلن فعولن مفاعیلن فعولن (دوبار) و دیگر ممتد که عکس مدید است و وزن آن فاعلن فاعلاتن فاعلن فاعلاتن (دوبار) است. موشح را از جهت اوزان و الحان، میدانی پهناور است.

موشح در ادبیات متوسط تاثیری شگرف داشت. چون شناخته شد بر دهانها افتاد و مغنیان در انتشار آن سهم بسزائی داشتند زیرا هیچ چیز زودتر از غناء اگر نیك و دلپذیر ادا شود در انتقال از جائی بهجائی تندسیرتر نیست. موشح هم از اندلس به مغرب و مصر آمد. تا آنجا كه چون موشحی ساخته میشد و مورد پسند قرار میگرفت هر شاعری بهرقابت با آن برمیخاست. از نتایج انتشار فوشح با آن زبان سهل و اوزان گوناگون و قوافی متعدد و مناسب بودنش برای غناء، آن بود، كه نوع دیگری از ادبیات عامیانه به وجود آمد موسوم به زجل كه به خاطر تحریر صدا به هنگام خواندن چنین نام گرفت. همه كسانی كه زبان فصیح عربی را نیكو نمی دانستند عواطف و احساسات خود را به وسیله آن بیان می داشتند. اینخلدون در این باب میگوید: چون فن موشحسازی در میان مردم اندلس رواج اینخلدون در این باب میگوید: چون فن موشحسازی در میان مردم اندلس رواج استور این که زبان اعراب این می می داشتند. اشعاری پرداختند كه زجل نامیده می شود... و نخستین كسی كه در این فن شعر

ابویکی بن قزمان در سال (۱۱۶۰ م/۵۵۵ ه) وفاتکرد. بعضی هم میگویند مخترع زجل مردی بوده به نام راشد.

شاعران متبعر بار دیگر به موشح بازگشتند. آزادی اوزان و قوافی دراینگونه شعر آنها را به نظم داستانهای تمثیلی و حماسی یاری می کرد شکی نیست ک موشحات را از این حیث حق بزرگی بر گردن عرب است. زیرا تسمهیلاتی که در کار شاعر ایجاد کرد دست او را در پرورش تعابیر و معانی بازگذاشت. و توانست به همه فنونی که در شعر بیگانه تجلی داشت احاطه یابد. پس موشحات اگرچه در اوضاع قدیم از حیث تفکر وشعور، انقلابی ایجاد نکرد برای ادب عربی راهگشای خوبی بود.

### برخى مراجع:

ابن سناءالملك: دارالطراز، في عمل الموشحات \_ تحقيق و نشر جودة الركابي \_ دمشق ١٩۴٩.

فكتور ملحم البستانى: العرب فى الاندلس والموشحات \_ جونيه ١٩٥٥. جميل سلطان: الموشحات \_ دمشق ١٩٥٣. مارون عبود: الرؤوس ص ٢٩١ \_ ٢٩٥ \_ منشورات دارالمكشوف ١٩۴۶. سليمان البستانى: مقدمة الالياذة ص ١٥٥ \_ ١٥٢ \_ مصر ١٩٠۴. ابن خلدون: المقدمة، الفصل الخمسون. فؤاد البستانى: نشأة الموشحات فى بلاد الاندلس \_ المكشوف عدد ١٤٣.

| تاریخ ادبیات عرب                                                            | 274   |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
| فؤاد البستانی: ابن الخطیب و قیمة الموشحات الاندلسیة ــ المکشوف عدد<br>۲: ۹. | 144   |
| بطرس البستاني: الموشحات الاندلسية ــ المشيرق عدد ٣٣، و المكشوف عدد          | .08   |
| خليل تقى الدين: الموشحات الاندلسية؛ غناء و موسيقى ــ المكشوف عدد<br>: ٢.    | 7 7 Y |
| قسطاكي حمصي:الموشح _ الضياء ٣: ٢۶۶.                                         |       |

Moh. Bencheneb: Muwashshah. in Encycl. de l'Islam t. III, p. 849-851.
Martin Hartmann: Das arabische Strophen gedish t. I: Das Muwaaššah.
Weimar 1897.

فصل سوم نثر

اندلسیها در نثر خود پیرو نویسندگان شرق عربی بودند و همچنانکه در شعر و زندگی اجتماعی، در نثر هم شیوهٔ آنان را به کار می بستند. بعدها نثر در اندلس تطور یافت، همانگونه که در شرق عباسی تطور یافته بود و همان اغراض و فنونی را که در شرق متداول بود چون خطابه، و ترسل و تصنیف دربر گرفت. نثر اندلسی در این تطور سه دوره را پشتسر نهاد. در آغاز فتح که معاصر

اوایل عصر اموی بود ادبیات منثور منحصر به خطبه ها و نامه ها (رسائل) بود، زیرا نویسندگانی که از مشرق آمده بودند در معیط جدید نیز همان رسوم و عاداتی را که از وطنگاه نخستین با خود آورده بودند به کار می بستند. نویسندگان اسلامی در آن ایام جز مواعظی که مردم را به قیام بر فرایض دینی تحریض می کرد و کلماتی که روح حماسه را در وجود مجاهدان برمی انگیخت و تهدیدات و وعیدهائی که رشته حیات اهل فتنه را می برید، یا نامه هائی که میان حکام و عمال رد بدل می گردید و در آنها نشانه هایی از هنر و براعت نمودار بود، برای نش نمونه های دیگری نمی شناختند.

نسیم فرهنگ نوین که بر اندلس وزیدن گرفت، خلیفه الناصر و پسرش حکم و ملوك الطوایف در تأسیس مدارس و مکاتب بر یکدیگر سبقت گرفتند و هیئتهایی به شرق روانه کردند تا ثمرات ادبی و علمی و آثار نویسندگان و شعرای آن دیار را به اندلس ارمغان آورند. و برای یافتن وزیرانی که در ترسل اهل حذق و مهارت باشند با یکدیگر به رقابت برخاستند و این امر سبب شد که نثر که همواره در نظر امراء مقامی ارجمند داشت \_ وجههٔ همت ادبا قرارگیرد تا دراغراض و الفاظ آن هنرنمائی کنند و آثار پدید آورند و همچنانکه گروهی طمع در آن داشتند که به لقب خطیب و شاعر ملقب شوند گروهی هم می کوشیدند تا عنوان کاتب را به خود اختصاص دهند. پس در نویسندگی نهضتی پسنڈید، پدید آمد و چند تن در آن فن شهرتی تمام یافتند.

بدان هنگام که موحدین و مرابطین که از مردم مغرب بودند زمام حکم را در اندلس بهدست گرفتند نثر بهنقطهٔ اوج خود رسیده بود و اینک در هجوم افت آرایش و تصنع لفظی، و در شعلهٔ فتنهها و جنگهای مستمر روی در انحطاط نهاده و از رونق و طراوتش میکاست.

انواع نثر اندلسی، خطابه و ترسل و تصنیف است و اینک به بحث دربارهٔ هریک با ذکر خصایص آن می پردازیم:

• خطابه، در آغاز مولود فتح و رفیق را، پیروزی بود. عـرب به سرزمین تازه ای قدم نهاده بود و دشمنی سختدل همواره در کمین او بود. در چنین محیطی بر والیان لازم می آمد که به نیروی خطابه، شرار حمیت را در دل مردم، افروخته نگه دارند و آنان را در جهاد به صبر وپایداری و دفاع از حوزهٔ تصرف خویش ترغیب کنند و به تسخیر دیگر بلاد برانگیزند. در این حال سخن این خطیبان همانند سخنانی است که از علی و زیادبن ابیه و حجاج شنیده ایم، دور از رکاکت، فصیح، شیوا و بر مجاری طبیعت و خالی از سجع و تکلف. معانی روشن و صریح و بیشتر منحصر در همان اغراض جنگی است و چون خلاف میان مضری و یمانی بالا می گرفت رنگ عصبیت هم یافت. شاید خطابهٔ طارق بن زیاد یکی از به ترین نمونه هایی باشد که به اسلوب خطابه های صدر اول ادا شده است اگرچه بعضی در انتساب آن به طارق تردید روا داشته اند.

این بود وضع خطابه در اندلس و آن اگرچه به پایهٔ خطابه در مشرق نرسید ولی جمعی در آن فن بهاشتهار رسیدند، چون ولیدبن عبدالرحمان بن غانم، در ایام عبدالرحمان الاموی و عبدالله الفخار در عهد مرابطین و ابوالحسن منذر سعید البلوطی قاضی قرطبه متوفی بهسال ۹۴۶ م/ ۳۳۵ ه . از آثار این خطیبان اندکی به طور پراکنده در تألیفات مربوط به اندلس چون «القلائد العقیان» و «نفح الطیب» به دست ما رسیده است.

در قرر ترسل، اندلسیها قسدم بهجای پای نویسندگان مشرق نسهادند. در قرن اول فتوحات، صورت نثرهای ترسلی چنانکه در مکاتبات خلفا و قواد و عمال در عمد خلفای راشدین و اموی مشهود افتاد، منحصر در اغراض خاصی است، چون امور سیاسی و غیر آن، با معانی آشکار که در اسلوبی موجز و خالی از هر آرایش تصنع جز در مواردی انداع بیان میشود.

از نمونه های این نثر نوشته هایی است از بدر، غلام عبدالرحمان الداخل، در عتاب به سرور خود. که گوید «اما کان جزائی فی قطع البحر و جوب القفر و الاقدام علی تشتت نظام مملکة و اقامة اخری، غیر المهجر الذی اهاننی فی عیون اکفائی و اشمت بی اعدائی.. فانا الی الله و انا الیه راجعون».

اما به زودی حال دگرگون شد و آفاق علم و ترقی در زیر سایهٔ خلفا و توجه

ملوك الطوایف وسعت گرفت. سیاحان راه مشرق را در پیش گرفتند و همراه خود آثار مشهورترین مترسلان را به اندلس بردند. شمار دیوانها افزون شد و مظاهر تمدن در همهٔ وجوه معیشت نمودار گردید. پس ترسل، فنی مستقل گردید که بر عهدهٔ ادبا قرار گرفت. همچنانکه شعر نیز بر عهدهٔ آنان بود. موضوعات و اغراض آن فراوان گشت و اسالیبش متنوع گردید و ما در اینجا دو نوع آن دیوانی و ادبی را بیان میکنیم:

ترسل دیوانی موضوعش مکاتبات امراء و عمال است و آنچه در این میان آید چون تهنیت به پیروزی و اعلام حال و انجام وظیفه. اما ترسل ادبی که همهٔ مترسلان در آن قلمفرسائی کردهاند شامل اخوانیات – از هرگونه – مناظرات، مناقشات، مقدمات، قصص خیالی و مقامات بود. و از جمله اغراض و موضوعات آن است: اعتذار، شوق، مدح، هجا، عتاب، رثاء، شکوی، استعطاف، وصف، استهزاء، و مناظرات، چون مناظرهٔ میان شمشیر و قلم و میان انواع گلها و انواع حیوانات وغیره. وصف نیز – چنانکه در شعرشان آمده – چاشنی نثرشان بود. ابرهایش و باغها و گلهایش و رودها و پرندگان و کاخها و سفرها و جنگها و نویسندگان فرزانهای بهظهور رسیدند چون ابن زیدون، این شهید، در آن از آسمانها و نویسندگان فرزانهای به طهرور رسیدند چون ابن زیدون، این شهید، این برد اندلس نویسندگان فرزانهای به طهرور رسیدند چون ابن زیدون، این شهید، این بردالاصغر، نویسندگان فرزانهای به طهرور رسیدند چون ابن زیدون، این شهید، این بردالاصغر، نویسندگان فرزانهای به طهرور رسیدند چون این زیدون، این شهید، این برد اندلس

با تعدد اغراض، تطور اسالیب و صناعات لفظی شایع گشت چنانکه در مشرق شایع شده بود. سجع متداول گردید و رسائل با امثال و اشارات تاریخی و علمی و تضمین آیات و اشعار و منثور کردن سخن منظوم و اقتباس از قرآن و توشیح کلام بهانواع مجاز و بدیع انباشته شد. نثرشان در آغاز گوارا، رقیق و لطیف بود ولی ادبای قرون اخیر آن را در اطناب ممل و سجع متکلف غرقه ساختند و با آرایش لفظ معنی را به تنگنا انداختند. نثر تکراری و کهنه شده بود. آنچه در آن تازه می نمود کوششی بود که کاتب برای قالب زدن یک استعاره غریب یا تلمیح بعید به خرج می داد.

ما آنگاه که دربارهٔ ادبای اندلس سخن بگوئیم این خصوصیات را بیان خواهیم داشت. اکنون برای مثال نمونه ای از نامهٔ استعطافی ابن زیدون را می آوریم او این نامه را برای ابن جهور امیر قرطبه نوشته است:

«يا مولاى و سيدى الذى و دادى له، و اعتمادى عليه، و اعتدادى به، و امتدادى منه... ان سلبتنى، اعزك الله، لباس نعمائك، و عطلتنى من حلى ايناسك... بعد ان نظر الاعمى الى تأميلى لك، و سمع الاصم ثنائى عليك و احس الجماد باستحمادى اليك، فلا غرو قد يغص بالماء شاربه، و يقتل الدواء المستشفى به، و يؤتى الحذر من مأمنه و تكون منية المتمنى فى أمنيته، و الحين قد يسبق جمد الحريص:

كل المصائب قد تمر على الفتى و تهون غير شماتة الحساد»

که در آن بیتی از متنبی را:

انا الذي نظر الاعمى الى ادبى و اسمعت كلماتي من به صمم

به صورت نثر آورده و ضرب المثلى: «العين قد يسبق جهد العريص» در آن گنجانيده و بيتى شعر چاشنى آن نموده است. در باقى اين نامه، تكبر ابليس در سجود آدم و قصه نوح و گوسالهٔ سامرى و لشكر طالوت را از قرآن اقتباس كرده است و به بعضى وقايع تاريخى چون زندگى محمد (ص) و بيعت ابوبكر و واقعه ابو شجرة السلمى و لشكر خالدبن وليد و ديگر حوادث تاريخى اشارت دارد. همه اينها سبب مى شوند كه فن ترسل مخصوصاً در ايام ابن الخطيب و كسانى كه بعد از او آمده اند به صورت لغز و معما در آيد كه جز با رنج بسيار به محتوى آن نتوان رسيد.

اما از **تصنیف** کتب در دورهٔ نخستین، اثری نبود، تنها در روزگارانی که فرهنگ عباسی از شرق به اندلس رسید، در این رشته فعالیتی پدید آمد. از آن پس ادبای مشرق در هر فنی و علمی از لغت و علوم طبیعی و ریاضیات و فلسفه و تاریخ و جغرافیا بهرقابت برخاستند.

از مؤلفات ادبی در این عصر می توان از مجموعه هایی چون «العقد الفرید» ابن عبدربه و «الذخیره» ابن بسام و «قلائد العقیان» و «مطمح الانفس» ابن خاقان نام برد. بعضی از این مجموعه ها جنبهٔ نقد دارد چون «التوابع و الزوابع» اثر ابن شهید.

اما اسالیب انشاء، در این عصر به تنوع موضوعات متنوع بود و چون نثر رسائلی تطور یافت. نثری که در آثار ابن عبدربه، جزل و بلیغ و طبیعی بود و گهگاه سجعی در آن دیده میشد در دورههای بعد حتی در کتب علمی و تاریخ به صورت شعر منثور پر از انواع مجاز و صنایع بدیعی و آرایشهای لفظی گردید. اینک به دو نمونه یکی از ابن عبدربه و یکی از ابن بسام بنگریم. ابن عبدربه در مقدمهٔ عقد الفرید گوید:

«و بعد. فان اهل كل طبقة، و جهابذة كل امة، قد تكلموا فى الادب، و تفلسفوا فى العلوم، علىكل لسان، و معكل زمان. و انكل متكلم منهم قداستفرغ غايته، و بذل مجهوده، فى اختصار بديع معانى المتقدمين، و اختيار جواهر الفاظ السالفين. و اكثروا فى ذلك حتى احتاج المختصر منها الى اختصار، والمتخير الى اختيار».

این سخن ابن عبدربه است با انداع آرایشی بیهیچ تکلفی. سیاق نوشتهاش مرسل است بدون صنعت پردازی و سجع. میان این سخن و سخن ابن بسام تفاوت بسیار است. او در (ذخیره) در ترجمهٔ حال ابن شهید گوید:

«كان ابو عامر شيخ قرطبة و فتاها، و مبدأ الغاية القصوى و منتهاها، ينبوع آياتها و مادة حياتها، و مبنى اسمائها و مسمياتها، نادرة الفلك الدوار، و اعجوبة الليل والنهار، ان هزل فسجع الحمام او جد فزئير الاسد الضرغام. نظم كما انتسق الدر على النحور، و نثر كما خلط المسك و الكافور». سجع چنانكه مى بينيم طريقه اى است كه از آن گريزى نيست. سخن پر از استعارات و تشبيهات است. چنانكه به ندرت مى توان معنيى را يافت كه به لفظ اصلى از آن تعبير شده باشد.

برخى مراجع: الدكتور شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى – ص ١٥٩ – ١٧۴ – القاهرة ١٩۴۶. أنيس المقدسى: تطور الاساليب النثرية فى الادب العربى – الجزء الاول – بيروت ١٩٣٥. زكى مبارك: النثر الفنى فى القرن الرابع – القاهرة ١٩٣۴.

ابوعمر احمد بن محمد بن عبدر به نواده سالم غلام هشام بن عبدالرحمان الداخل دومین خلیفه از خلفای بنی امیه در اندلس است. در قرطبه متولد شد و در آنجا پرورش یافت و به تحصیل علم و ادب پرداخت. در فقه و تاریخ استادی یافت و از موسیقی و طب اطلاع داشت و در شعر و کتابت ادیبی فرزانه بود. از میان خلفای بنی امیه در اندلس با محمد اول و منذر و عبدالله و عبدالرحمان الثالث معاصر بودو همه را مدح گفت وآنان نیز به اکر امش می کوشیدند. در بارهٔ او گویند که در اوان جوانی به لمو و غنا مولع بود و در آن ایام گاهگاه غزلی می گفت. چون ضعف پیری در او پدیدار شد به خدا بازگشت و از گذشته پشیمان شد و چون ابونواس و دیگران به زهدیات پرداخت و بر همان اوزان وقوافی غزله ای پیشین خود قصائدی در زهد و ترك دنیا سرود. باشد که پروردگار گناهان ایام جوانی اش را ببخشاید واو را پاکیزه سازد. از این رو به بیماری فالچ مبتلی شد دیده از جهان فرو بست.

آثار

ابن عبدربه به شعر و کتابت مشهور است ودر آن دو آثاری نیکو بسرجای

1

(

(

گذاشته است. اما آنار منظوم او فراوان است. به روایت یاقوت در معجم الادباء، العمیدی بیش از بیست جزء از آن را دیده است که برای حکم بن عبدالرحمان الناصر جمعآوری شده و بیشترش به خط خودش مکتوب بوده است. دیوان شعر او از میان رفته واز اشعار او همان اندازه باقی مانده که ثعالبی در یتیمة الدهر آورده است. اغراض و موضوعات شعر او غزل است و تشبیب و وصف و مدح و رثاء وتاریخ وزهد وحکم.

در نشر، کتاب «العقد الفرید» از اوست در ۲۵ باب و هردو باب را جوهره (کوهر) نامیده به نسبت با «واسطه» (گوهر گرانبهای میانین).

ابن عبدربه از این دانههای گوهر و واسطةالعقد آن گردنبند زیبا و گرانبهائی ترتیب داده است. موضوعات کتاب اجتماعی و سیاسی و اخلاقی وادبی و تاریخی است. ابن عبدربه در تألیف این کتاب همان شیوهٔ معمول را رعایت کرده که بیش از او در میان مؤلفان رایج بود و پس از او نیز رواج داشت. زیراقدما از کلمهٔ ادب همان تعریفی را در نظر داشتند که ابن خلدون نقل میکرد که (ادب حفظ اشعار عرب و اخبار او و برگرفتن قسمتی از هر علمی است.) مؤلف در اثر خود به ذکر اخبار ادبا و شعرای مشرقزمین بس کرده است زیرامشرق درآنزمان در نظر اندلسیها موطن لغت وادب بود و انظار ملل دیگر به تألیفات مردم آن سامان دوخته شده بود. گویند که چون خبر تألیف «العقدالفرید» به گوش صاحب بن عباد رسید با رنج بسیار برنسخهای از آن دست یافت، بدین امید که با ادب اندلس آشنا شود وچون در آن باب چیزی نیافت با تأسف گفت هذه بضاعتنا ردتالینا.

ابن عبدربه به تقلید مردم مشرق ولعی خاص داشت، از اینرو نتوانست در سرزمین خود سبک تازهای ایجاد کند. اگر هم در این نوآوری اقدامی گردید بس بیرنگ بود. شعرش محکم و متبن است ولی در آن به طور وضوح چیز ترازه ای پیدا نمی شود. از اینرو در شعر شهرت شاعران متأخر اندلس را به دست نیاورده است. چند موضح هم از او روایت شده است.ابن عبدربه می خواست با منظوم ساختن وقایع جنگی عبدالرحمان الناصر یک اثر حماسی به وجود آورد. منظومه ای در چهار هزار بیت هم ساخته است ولی از جمت خیال شعری ضعیف است. و به منظومه های تعلیمی بیشتر شبیه است تا به یک اثر حماسی.

اما اشتهارش در **کتابت** بر پایهٔ کتاب «العقدالفرید» است (= گردنبندی از گوهرهای گرانبها و یکتا) آن را بدین نام خواند تا مقام وارزش آن را بیان دارد. عقدالفرید برای ادیب و لغوی و عروضی و کسی که خواستار اخبار و نکتهها باشد مرجع شایسته ای است.

هدف ابن عبدربه در تألیف عقدالفرید هدفی ادبی است نه علمی. به قول محمد سعیدالعریان «نادره را بهخاطر شیرینی مطلبش میآورد، نه بهخاطر اندیشهٔ درستی که در آن هست... واین کار همهٔ مؤلفانی است که پیش از او و بعداز او در این باره آثاری به وجود آوردهاند. گویی این شیوه از اصول موضوعه آنها بوده

است.»

298

اما **اسلوب** ابن عبدربه، در مقدمات، دور از رکاکت، معکم، با جملههایی کوتاه همراه با سجعی بدون التزام و بدون کثرت. چون مؤلف بهموضوع میرسد عنان قلم رها میسازد. در این حال سخنش مرسل وطبیعی است بیهیچ ارایشی و تنها برحسب مقتضای حال است که جملهای را دراز میکند و یا کوتاه میآورد.

عقدالفرید در آثار بعضی از اهل مشرق اثلوی شگرف داشته است. مثلا قلقشندی در صبح الاعشی و بغدادی در خزانة الادب وابن خلدون در «المقدمه» و بسیاری دیگر که به تدوین قصص و نوادر واخبار پرداختهاند از او نقل کردهاند.

### ابنهانی (۹۳۸\_۹۷۳م/۳۲۶\_۳۶۲ ه)

And a second second

### زندگی

ابوالقاسم محمدبن هانی الازدی الاندلسی در شهر اشبیلیه متولد شد ودر محیط علم وادب پرورش یافت. زیرا اشبیلیه در آن ایام عصر طلائی خود را می۔ گذرانید. واز جهت فرهنگ و تمدن سرآمد بلاد اندلس بود. شعر سرود ودر آن براعت یافت و به امیر شهر پیوست واز انعامات او بهره مند گردید. اما به لهو و فجور مایل بود و در این راه هیچ رادع و مانعی نمی شناخت و آن قدر در این باب سخن گفت که به زندقه منسوب گردید. محصوصاً آنکه به تحصیل فلسفه هم اشتغال داشت و فلسفه در این ایام در اندلس مطرود بود. مردم بر او شوریدند وامیر شهر تا خشم مردم را فرو نشاند از شهر اخراجش کرد. این هانی به مغرب آمد ودر آنجا

المعز بن المنصور او را از مقربان خویش گردانید و عطایای خود را بدو ارزانی داشت. چون جوهر مصر را گشود و المعز به مصر رفت شاعر اندکی درنگ کرد تا خانوادهٔ خود را بردارد و به او پیوندد، در سر راه خود در برقه مهمان مردی شد. در خانه او به باده گساری نشست. چندی بعد جسد او را در بازار یافتند سالش هنوز از سی وشش نگذشته بود. بعضی گفتند هم پیاله هایش در مستی او را کشتند و بعضی گفتند خود از فرط مستی بمرد.

آثار

از ابنهانی قصائدی چند باقی مانده که در دیوان او جمع آوری شده است و نخست در مصر و سپس به سال ۱۸۸۴ در بیروت به چاپ رسیده است و بیشتر آن در مدح واندکی هجاء ورثاء ووصف است. ابن هانی از شعر ای طبقه اول اندلس است. چون خبر وفات او به المعز رسید گفت ما به این مرد امید بسته بودیم که به شعر او بر شاعران مشرق ببالیم ولی مقصودمان حاصل نشد.

ابن هانی بهشیوهٔ متنبی رغبت داشت. همانند او از موضع قدرت سخن می

گفت ودر همه کار راه مبالغت می پیمود. مثلا در مدایح خود ممدوح را از همه مردم برتر وجامع جمیع کمالات می شمرد و تا سرحد خدائی اش فرا می برد:

هو علة الدنيا ومن خلقت له ولعلة ما كانت الاشياء

«او علت غائی دنیاست و هرچه آفریده شده برای اوست و همهٔ اشیا به علتی یدید آمدهاند.»

ابن هانی چون متنبی شعر خود را از وصف سپاه و میدان جنگ انباشته است و این چیزی است که در مقایسه میان متنبی وابن هانی ابوالعلاء را مشمئز کرده است. ودر وصف او گفته است که او بهمردی میماند که سالمها آسیابانیکند فقط بهخاطی صدای آسیا.

در هرحال اگر چه ابن هانی را متنبی غرب خوانده اند، از متنبی همان اندازه فاصله دارد که تقلید از ابتکار. طنین کلمات و تصاویر پرزرق و برق و تشبیهات غریب او غالباً برمعانی معروف و معمولی یا ضعیف او پرده کشیده اند.

در واقع توقع آن بود که ابن هانی معیط جدید خود را در شعرش مجسم سازد ولی عوامل تقلید چنان براو سیطره یافته که شعرش در بسیاری موارد در اسلوب و معانی رنگ بدوی بهخود گرفته است. او در عالم خیال در جزیرة العرب میگردد و معشوق خود را میجوید و صحراها و ریگستانها را با آهوان و عقابها و اشتران و اسبانش وصف میکند. ولی در عین حال چنان نیست که معیط زندگی خود را بکلی فراموش کرده باشد، بلکه در ضمن مدایح خود اشارههائی پراکنده به طبیعت اندلس و زیبائیهای آن دارد. خلاصهٔ کلام شعر ابنهانی انعکاسی ضعیف است از نغمههائی نو اما آنچنان ضعیف که به گوش نمینشیند.

ابن شهيد (۹۹۲-۳۴۰ ام/ ۳۸۲-۴۲۶ ۵)

**زندگی** ابوعامی، احمدبن ابی مروان بن شهید در خاندانی شریف در قرطبه متولدشد. قرطبه در آن ایام درخشانترین دورانهای تمدن و فرهنگ خود را میگذرانید. ابن شهید از این سرچشمهٔ فیاض سیراب شد و نویسنده ای چیره دست و شاعری پرتوان گردید. ابن شهید مردی خوش دوق، نکته گو و شوخ طبع بود. معافل انس را دوست می داشت ولی هرگز پایش به فجور و بی بندوباری باز نمی شد. به الموتمن عبد العزیز العامری امیر قرطبه پیوست و دبیری او را به عهده گرفت.

آثار

ابن شهید بیشاز آنکه بهنش پردازد به شعر پرداخت. و شعرهایش قصائدی است در مدح و وصف و غزل که نویسندگان تاریخ ادبیات اندلس آنها را جمع آوری کرده اند. اما آثار نثر او رسائلی است در موضوعات مختلف از آن جمله است رساله او در «حلوا» به اقتفاء از مقامهٔ مضریهٔ بدیع الزمان همدانی و رساله ای در وصف سرما و آتش و هیزم و رساله ای موسوم به «حانوت عطار». اما مشهورترین همهٔ رساله های او رساله ای است به نام «التوابع و الزوابع» (= جنها و شیطانها) که به رسالة الغفران ابو العلاء معری شباهت تام دارد. و براین مبنی است که نویسنده به همراهی شیطان خود به عالم ارواح می رود و در آنجا با شیطانه ای بسیاری از آن شاعران جاهلی و شاعران دورهٔ اسلامی برخورد می کند. همچنین شیطان بعضی از نویسندگان مشرق را هم می بیند. آنان اشعاری از صاحبان خود برای او می خوانند واو نیز از اشعار خود برای شان می خواند و برخی از رسائل خود را به آنها عرضه می دارد. این کتاب نقد ادبی است که به شیومای نوین تدوین یافته است.

شعر ابن شهید از حیث تغیل قوی ولی از جهت تفکر ضعیف است زیـرا شاعر بیش از آنکه امور را بهجد گیرد به هزل و ملاهی گرایش دارد واین سبب شده که شعرش از جهت اسلوب روان و جذاب باشد. شعر ابن شهید آنگاه که بهلهو میگراید مقبول طباع مردم است، زیرا در آن نشانی از ناسزایا بی ادبی نیست.

نش ابن شهید، از جهت موضوعات نادر و طرفه ای که برای خود برگزیده ممتاز است. چون رسالهٔ «التوابع و الزوابع» و رسالهٔ «حلوا» وآنچه از زبان حیوانات حکایت کرده و توضیحی که از روباه و کیك و مگس و غیر آن آورده است. این رساله ها اگر ابداعی هم نباشند دال بر اطلاع نویسندهٔ آنها و علاقه او به داستان پردازی است. دیگر از خصوصیات نثر او جنبهٔ فکاهی آن است. آنسان که گفته اند که او در نگارش حکایات و نوادر طنز آمیز تواناتر از شیوه های دیگری است. ودر این باره به جاحظ نزدیك می شود. در رسالهٔ «التوابع و الزوابع» میخوانیم که او شده اند استری که جلی بریشت و برقعی بروی دارد پیش او می آید و برایش شده اند استری که جلی بریشت و برقعی بروی دارد پیش او می آید و برایش شعری میخواند و می گوید: اگر ای ابوعاس مرا شناختی؟ می گوید: اگر علامتی بنمایی، او برقع از رخ کنار می زند، می بیند استر ابو عیسی است و خالش همچنان

کلام ابن شهید مسجع است، عبارات غامض و نامأنوس در آن فراوان استو اشارات و تلمیحاتی که بهشرح وایضاح نیاز داشته باشد در آن بسیار ولی رغبتی در بهکارگرفتن بدیع نداشته است.

> **برخی مراجع:** فؤاد البستانی: ابن عبدربه – الروائع ۸و۹ – بیروت ۱۹۲۷. جرجی زیدان: تاریخ آداب اللغة العربیة – القاهرة ۱۹۳۰. جبرائیل جبور: ابن عبدربه و عقده – بیروت. سعید عریان: العقد الفرید – القاهرة ۱۹۴۰.

k

زكى مبارك: النثر الفنى فى القرن الرابع – القاهرة ١٩٣۴. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى الشعر العربى – القاهرة ١٩۴۵. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى – القاهرة ١٩۴۶. سيد نوفل: شعر الطبيعة فى الادب العربى – القاهرة ١٩۴۵. حميد الدجيلى: ابن هانى – مجلة العرفان ٢۵: ١٩٠١.

Brockelmann: Ibn Abd Rabihi, in Encycel. de l'Islam, t. II, 375-376. Moh. Ben Cheneb: Ibn Hani, ibid., TII, 406-407.

Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur, I.

# فصل دوم دورة انتقال ابن زيدون – معتمد بن عباد

ابن زيدون (۵۰ ۱۰۷ م/۳۹۴ ۵ ۵)

زندگی

ابو الوليد احمدبن عبدالله بن زيدون المخزومي، در قرطبه متولد شد. او از خاندانی شریف بود. از اوان زندگی به تعصیل پرداخت. و در سایگ اقبال و نبوغ خود هنوز به بیست سالگی نرسیده بود که مشهور اقران گردید. ابنزیدون فرهنگ و دانش وسیع خود را مرهون دورهٔ درخشانی است که در آن میزیست. در این محیط بود که توانست در علم و انواع ادب از شعر و نثر براعت یابد. ابنزیدون در آشوبی که موجب تزلزل قدرت اموی در اندلس گردید شرکت جست این شورش منجر به برقراری دولت بنیجهور (۳۰۰–۱۰۶۸ م) در قرطبه گردید. ابنزیدون خود را به ابوالحزم جهوربن معمدبنجهور نزدیک کرد و از او لقب ذوالوزارتین گرفت. یکی از مهمترین حوادث زندگی او عشق او به ولاده بود. در شعر خود از او المهام میگرفت. ابن عبدوس وزیر نیز به ولاده عشیق مى ورزيد. ميان دو عاشق رقابتها برخاست. ابن عبدوس از او نزد ملك سعايت كرد تا بهزندانش افکند. ابنزیدون در زندان قصائد بسیار گفت و نامههای بسیار نوشت تا مگر ابنجهور را بر سر لطف آورد و چون راه بهجایی نبرد از زندان بگریخت. چون ابوالحزم جهوربن محمد بمرد و پسرش ابوالولید به جای او نشست ابنزیدون بازگشت و ابوالولید او را مکانت داد. ولی او همواره از حسودان و دشمنان بيمناك بود. ناچار در شهرهای اندلس سرگردان میگشت. به المعتضد امير اشبيليه پيوست و او وزارت خويش بدو داد. چون المعتمد پسر المعتضد

به پادشاهی رسید شاعر را مقرب خویش ساخت و به تدبیر او بر قرطبه دست يافت. ابنزيدون همراه او به قرطبه رفت. امير آنجا را پايتخت خويش گردانيد. چون در اشبيليه عليه يهود شورش برپاشد، دشمنان ابنزيدون نزد المعتمد سعایت کردند تا او را به اشبیلیه بفرستد، و بدین طریق دورش ساختند. در آنجا مرکش فرا رسید و با حشمت تمام بهخاکش سپردند.

#### آلسار

ابنزیدون را دیوان شعری است که کامل الکیلانی و عبدالرحمان خلیفه آنرا در مصر منتشر کردهاند. این دیوان حاوی مدح، رثاء، عتاب، غزل و وصف است. نیز او را مجموعه رسائلی است که مشهورترین آنها رسالة الاستعطافیه است. در این رساله کـوشیده بـود تا ابـن جهور را بـرسر رحـم آورد و از زندان آزادش سازد. و نیز رسالهای طنزآمیز از زبان ولاده در جواب به ابن عبدوس. ابنزیدون یکی از اکابر شعرای اندلس است. شعر او درون نگر است و سرشار از احساس و عاطفه. لطافت و رقت در سراسر ابیاتش جاری است. شاید مشهورترین قصیدهٔ او در این باب نونیه او باشد که از شدت اشتیاقش به ولاده

حكايت مىكنند:

| وناب عن طيب لقيانا تجافينا     | اضحى التنائى بديــلا من تدانينا |
|--------------------------------|---------------------------------|
| شوقــاً اليكم ولا جفت ماقينــا | بنتم و بنا فما ابتلت جوانحنا    |
| يقضىعلينا الاسى لولا تأسينا    | نكاد حين تناجيكـــم ضمائرنا     |

«هجران جانشین وصال ما شد، و دوری ما از یکدیگر جانشین دیدارهای خوش ما.

شما بهسویی رفتید و ما بهسویی و هنوز درد اشتیاق، درمان نشده بود و چشىمانمان از اشك نخشكيده بود.

آنگاه که با تو در درون راز میگوییم، اگر خود را به امیدی تسکین ندهیم از اندوه می میریم.»

ابنزیدون به اندلس و زیبائیهای آن عشق می ورزید. طبیعت، مرتع جوانی و مأمن صفا و شادمانی او بوده است. از اینرو اگر طبیعت را میستاید نه بهخاطر ذات طبیعت است بلکه بهخاطر آن است که طبیعت جایی برای نشاط وسرمستی او بوده است. و چون از آن نشاط و سرمستی دور میافتد و خاطرات دیرین در ذهنش زند، میگردد از سردرد یاد روزگاران گذشته میکند:

> اقرطبة الغراء هل فيك مطمع و هل کُبد حـری لبینك تنقع و هل للياليك الحميدة مرجع

اذ الحسن مرأی فیك و اللهو مسمع و اذ كنف الدنیا لدیك موطا «ای قرطبهٔ تابناك، آیا امید بازگشت به تو را توان داشت؟ آیا این قلب سوزان در دوری از تو شفا خواهد یافت. آیا شبهای خبسته تو را بازگشتی هست؟ آن شبها كه هرچه می دیدیم زیبائی و هرچه می شنیدیم بانك نوشخواری بود؟»

ابنزیدون اهل تقلید است. مدایحش همانند مدایح شاعران مشسرق است، حتی بسیاری از معانی آنها را در شعر خود آورده است. مثلا در تمام نونیهٔ مشهور او اگر بررسی شود بهندرت بهمضمون تازهای توان رسید.

ابنزیدون چنان معانی و الفاظ و سبک بعتری را تقلید کرده است که او را «بعتری الغرب» خواندهاند.

ابنزیدون در نثر خود بویت در آن دو رسالهٔ استعطافی و هزلی به سجع و اطناب رغبت دارد. و در ضمن سخن، امثال و اشعار فراوان می آورد تا آنجا که رسالهٔ او نسجی است بافته از اقوال عرب و تلمیحات تاریخی و آیات قرآنی. او در رساله هزلی خود از جاحظ در «التربیع و التدویر» تقلید کرده. مثلا دربارهٔ ابن عبدوس گوید: «ان بطلمیوس سوی الاسطرلاب بتدبیرك و صور الکرة علی تقدیرك و بقراط علم العلل والامراض بلطف حسك و جالینوس عرف طباییع الحشایش بدقة حدسك و کلاهما قلدك فی العلاج و سالك عن المزاج و استوصفك تركیب الاعضاء و استشارك فی الدواء و الدام...»

خلاصه آنکه ابنزیدون نقش انتقال از ادب اموی بهادب عباسی را در اندلس به عهده داشته است و او اگر چه چیز تازهای نیافریده و اگر چه همچنان از پی ادبای مشرق گام برداشته ولی میان ادبای اندلس مقامی ارجمند دارد.

# • معتمدبن عباد (۴۰ ۱-۹۵ م / ۴۳۱ ۵)

زندگى

معتمد بن المعتضد العیادی امیر اشبیلیه بود. بعد از مرکئ برادرش البکر به سال ۹۹، ۱۹۸۹ ه به جای او نشست و ابن عمار شاعر را به وزارت برگزید. او خود نیز شاعر و نویسنده بود. ادبا و علما از اکناف به نزد او آمدند و مورد اکرامش قرار گرفتند. قرطبه را در طاعت گرفت و دولت خود را تا مرسیه گسترش داد. و چون از الفونس ششم پادشاه قشتاله (Castilla) در هراس بود از یوسف بن تاشفین امیر مراکش یاری طلبید ولی یوسف چون الفونس و لشکریانش را درهم شکست در نهان دست به اقداماتی جهت تصرف بلاد اندلس زد و علیه معتمد بن

اديبات اندلس ــ دورة انتقال

را بهاسارت گرفت و با زن و فرزند بهاغمات نزدیکی مراکش برد در آنجا پس از چندی که در نهایت فقرخواری میزیست وفات کرد.

آلار

معتمدبن عباد را قصائدی است پراکنده، ثبت در مطاوی کتب. از ویژگیهای شعر او جنبهٔ وجدانی و شخصی آن است. او هرگز شعر را وسیلهٔ کسب روزی قرار نداد و نیز شاعری را حرفه خود نساخت. تنها برای بیان احساسات خود گاهگاه شعری میگفت. و از این جهت میان او و ابو فراس الحمدانی شباهتهای بسیار است. بخصوص آنکه روزگار با او به ستیز برخاست و پس از آنهمه عزت بهذل اسارت و تبعید گرفتار شد. خاطرات ایام خوشبختی همواره بر دلش نیش میزد. شعرش سهل و ساده است و عاری از صنایع. هرچه هست صور خیال است و رقت عاطفه. در قطعه ای خطاب به پدر گوید:

اجب نداء اخلى قلب تملكه اسى،وذىمقلةاودىبها السهر... رضاك راحلة نفسى لا فجعت به فهو العتاد الذى للدهار ادخر هو المدام التلى اسلو بها فاذا عدمتها، عبثت فى قلبى الفكس.

«به ندای کسی که دلش در پنجهٔ اندوه اسیر است و شب زنده داری چشمانش را تباه کرده است، پاسخگوی.

خشنودی تو راحت جان من است، مباد که به درد از دست دادنش گرفتارآیم. که آن چیزی است که برای حوادث دهر اندوختهام.

آن بادهای است که بدان راحت مییابم و چون از دستش بدهم دلم دستخوش خیال شود.»

چنان برمیآید که خشم پدر چون ابری تیره بر آسمان جانش خیمه زده بود. تنها بهنسیم خشنودی او میتوانست این ابر را پراکنده سازد:

علتني من السخط الاليم سعابة فأغر بها ريــح الرضيكي تقشعا

«از آن خشم دردناك ابرى برسر من خيمهزده نسيم خشنودى خود را بر آن بفرست تا پراكنده شود.»

در ایام اسارت شعرش در عین غرور و استواری فریاد دردناك و شكایت آلود اوست. داستان این پادشاه شاعر در همهجا پراكنده شد اما آنچه موجب اشتهار اوست زندگی نكبتبار اوست نه قدرت و هنرمندی او در شعر.

### برخي مراجع:

شوقى ضيف: الفن و مذاهبه في الشعر العربي \_ القاهرة ١٩۴٥. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه في النثر العربي \_ القاهرة ١٩۴۶.

;

E. Lévi-Provencal: Al-Muatamid, in Encycl. de l'Islam, t. III. p. 832-834.
Dozy: Scriptorum arabum loci de Abbabidis. Leyde 1846.
A. Cour: Ibn Zaidun. in Encycl. de l'Islam t. II. p. 455-456.
Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur I.

فصل سوم دورهٔ نوآوری ابن حمديس - ابن خفاجه - ابن سهل - لسان الدين بن الخطيب

ابن حمدیس الصقلی (۵۵ ۰ – ۱۳۲۲م/۴۴۶ – ۵۲۷ ۹) در سیراکوز از اعمال صقلیه (سیسیل) متولد شد و چون نرماندیها بر آن جزیره استیلا یافتند از آنجا بهقصد اسپانیا بیرون آمد و به اشبیلیه رفت و همه تلاشش آن بود که به معتمدین عباد نزدیك شود، ولی معتمد در آغاز بدو توجهی نکرد. اما بعدها میانشان رشتههای دوستی استوار گردید چون روزگار معتمدبن عباد پریشان شد و یوسف بن تاشفین او را تبعید کرد، ابن حمدیس نیز همراه او به تبعیدگاهش رفت. پس از وفات معتمدبن عباد چندی در مهدیه مرکز افریقیه درنگ کرد، سپس به جزیره میورقه نقل نمود ودر آنجا بدرود زندگی گفت. از ابن حمدیس دیوان شعری باقی مانده که مستشرق ایتالیائی منکادا به سال ۱۸۸۳ در پالرمو، سپس کانزونیاری در رم به سال ۱۸۹۸ آن را چاپ کرده است. شعر ابن رودخانه می گوید:

> و مطرد الاجزاء يصقل متنه صبأ أعلنت للعين مافى ضميره جريح بأطراف الحصى كلماجرى عليما شكا أوجاعه بخريره

«رودی روان که وزش صبا آن را صیقل داده و نهفتههای درونش را در پیش چشم آشکار نموده است.

چون بر سنگریزهها غلطه هماننه مجروحی است که با زمزمهٔ خود از درد درونش شکایت میکند.»

ابن حمديس احساس لطيفي دارد. بدبيني براو غالب است. شايد سبب اين

بدبینی وضع ناگواری باشد که برای میهن او پدید آمده بود که پساز سقوط به دست فاتحان افتاد. او از روزگار مینالد واز دست دوستان شکایت میکند و به عزلت رغبت فراوان دارد.

ولما رايت الناس يرهب شرهم تجنبتهم واخترت وحدة راهب

«چون مردم را دیدم که از شرشان باید ترسید، از آنان کناری گرفتم و چون راهبان در تنهائی زیستم.»

در زهد واستغفار و توبه وزاری به درگاه پروردگار، به راه ابوالعتاهیه رفته است:

یا ذنوبسی ثقلت واللہ ظہسری بان عذری فکیف یقبل عــذری کلمــا تبت ساعة عــدت أخری لضروب من سوء فعلی و هجری

«ای گناهان من به خدا سوگند که بر پشت من سنگینی میکنید. دیگر برای من عذری نمانده و عذر من چگونه پذیرفته شود.

چون از گناهی توبه میکنم ساعت دیگر به گناهان دیگری باز میگردم.»

اما چنان نبود که روزگارش همه در سیاهی و شوربختی گسذشته باشد. فرصتهایی نیز پیش آمده بود که چشم حوادث بهخواب رفته واو به زیباییهای طبیعت پرداخته و برای نهرها، گلها، قصرها، برکهها، کارگاهها، مجالس طرب، نغمههای دلپذیر سروده و با اصحاب لهو درآمیخته اما هرگز قدم از جادهٔ اعتدال بیرون ننهاده و به هرزگی نیفتاده است. چنانکه گوید:

اصف الراح ولا اشربها «شراب را وصف میکنم ولی از آن نمینوشم» شعر ابن حمدیس را الفاظ زیبا و معانی آشکار است، استعارهها و تشبیهات زیبایش او را در ورطهٔ تعقید و مبالغه نینداخته است.

### ابن خفاجه (۵۵۸ - ۱۱۳۸م/ ۴۵۰ - ۵۳۳ ه)

ابو اسحاق ابراهیم بن خفاجه، در جزیره شقر از توابع بلنسیه به دنیا آمد. در روزگار ملوك الطوایف، آغاز دولت المرابطین می زیست وبرای پیوستن به آنان كوشش بخرج نمی داد. بلكه روزگار به لهو و نشاط می گذرانید. به شعر و نش روی آورد تا در آنها استادی یافت و مورد اعجاب هموطنان خود قرار گرفت تا آنجا كه او را یگانهٔ زمان شمردند. در اوان كهولت از لهو و باده گساری باز آمد و طبیعت را موضوع شعر خود ساخت.

دیوان ابن خفاجه به سال ۱۲۸۶ ه (۱۸۶۹م) در مصر بهچاپ رسیده است. و آن حاوی مدح، عتاب، رثاء، شکوی، وصف و غیره است. وصف بردیگر انواع

شعرش مىچربە.

شمه او یکی از زیباترین و حاصلخیزترین بلاد اندلس بود. ابن خفاجه در دامان آن طبیعت دلفریب پرورش یافت و بدان خو گرفت. دیده از آن برنمی داشت و از زیبایی های آن غفلت نمی ورزید و همواره به مناظر آن در شعر تغنی می کرد. از این رو چون مدح گوید به وصف آغاز می کند و صور خود را از طبیعت می گیرد حتی آنگاه که می گرید گریه را به وصف می آمیزد و سرشك گریه کنندگان جویباران می شود و لرزش اندامشان به لرزش شاخه های با طراوت و ناله هاشان به نالهٔ چکاوك نوحه گر می ماند:

> فى كـل ناد منك روض ثناء وبكل خـد فيك جـدول ماء ولكل شخص هزةالغصن الندى غب البكـاء ورنـة المكاء

«در هرمحفلی باغ ثنای تو میشکفد و بر هرچهرهای برای تو جویبار سرشکی جاری است.

و هرکس را از شدت گریه لرزشی است چون لرزش شاخههای تروترد درختان و نالهای است همانند نالهٔ مرغك شبان فریب.»

ابن خفاجه به طبیعت شخصیت زنده می بخشد طبیعت او احساس میکند، سخن می گوید، شکایت میکند حتی کوه از شدت شوق به جنبش می آید:

وما غيض السلوان دمعي وانما المنزفت دموعي في فراق الصواحب

«و شادمانی راه براشکم نبسته است، که اشکهایم در فراق یاران به پایان آمده.»

ابن خفاجه از شاعران طبیعت است ولی امتیاز او بردیگران در فراوانی اینگونه اشعار است نه نیکوئی آنها. او شعرش را به الوان بدیع و بیان، از استعارهها و تشبیهات و جناس و طباق میآراید، آنقدر که کارش به تکلف می۔ کشد، و گاه حل معانی آن برای خوانندهاش دشوار میگردد.

ابن خفاجه را قطعههائی است به نثر کـه در آنها اسلوب ابـن العمید و بدیعالزمان همدانی را از حیث سجع و تصنع و التزام محسنات لفظی تقلید کرده است.

ابن سهل الاسرائیلی (۸ ۱۲ – ۱۲۵۱م/۵۰۶ – ۶۴۹ ۵) ابراهیم بن سهل الاسرائیلی از مردم اشبیلیه بود. در ایام بنیهود و مرابطین در محیطی آکنده از علم وادب و ثروت و رفاه میزیست. در مکتب مشهورترین علمای نعوو لغت وادب عصر خود به تعصیل پرداخت. سپس به ابن خلاص امین سبته پیوست و کاتب او شد. گویند در پایان عمر اسلام آورد. او وابن خلاص باهم در دریا غرق شدند.

ابن سهل را اشعار بسیار است، در غزل ورثساء و مسدح و وصف و زهد. دیوانش را شیخحسن العطار مرتب کرد و به سال ۱۲۷۹ ه در مصر انتشار داد و بار دیگر در سال ۱۸۸۵م در بیروت به چاپ رسید. بیشتر دیوانش غزل است. او از هر چه در خاطرش میگذشته در این غزلها به نعوی دلپذیر تعبیر کرده حتی زیباترین مجموعهای است از معانی واحساساتی که دل و جان عاشقان را به خود مشغول می۔ داشته است.

اسلوب او لطیف و سلهل است. اندک اتفاق میافتد که در استعارات و محسنات به راه تکلف افتد. تصویرهای زیبایش مناظر دلفریف را در نهایت استادی منعکس میسازد. در وصف شامگاه کوید:

| لاشك لـون مـودع لفـراق   | انظر الى لون الاصيل كانه   |
|--------------------------|----------------------------|
| قد خمشت خــدا من الاشفاق | والشمس تنظر نحوه مصفرة     |
| خجل الصبا و مدامع العشاق | لاقت بحمر تمها الغليج فالف |
| كالخمر خرت من انامل ساق  | سقطت اوان غروبها معمرة     |

«رنگ شامگاه را بنگر که همانند رنگ عاشقی است که معشوق خـود را وداع میکند.

خورشید زردگونه بدان مینگرد. همانند چهرهای است که از شدت غم خراشیده باشد.

قسرمزی خسود را بسرآن خلیج افکنده پنداری آزرم عشق با اشک عاشقان درآمیخته است.

بههنگام غروب چون سرخ قطرهای فرو میچکد، چونان قطرهٔ شرابی کـه از سر انگشت ساقی فرو چکد.»

## لسان الدين بن الغطيب (١٣١٣ - ١٣٤٢م/١٣٢ - ٧٧۶ ه)

محمدبن عبدالله بن سعید از خاندانی عربی بود. این خاندان از سلمانیه به اندلس مهاجرت کرده بودند. او در لوشه و به روایتی غرناطه متولد شد. از خردی بهفراگرفتن علم مشتاق بود. در محضر گروهی از علما و ادبا تلمذ کرد تا در ادب و لغت وفقه و فلسفه و طب استادی یافت. او از مشهورترین رجال اندلس در این عهد به شمار است. ابوالحجاج یوسف، سلطان غرناطه و سپس پسرش محمد وزارت خود را بدو سپردند. اما حاسدان بیکار ننشستند و به انواع توطئه کردند تا به زندقهاش متهم ساختند. زیرا میگفتند که با عقاید فلاسفه آشنائی دارد. در فاس

ادبیات اندلس ۔ دورۂ نو آوری

به بندش کشیدند آنگاه کسانی در زندان برسرش رفتند و خفهاش کردند. لسان الدین بن خطیب را در تاریخ آثار مشهوری است. از آن جمله است: «الاحاطه فی تاریخ غرناطه» در سهجلد و «الحلل المرقومه» در تاریخ خلفای مشرق و افریقیه و اندلس و «الاعلام فیمن بویع قبل الاحتلام من ملوك الاسلام» و «اللمحة البدریه فی الدوله النصریه» و «نفاضه الجراب» در وصف شهرها وعلمای اندلس. نیز او را تألیفاتی است در تصوف و موسیقی وفقه وطب. همچنین رسائل بسیاری دارد که همه را در کتابی به نام «ریحانة الکتاب و نجعة المنتاب» جمع آوری کرده است. دیوان شعر او موجود است ولی از شاعران بزرگ اندلس به شمار نمی آید او را موشحی است که نمونهای از آن را پیش از این آوردیم.

لسان آلدین نویسند، ای است با آگاهی بسیار واز فرهنگ زمان خود نیك بهر، ور. در زبان عربی ودیگر فنون آن استادی تواناست واز بزرگترین نویسندگان و ادبا بشمار است. اسلوب او بهترین نمونه است برای تطوری که در اندلس برای نش عربی حاصل شده بود. سبك او به سبك قاضی الفاضل شبیه است. مهمترین خصوصیات او علاقه اوست به مجاز وبدیع حتی تا سرحد افراط. در نش او اشارات تاریخی و علمی واسهاب واطناب و تکیه به سجع بسیار است تا آنجا که کارش به تعقید میکشد، وخواننده از آن همه تصویرهای پی در پی و آنهمه صناعات متکلفانه ملول می شود. در نامه ای که از زبان سلطان غرناطه به پادشاه مص نوشته چنین می آورد:

وعدنا الى أريكه ملكنا كما رجع القمر إلى بيته، أو العقد الى جيده، بعد «وعدنا الى أريكه ملكنا كما رجع القمر الى بيته، أو العقد الى جيده، بعد انتشار فريده، او الطير الى وكره، مفلتا من غول الشرك و مكره... فطوينا بساط العتاب طى الكتاب، و عاجلنا سطور المؤاخذة بالاضطراب، و آنسنانفوس الاقتراف بالاقتراب، و سهلنا الوصول، و استغفرنا الله لنفسنا و لمن جنى علينا.»

از این عبارت نیکو آشکار میشود که مقیاس دانائی و فرزانگی و تفوق، به کار داشتن تصنع در کلام بوده است.

**برخى مراجع:** شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى ـ بيروت ١٩۴۶. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى الشعر العربى ـ القاهرة ١٩۴۵. انيس المقدسى: تطور الاساليب النثرية فى الادب العربى ـ بيروت ١٩٣٥. محمد كردعلى: لسان الدين بن الخطيب: مجلةالمقتبس ٣: ٥٥٥ ـ ٥١١.

C. F. Seybold: Ibn-Al-Hatib, in Encyc I. de l'Islam t. II. p. 420-421. Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur, t. I.

باب چهارم علوم و فنون

علم و فرهنگ در اندلس رو بهرشد نهاد و خلفا نیز در تعکیم مبانی آن کوشیدند، و از شرق عباسی هرچه در علوم تصنیف شده بود بدانجا بردند. در شهرها حتی قریهها مدارس تأسیس کردند و جنبش علمی و عقلی را یاری دادند. در اندلس گروهی از علما اشتهار یافتند، و از این گروه بعضی بهلغت و بعضی به علوم دینی و گروهی به طبیعیات و ریاضیات و فلسفه و تاریخ و جغرافیا پرداختند. هنر نیز مقامی ارجمند داشت مخصوصاً معماری و موسیقی سخت مورد

علوم لغت

کسانی به لغت اشتغال داشتند و به تصنیف لغت نامه ها و شروح کتب لغت و نیز صرف و نحو پرداختند از آن جمله اند:

- ابوعلى القالى (١-٩-٩۶٧ م/ ٢٨٢-٢۵۶ ه) او در ديار بكر متولد شد و پرورش يافت. سپس در ايام حكومت عبدالرحمان الناصر از عراق به اندلس رفت و در قرطبه مسكن گزيد و در مسجد آن به تدريس پرداخت و در آنجا «كتاب الامالى» را پديد آورد. در اين كتاب معلوماتى است مختلف در لغت و نوادر و امثال. و نيز از اوست كتاب «البارع» در لغت. اين كتاب از قبيل كتب لغت الفبايى است.

**ـ ابوبکر الزبیدی (۹۸۹ م/ ۹۷۹ ۵)** او یکی از شاکردان ابوعلی القالسی بود. در نحو و لغت و نوادر و سیر استاد بود. شاکرد او هشام بن المستنصر بالله، مسند قضای زادگاهش اشبیلیه را بدو سپرد. زبیدی در اشبیلیه وفات کرد. از تألیفات اوست «الواضح» در نحو و زبان عربی، و نیز «لحن العامه.»

ادبیات اندلس - علوم و فنون

ــ ابن التیان (۱۰۴۴ م/ ۴۳۶ ۵) در مرسیه متولد شد و درالمریـه وفات کرد. او راست کتاب «الموعب» در لغت. از خصوصیات این کتـاب اختصار و پرباری آن است.

ـ ابن سیده (۶۵ م م ۴۵۸ م) او ضریر بن ضریر لغوی، از مردم مرسیه بود. از آثار اوست «المحکم» آن لغت نامه ای است به ترتیب کتاب «العین» خلیل و «المخصص» و آن لغت نامه ای است که مواد آن برحسب معانی مرتب شده اند. و چون چیزی را ذکر کند همهٔ اوصاف آن و الفاظی را که دال بر آن است بیان می کند. این کتاب در مصر در چاپخانهٔ بولاق در ۱۷ مجلد به چاپ رسیده است.

\_ شنتمری (۹۱ ۱۰ ۸۴ ۱۰ م/ ۱۹ ۴۷۶ ۵) از آثار اوست «شرح دیوان المتنبی» و «شرح الحماسه».

\_ ابن خروف (۱۲۱۳ م/ ۶۱۰ ه) در نعو صاحب آوازه است.

علوم دینی مشهور ترین کسانی که در اندلس به تفسیر و حدیث و فقه و اصول و توحید مشهور ترین کسانی که در اندلس به تفسیر و حدیث و فقه و اصول و توحید پرداختند یکی یحیی بن یحیاللیثی (۸۴۹ م / ۲۳۴ ه) بود. او از امام مالك پرداختند یکی یحیی بن یحیاللیثی السلمی استماع حدیث کرده بود و از او روایت می کرد و دیگر عبدالملك بن حبیب السلمی استماع حدیث کرده بود و از او روایت می کرد و دیگر عبدالملك بن حبیب السلمی (۸۵۳ م/ ۲۳۸ ه) ساکن قرطبه که در فقه مالکی تبحر داشت.

سه دیگر ابوعبد الرحمان بقی بن مخلد (۸۸۹م / ۲۷۶ه). او از اکابر ائمه حدیث در اندلس بود. چهارم قاضی ابومحمد عبد الحق بن عطیه الغرناطی (۱۱۴۸م / ۵۴۵ه) مفسر و فقیه و قاضی بود در اورفه وفات یافت. نیز قاضی عیاض (۱۱۴۹م / ۵۴۴م) او قاضی سبته بود و امام محدثان زمان خود.

طبیعیات بعضی از اندلسیها به طب و دارو پرداختند و در تشخیص امراض سرآمد شدند و جراحات را معالجه کردند و عقاقیر را ترکیب نمودند. فلاسفه بزرگترین کسانی بودند که به این علوم شهرت یافتند ولی کسانی جز فلاسفه که صاحب نام و آوازه شدند اینان بودند.

<u>ـ ابوالقاسم الزهراوی (۱۳ ۱۰ – ۱۱۲۲ م/ ۴۰۴ – ۵۱۶ ه) در الزهراءمتولد</u> شد. در طب استادی یافت. کتاب مفصلی در حدود ۲۰ جلد موسوم به «التعریف» لمن عجز عن التألیف» تصنیف کرد. در این کتاب از طب نظری و جراحی سخن رفته است و او نخستین کسی است که برای جلوگیری از خونریزی شریان را بسته است. علمای فرنگ توجه خاص به او داشتند.

ـ خاندان بنیزهر، افراد این خاندان همگی به طب اشتغال داشتند از میان آنان پزشکان حاذق ظهور کردند که در دارو و غذا و امثال آن تالیفات دارند.

\_ ابن البیطار (۱۲۴۸ م/۶۴۶ ۵) در سفرهای طولانی خود به جستجوی

گیاهان دارویی بود تا آنجا که در شناخت انواع و اوصاف و اماکن و خواص آنها حجت زمان خود گشت. از تالیفات اوست «الجامع لمفردات الادویه و الاغذیه» در این کتاب داروهایی را که از جماد و نبات و حیوان بهدست میآید برحسب حروف الفبا شرح داده است.

## و ياضيات

از معروفترین کسانی که به این علم اشتغال داشته اند یکی ابو القاسم اصبغ ابن محمد (۱۰۳۵ م/۴۲۶ ه) است. او در حساب و هندسه و نجوم عالم بود. و او راستکتابیمقصل در هندسه. دیگر ابو الحکم عمرو الکرمانی (۱۰۶۶ م /۴۵۸ه) او در طب و هندسه استاد بود.

دیگی از علمای مشهور اندلس ابوالقاسم عباس بن فرناس (قرن نهم میلادی وسوم هجری) است. برای شناخت اوقات آلتی اختراع کرده بود، به نام «المثقال». او را هوای پرواز در سرافتاد و چون پرندگان تن خود را در پر پوشانید و دوبال برای خود ساخت ولی دم را فراموش کرد. پس از طی مسافتی فرو افتاد و آزار دید. ابنفرناس نخستین کسی است که در جو پرواز کرده است.

• فلسفه

آثار فلاسفه چون فارابی، ابنسینا و اخوان الصفا در اندلس شایع گشت. دانش پژوهان بدان آثار روی آوردند. ولی فقها و متعصبان به مغالفتشان برخاستند. اما امراء گاه به اکرامشان می پرداختند و گاه برای خشنودی رعایا کتابهایشان را در آتش می سوزانیدند و اصحاب فلسفه را به زندقه معکوم می کردند. فلاسفه در آن ایام در طب وموسیقی وفلك نیز دست داشتند و از فلاسفه یونان بویژه ارسطو و افلاطونیان جدید متأثر بودند. از بزرگان این گروهاند:

ـ ابن باجه (۱۱۳۸ م/۵۳۳ ه) در فاس مسمومش كردند. او پدر فلسفه اندلس است. از تأليفات اوست كتاب «في النفس» و «تدبير المتوحد» و «رسالــة الاتمال» و «رسالة الوداع».

ــ ابن طفیل (۱۱۸۶ م/۵۸۱ ه) او طبیب سلطان ابو یعقوب یوسف از سلسلهٔ موحدین بود. او را اثری است در نوع خودیکتا موسوم به «رسالهٔ حی بن یقظان» یا «اسرار الحکمة الاشراقیه» این رساله داستانی است فلسفی که مؤلف در آن شیوه فلسفی نو افلاطونی اسلامی را بیان کرده است.

<u>او بزرگترین فلاسفه اندلس ابن رشد (۱۱۲۶–۱۱۹۸ م/ ۲۵–۵۹۵ ۵)</u> او بزرگترین فلاسفه اندلس است در قرطبه کرسی قاضی القضاتی را داشت. ولی او را بهزندقه و خروج از دین متهم کردند و کتابهایش را سوزاندند و خودش را از شهر بهدر کردند. کمی پیش از وفاتش بازگشت و نزد سلطان مقامی یافت. از مصنفات بسیار اوست «فصل المقال فی مابین الحکمة و الشریعة من الاتصال» و «تهافت التهافت» در رد «تمهافت الفلاسفه» غزالی. و «تلخیص کتب ارسطو» و آثار فراوان دیگی. **موسی بن میمون (۱۱۳۵–۱۲۰۴ م/۲۵–۱۰۶ ۵)** یمودی است، از قرطبه به شرق سفر کرد و در پایان عمر در قاهره سکونت گزید. از تألیفات اوست «دلالة الحائرین» در وفق دادن میان مبادی وحسی و مبادی فلسفه و «مشنا التوراة» در آنجا به شیوهای منظم در شرایع و سنن دینی اسرائیلی بحث کرده است.

در مسائل تحلیل روانی و اجتماعی نیز آثاری پدید آمد. چون «طوق الحمامهٔ» ابن حزم (۱۰۶۴ م/۴۵۶ ه) در عشق و علامات آن و عاشقان و احوال ایشان، به صورت حکایاتی پراکنده، از زندگی نویسنده و مردم زمانش و نیز «سراج الملوك» از طرطوشی (۱۱۲۶ م/۵۲۰ ه) در سیاست پادشاه و صفات وزراء ونظام دولت.

## تاريخ و جغرافيا

(

معروفترین کسی که به تاریخ عرب و تاریخ اندلس پرداخته است ابن حیان (۲۹۰۹م/۲۶۹ ه) است. او مورخی جستجوگی است. و کتاب «المقتبس» در تاریخ اندلس، در ۶۰ جزء از اوست. نیز فتح بن خاقان (۱۱۳۴ م/۲۹۹ ه) که در اشبیلیه نشو و نما یافت، مدت درازی در سیر و سفی گذرانید. او را دو کتاب مهم است: «قلائد العقیان» و «مطمح الانفس و شرح التانس فی ملح اهل الاندلس» از علما و قضاة و فقها بود. نیز از این گروه است: ابن بسام (۱۱۴۷ م/۲۹۲ ه) صاحب کتاب «الذخیره» در تاریخ اندلس و ادبیات آن، در قرن پنجم هجری. و ابن بشکوال (۰۰۱۱ م/۲۹۴ ه) او را حدود پنجاه اثر در تاریخ هست. و ابنالابار القضاعی اول هجری ثا قرن هفتم.

و از مشاهیر جغرافیانویسان و سیاحتگران که شرح سفرهای خودرا نوشتهاند می توان از این گروه نام برد: ابو عبیدالبکری (۱۹۹۴ م/۲۸۷ ه) ساکن قرطبه، از تألیفات اوست: «معجم ما استعجم منالبلاد و المواضع» دربارهٔ بلادی که نامشان در شعر عرب آمده است. دیگر شریفالادریسی (۱۹۰۰ – ۲۹۳/۱۹۶۵–۵۶۰ ه)، او درسبته متولد شد و در قرطبه درس خواند و به سیاحت در شهرها پرداخت تا به معتلیه (سیسیل) رسید. در آنجا مورد تکریم امیر آن دیار روجردوم واقع شد و برای او کتاب (نزهة المشتاق فی اختراق الآفاق) یا کتاب «روجر» را تألیفکرد. نیز به فرمان امیر کره ای سیمین ترتیب داد و برآن صورت اقالیم سبعه و بلاد و اقطار و طول و عسرضها و راهها و خلیجها و دریاها و شهرها و چشمهها و بلاد و مردم و بناها و دریاها و که ما و دریاها و شهرها و چشمه ها و مسافات و لنگرگاههای زمین را نقش کرد. ادریسی در جغرافیای خود به احوال بلاد و مردم و بناها و دریاها و کوهها و مسافات و اجناس نباتات و آلات و وسائل کار و صناعات که مردم هرجا در آن مهارت دارند و چیزهایی که تجار از آنجا به شهر دیگر می برند و عجایبی که دربارهٔ آنها شنیده است و ذکر احوال مردم و هیئت شهر دیگر می برند و عجایبی که دربارهٔ آنها شنیده است و ذکر احوال مردم و هیئت آنها و ادیان و مذاهبشان و لباس و پوشش آنها و زبانشان پرداخته است. و نیز دربارهٔ شکل زمین و کرویت آن و طول و عرضها سخن گفته است. این کتاب یکی از بزرگترین مصنفات جغرافیایی در قرون وسطی است اروپاییان آن را ترجمه و نقل کردهاند و هفتاد ویک نقشه برای آن کشیدهاند. ادریسی تا پیشاز قرن جدید از بزرگترین علمای جغرافیا بهشمار میآمده است.

نیز از این گروه است ابوعبدالله المازنی (۱۱۷۰ م/۵۶۵ ه). او از غرناطه بهمصر و سپس بهبغداد و خراسان و حلب و دمشق رفت. در دمشق وفات کرد. از آثار اوست «نخبة الاذهان فی عجایب البلدان». در آن کتاب، سفی خود را در اسپانیا و افریقیه و مصر و عسقلان و بلاد خزر شرح داده است. نیز از مشاهیر این فن ابن جبیر (۱۱۴۵ – ۱۲۱۷ م/ ۵۴۰–۶۱۴ ه) است او در ادبمهارتداشت و به سفر مولع بود. در اثنای سفر سومش به مشرق در اسکندریه وفات کرد. در سفرنامهٔ خود به نام «رحلة ابن جبیر» شرح بلادی را که سیاحت کرده آورده است.

## معماری و نقاشی:

اندلسیها در این دو هم تحت تأثیر هنر بینالنهرین بودند و هم هنر قدیم اسپانیا. هنر اندلسی در این دوره بهنقوش و تزیین هندسی و طاقهایی بهشیوه طاقهای ایرانی و گنبدهایی بهشیوه گوتیک ممتاز است.

خلفا و امراء قصرها، حمامها، برکههای آب، و پلها ساختند. از مشهورترین بناهای این دوره یکی قصر الکبیر است که عبدالـرحمان الداخل ساخت، دیگس مسجد قرطبه و قصرالزهراء و قصرالحمراء است، از بناهای بنیاحمر در غرناطه. و آنچه از نقوش عجیب عربی براین بناها باقی مانده هربیننده ای را دچار شگفتی میسازد.

#### موسيقى

موسیقی در اندلس رواج فراوان یافت و برشمار مغنیان پیوسته افزوده میشد، مجالس طرب همراه با نغمات خوانندگان، درآمیخته با بانگندلنواز عود و طنبور و مزمار و دیگر آلات تشکیل میشد. از کسانیکه در انتشار موسیقی مؤثر افتاد، زریاب مغنی (۸۴۵ م/ ۲۳۰ ه) است. او غنا را از اسحاق الموصلی آموخت و در آن استادی یافت. آنگاه بهاندلس رفت و آوازهاش همهجا را بگرفت. عبدالرحمان بن الحکنم او را ندیم و مغنی خود ساخت و جوائز و صلات فراوان بدو ارزانی داشت و چند ده و باغ بدو اقطاع داد. زریاب همان است که یک تار برتارهای عود درافزود و شمار آن را به پنج رسانید و پیش از او مغنیان مغراب را از چوب می ساختند و او مضراب را از پرهای بلند کرکس ساخت. هشت فرزند

ť

(

برخى مراجع: جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية (الجزآن الثانى والثالث) – القاهرة جرجى زيدان: تاريخ التمدن الاسلامى (الجزء الخامس) – القاهرة ١٩٠٢. جرجى زيدان: تاريخ التمدن الاسلامى (الجزء الخامس) – القاهرة ١٩٣٢. خيرالدين الزركلى: الاعلام – القاهرة ١٩٢٨. لجنة الجامعيين لنشر العلم: تراث الاسلام – القاهرة ١٩٣۶. زكى محمدحسن: الرحالة المسلمون فى العصور الوسطى – القاهرة ١٩۴٥. إعلام المقتطف، الجزء الثانى: الرواد – ص ٣٢ الى ٥٧ – القاهرة ١٩٢٧. قدرى حافظ طوقان: تراث العربالعلمى فى الرياضيات والفلك –هدية المقتطف منصور جرداق: مآثر العرب فى الرياضيات والفلسفة.

Encyclopédie de l'Islam.

Le Bon: La Civilisation des Arabes, Paris 1868.

E.Léui-Prouçal: La Cilivisation arbe en Espagne, Paris 1948.

G. Marçais: Manuel d'art musulman, Pains 1926-1927.

G. Marsais: L'Art de L'Islam, Paris 1946.

H. G. Farmer: History of arabian Music, London 1929.

Terrasse: L'Art hispano-moresque des origines au XIII<sup>o</sup> siècle, Paris 1932.

T. J. de Boer: The history of Philosophy in Islam, London 1903.

Edward G. Browne: La Médecine arabe — Traduction française par II. P. J. Renaud, Paris 1933.

# دورة مغول وعثماني

A 1115-908/PIY91-1101

( (

Ć

## مقدمه

وضع سياسي

4

این دوره از جهت سیاسی به دو بخش تقسیم می شود: یکی دورهٔ مغول (۱۲۵۸\_۱۵۱۶ م / ۶۵۶\_۹۲۲) که از سقوط بغداد به دست هلاکوخان آغاز می شود و به استیلای سلطان سلیم بر شام و مصر پایان می پذیرد و دیگر دورهٔ عثمانی که از ۱۵۱۶ م / ۹۲۲ ه آغاز می شود و به حملهٔ ناپلئون به مصر یعنی سال ۱۷۹۸ م / ۱۲۱۳ ه منتهی می گردد.

خلافت عباسی که از سالمها پیش روی در سراشیب زوال نمهاده بود، در سایهٔ قدرت ایرانیان و ترکان ـ که با همه ناتوانیاش آن را روی پای خود نکه داشته بودند ـ نفس میکشید، تا سپاه مغول بر بلاد اسلامی هجوم آورد و بر بغداد مستولی شد، سرنگون گردید.

سردار این قوم چنگیزخان، قبائل مختلف را با هم متحد کرده به گشودن کشورها رهبری نموده بود. اینان از جنوب سیبری بهراه افتادند، نخست به جانب مشرق تاختند، آنگاه بازگشتند و خوارزم و خراسان و عراق را زیر پی سپردند و فتنهها و فسادها برانگیغتند. چون هلاکو نوادهٔ چنگیزخان به امارت رسید عزم جزم کرد که بغداد را مستخلص گرداند. این بود که پس از تسخیر قلعه الموت و استیلاء بر ری قصد بغداد کرد. در این ایام مردم بغداد به دو گروه سنی و شیعه تقسیم شده بودند و میانشان آتش اختلاف زبانه میکشید. سپاه المستعصم درمقابل مغول مقاومت نتوانست. هلاکو در ۱۲۵۸ م / ۶۵۶ ه وارد بغداد شد و فرمان داد تا خلیفه و جمعی از اعیان بغداد را کشتند و مدت چهل روز دست سپاه خود را و همهٔ مظاهر علم و فرهنگ در زیر پای تتار نابود گردید. پس از هلاکو تیمور در شهر گشاده داشت، خلق کثیری طعمهٔ تیغ شدند. کتابها را به دجله ریختند و همهٔ مظاهر علم و فرهنگ در زیر پای تتار نابود گردید. پس از هلاکو تیمور در شهر گشاده داشت، خلق کثیری طعمهٔ تیغ شدند. کتابها را به دجله ریختند و همهٔ مظاهر علم و فرهنگ در زیر پای تتار نابود گردید. پس از هلاکو تیمور در و منه مظاهر علم و فرهنگ در زیر پای تتار نابود گردید. پس از هلاکو تیمور دروران ساخت و دامنهٔ استیلای خود را تا شام که پیش از این تسلیم شده بود گرش داد و بهترین مردان علم و هنر را به تیغ نابودی سپرد. شهرهای آباد را ویران ساخت و مدارس و کتابخانه ها را به آتش کشید. مصر در تحت حکم ممالیک درامد و شام بعد از خروج تیمور لنگ از آن، به همان سرنوشت دچار گردید.

## وضع اجتماعي

اوضاع اجتماعی این دوره در دو کلمه خلاصه میشود فشار و ناامنی. از یكسو هجوم مغول چیزی برای کس باقی نگذاشته بود و از دیگرسو بار مالیاتهایی که ممالیك وضع می کردند بر دوش مردم سنگینی می کرد. مردم در این دوران سخت و بی ترحم به دو چیز که آنها را یاران ایام شدت و عسرت نامیدهاند پناه بردند، یك گروه بهجانب بی بندوباری و اباحیگری رفتند و یك گروه به سوی زهد و ترك دنیا. مردم که تلخی زندگی را چشیده بودند، بعضی به دامن مخدرات و مسکرات و لذائد دنیا پناه بردند و بی هیچ آزرمی در این راه هرچه از دستشان بر می آمد دریغ نمی کردند و بعضی به امور دینی روی آوردند، تا در عوض محرومیت و رنجی که در این جهان کشیدهاند در آن جهان راحت و نعمت بینند. پس خانقاه های

## اوضاع ادبى

این دوره دورهٔ افول ادبیات است. مغولان آثار نفیس را از میان برده بودند. و کتابخانه ها را به آتش کشیده بودند و اهل علم را سرگشتهٔ بلاد ساخته بودند. مصر و شام که در تحت حکم ممالیک بودند، از لحاظ ادبی اوضاع بهتری داشتند، زیرا ممالیک بهتر از حکام مغول با مردم رفتار می کردند. از این پس در قاهره و اسکندریه و اسیوط و فیوم و دمشق و حمص و حلب و حماة کتابخانه ها و مساجد و مدارس بسیار تأسیس شد و از هر سو دانشپژوهان بدان روی آوردند و یک جنبش ادبی که بیشتر صبغهٔ تقلید داشت در آن بلاد به وجود آمد. چون دورهٔ عثمانی فرا رسید به خاطر انتشار زبان ترکی در مخاطبات و احکام دیوانی ادبیات عربی به پست ترین مراحل خود سقوط کرد. افکار و عقول دچار خمول گردید بنابراین معانی همه تقلیدی بود و اسالیب بیان پیچیده در تصنعات، و ما در آتیه به تشریح آن خواهیم پرداخت.

# **باب اول** ادب عربی در عهد مغول فصل اول

شعر

در این دوره بسیاری از عواملی که سبب تقویت شعر و تشویق شاعر می شد، از میان رفته بود. ملوك و سلاطین، غیرعرب بودند و جز در موارد نادر شاعران را نمی نواختند بنابراین دیگر از آن صلات و جوائز خبری نبود و شاعران مجبور بودند زندگی را از راه صنعتگری و پیشه وری چون قصابی روغن فروشی و کحالی و امثال آن بگذرانند. عصبیت ها و حمیت ها هم که پیش از این انگیزهٔ سرودن فخریات و اشعار قومی بود فروکش کرده بود. نیز در آن جو آشوب و اضطراب برای کس شور و حالی نمانده بود که به لهو پردازد تا به غزلی نیاز افتد. اما با این همه سرچشمه شعر نخشکید و قرایح شاعران نفسرد. اینک مهمترین ویژگیهای شعر این دوره را با شرح حال چند تن از مشاهیر شاعران بیان می داریم.

## ويژكيهاي شعر

شعر در عبد مغول به بیمادی تصنع انظی دچار شد و همین امر سبب شد که از رنگ و رونقش بکاهد. زیرا چون پردهٔ الفاظ پرزرق و برق بهکناری زده شود، چیزی جز معانی تکراری و سرقت شده در نظر نیاید. بهکار بردن صنایع بدیعی نمایانترین هنر شاعر شده بود.

صفى الدين حلى را در مدح الملك المنصور الارتقى، حاكم ماردين بيست و نه قصيده است موسوم به «ارتقيات» كه هن يك را بيست و نه بيت است و هرقصيده را به يكى از حروف الفبا اختصاص داده كه هم در آغاز بيت مى آية و هم درقافيه اش. و نیز او و دیگران به سرودن بدیعیات روی آوردند. یعنی در هر بیتی یکی از صنایع بدیعی را بهکار میبردند و بدان اشاره میکردند. مثلا:

لى فى ابتدا مدحكم يا عرب ذى سلم براعة تستهل الدمع فى العلمم كه به براعت استهلال اشارت دارد و همچنين تا آخر قصيده.

بهراستی با اینهمه بند و زنجیر که بر دست و پای هنر نهاده بودند چگونه مجال خودنمائی مییافت؟ همچنین تشطیر و تخمیس و اقتباس و تضمین از کارهای جاری شعرا گردید. چنانکه شاعری گوید:

أضمن كل بيت فيه معنى فشعرى نصفه من شعر غيرى

«هر بیت معنی داری را که می بینم تضمین میکنم، بنابراین نصف شعر من، شعر دیگری است.»

شاعران در این دوره مغصوصاً به توریه مولع بودند و مباهات می کردند که توریه از خصائص شعر در زمان آنهاست. نظم لغزها و معمیات رواج فراوان یافت و برای اظهار براعت و حذاقت خود، ساختن ابیاتی را که همه از کلمات مصغر باشد یا کلمات بی نقطه یا نقطهدار، و نیز لزوم مالایلزم را در قوافی وجههٔ همت خود ساخته بودند. ماده تاریخسازی در شعر راه یافت و دامنهاش وسعت گرفت مثلا یکی از آنها در تاریخ وفات محمد پاشا والی مصر سرودهاست:

قتل، بالنار نور و هو في التاريخ «ظلمه»

ب از موضوعاتی که در شعر رایج شد مدایح نبوی بود. چون قصیده مشهرور «برده» از بوصیری به مطلع:

امسن تسذكر جيران بذى سلم مسزجت دمعا جسرى من مقلة بدم

یا همزیه ولامیه او که به تقلید «بانت سعاد» کعب بن زهین سروده شده است. این قصائد مخصوصاً «برده» رواج بسیار یافت و بسیاری از شاعران به تقلید آن پسرداختند. همچنین سرودن قطعه هایی کوتاه که حاوی نکته یا فکاهتی باشید رواج یافت. نیز وصف برخی چیزهای معمولی و مألوف چون فرش و سرجاده و تسبیح و چاقو و بادبزن در میان شعرا شایع گشت.

و شاعران در استعمال كلمات عادى و صريح در هجر و تعابير سخيف وغزل مذكر اسراف كردند. الفاظ عاميانه و كلمات غير عربى و اوزان تودهاى چون «مواليا» و «قوما» و «زجل» و دوبيتى و موشح در شعر فراوان شد. اينگونه شعرها به گوش آل قلاوون و آل برقوق خوش مىآمد و به شاعران آن جايزه مىدادند. در اين ميانكسانى چون خلف الغبارى و احمدبن عثمان الامشاطى و احمد الدرويش و ديگران شهرت يافتند.

## مهمترين شاعران

الشاب الظريف (١٢۶٣-١٢٨٩ م / ۶۶١ ه)

محمد بن سلیمان معروف به الشاب الظریف در قاهر، متولد شد و در شام زندگی کرد و در همانجا وفات یافت. پدرش عفیف الدین التلمسانسی هم شاعری خوش قریحه بود. او نیز شعر سبك می گفت و غزل لطیف می سرود و به بدیع مشتاق بود و از آن نیكو استفاده می کرد. او را دیوانی است که بارها در بیروت و مصر به چاپ رسیده است نیز مقامه او در دمشق به طبع رسیده است.

بوصيري (١٢١٢ - ١٢٩٤ م / ٨٠٨ - ٩٩٩ ه)

شرف الدین محمد بن سعید در دلاص مصر متولد شد. سپس به بوصیی نقل مکان کرد. و به بوصیری شهرت یافت. در کتابت و ادب استادی یافت و حکومت ناحیه شرقی از جانب دولت به او واگذار شد. در اسکندریه دیده از جهان فرویست. از آثار اوست قصیدهٔ مشهور «برده» در ۱۶۲ بیت در مدح پیامبر اسلام، یسدین مطلع:

امن تذكر جيران بذى سلم مزجت دمعاً جرى من مقلة بدم

قصیده «بوده» سخت مورد توجه واقع شد و بر او شروح متعدد نوشتند و بسیاری از آن تقلید کردندو بهزبانهای هندی وفارسی و توکیو آلمانی وفرانسوی ترجمه شد. بوصیری را دو قصیدهٔ دیگر در مدح پیامبر اسلام است یکی بهقافیهٔ همزه به این مطلع:

كيف ترقى رقيك الانبياء يا سماء ما طاولتها سماء

وقصیدهٔدیگری موسوم به «ذخر المعاد» بروزن قصیدهٔ «بانت سعاد» کعب بن زهیر در ۲۰۶ بیت با این مطلع:

الى متى آنت باللذات مشغول و أنت عن كل ما قدمت مسؤول

شعر بوصیری در مدایح پیامبر اسلام بهاستحکام و جزالت و استعمالصنایع بدیعی به نحوی پسندیده، ممتاز است. اما در دیگر موضوعات که شاعر شیوهٔ زمان را پیش گرفته بهسستی گرائیده است. تا آنجا که شاعر حتی در مقابل الفاظ عامیانه و واژههای مستحدث مقاومتی به خرج نداده است.

## ابن الوردى (١٢٨٩ - ١٣٤٨ م / ۶٨٩ - ۶۴۹ ه)

زینالدین عمربن الوردی در معرة النعمان متول شد و در حلب بدرود حیات گفت. در ادب و نحو و لغت و تاریخ و فقه استادی یافت. او را تالیفات بسیاری است چون «تتمة المختصر فی خبار البشر، در تاریخ و «اللباب فی الاعراب» در نعو و شرح الفیه ابن مالك و شرح الفیه ابن المعطی. دیوان شعر او به سال • ١٣٠ ه در آستانهٔ اسلامبول به چاپ رسیده است و نیز او را «مقامات» است و قصیدهای در نصایح موسوم به «لامیة ابن الوردی» در ٧٧ بیت با این معللم:

اعتزل ذكر الاغاني و الغزل و قل الفصل و جانب من هزل

شعر ابن الوردی در حد متوسط است پر از توریه و دیگر صنایع بدیعی. مشهورترین آن همین لامیه است، حاوی حکم و مواعظ بلیغ و دال بر تجربه و پختگی گویندهآن.

صفى الدين العلى (١٢٧٨ - ١٣٤٩ م / ٤٧٧ - ٥٥٧ ه)

صفى الدين عبد العزيز بن سرايا، در حله نزديك كوفه متولد شد. به الملك المنصور نجم الدين غازى الارتقى امير ماردين پيوست. سپس به مصر رفت و سلطان الناصربن قلاوون را مدح كفت. در بغداه بدرود حيات كفت. صفى الدين را ديوانى است كه خود آن را جمع كرده و بارها در دمشق و بيروت به چاپ رسيده است. درآن همه ابواب شعر كه تا آن روزكار معمود بوده، آمده است. نيز او راست «القصائد الارتقيات» كه پيش از اين درباره آنها سخن گفتيم.

صفیالدین، قصائد طولانی میساخت و نیز قطعات و موشحات ومخمسات و مشطرات و موالیا و قوما و غیر آن.

صفی الدین بعق از چهرههای درخشان شعر عربی در این دوره است. به بدیع سخت مولع بود و او نخستین کسی است که قصیده بدیعیه ساخته است. صفی الدین زمام سخن را نیک بهدست دارد آن را به هرجا که بسخواهد مسی کشد. بی هیچ هراسی به معارضهٔ با متنبی برخاست، چنانکه در قصیده ای در مدح سلطان الناصر بدین مطلع:

اسبلن من فوق النهود ذوائبا فتركن حبات القلوب ذوائبا

صفی الدین از آوردن واژه های نامانوس گریزان است دوست دارد که شعر ش سهل و گوارا باشد. چنانکه خود گوید:

انما هـذه القلوب حديد و لذيذ الالفاظ مغناطيس

«این دلمها هم مانند آهناند و الفاظ خوشگوار چون مغناطیس»

ابن نباته (۱۲۸۷ - ۱۳۶۶ م / ۶۸۶ - ۷۶۸ ه)

جمال الدين ابوبكر القرشى، نسب به ابن نباته، خطيب دربار سيف المداولية الحمدانى مى رساند. در ميافارفين در خاندانى كه همه اهل علم و ادب بودند متولد شد و در مصر پرورش یافت. او را دیوانی است که نخست بهسال ۱۹۰۵ در مصر چاپ شد و سپس در بیروت. و نیز دیوان کوچکی است مشتمل بر «المؤیدات» و آن قصائدی است کهدرمدحامیرحماة سروده است.

دیگر از تألیفات او کتابی است موسوم به «سرحالعیون فی شرح رسالة ابن زیدون» در این کتاب شرح حال مهمترین شاعران جاهلیت و صدر اسلام آمده است. ابن نباته با صفی الدین حلی در امر زعامت شاعران معاصر شان منازعه داشتند.

او در همهٔ ابواب شعر وارد شده و مخصوصاً شکوی را در شعر او جایی مستاز است. زیرا درزمانی میزیست کهفتنه ها و اضطرابها و استبداد و افسراط در خونریزی و مصادره اموال و تجسس به اوج خود رسیده بود. اما او هرگز زبان به هجا یا انتقاد از کار امراء نمی گشود. عتابهایش نرم و ملایم است. گوئی جرئت روبرو شدن با دشمنان خود را ندارد، بلکه کارشان را به خدا وامی گذارد. ومی گوید:

لى خصوم ولست الان شاكيمم لكنمم فى غد يدرون أين شكوا «مرا دشمنانى است و من اكنون از آنان شكايت نمىكنم، ولى مىدانند كه فردا بهكجا شكايتشان خواهد شد.»

از پیری شکایت میکند و بر جوانی حسرت میخورد و از دنیا کناره می۔ جوید و بر امیدهای برباد رفتهٔ خود میگرید و فریادهای خود را در قصیدهای با این مطلع میریزد.

عفت الاقامة في الدنيا لو انشرحت حالي فكيف و ما حظي سوى النكد

ابن نباته هم زنش را از دست داد و هم فرزندش را. در مرگ آنها سخت گریسته است و در رثایشانقصیده ها پرداخته، از جمله در قصیده ای در مرگ فرزند خود با این مطلع:

أنت جارك أن دمعى جارى يا موحش الاوطان والاوطار

با قصيده ابوالحسن التمهامي با مطلع:

حكم المنية في البرية جار ماهده الدنيا بدار قرار

بهمعارضه برخاسته است.

ابن نباته به صناعات لفظی ولعی تمام داشت چنانکه او را در این باب امیر ادبا خواندهاند. او شعر خود را بهانواع توریه و تشبیه و تضمین و حسن تعلیل و امثال آن میآرایدوگاهنیز نیکو از عمده برمیآید. اما چنان است که این آرایش لفظی گاه او را به سخافت و تکرار معانی سوق می دهد. چنانکه در دیوان او معنی و مضمون متبکرانه کمتر میتوان دید. از عیوب شعر او احیانا تعابیر بازاری است و نیز عوامانه ساختن آن و ارتکاب ضرورتهای شعری و حشو و خطاهای لغوی و امثال آن. با این همه ابننباته پیشوای شاعران معاصر خود بود و بسیاری سبک او را تقلید کردهاند. گویند صلاحالدین الصفدی بسیاری از معانی او را سرقت کرده و ابننباته هم سرقات او را در کتابی بهنام «خبزالشعیر» جمع آورده است.

دیگر از شاعران این دور، عبارتند از: شهاب الدین التلعفری (۱۲۷۶ م/ ۸۹۵ ه)، سراج الدین الوراق (۱۲۹۶ م/۶۹۵ ه)، ابن حجة العموی (۱۴۳۴ م/ ۱۰۸۷) و عائشه الباعونیه (۱۵۲۳ م/۹۳۰ ه)، و ابن معتوق (۱۶۷۶ م/۱۰۸ ه)، وعبد الغنی النابلسی (۱۷۳۱ م/۱۱۴۴ ه) وعبد الله الشبر اوی (۱۷۶۴ م/۱۱۷۸ ه) و دیگران.

فصل دوم نثر

در این دوره دوگونه نثر رواج داشت: نثر فنی و نثر علمی. نثر فنی نیز بردوگونه بود: مکتوبات دیوانی و رسائل ادبی.

مکتوبات دیوانی موضوعشان احکام و فرمانهایی بود که از سوی حکام و سلاطین صادر میشد و برای آن دیوان خاصی تأسیس شده بود، موسوم به «دیوان انشاء» خبره ترین مردان ادب و سیاست و فرهنگ را بردیوان انشاء می کماشتند. زیرا ریاست دیوان انشاء به حسن رأی و مشورت و دقت در ارتباطات و آشنایی با اخلاق و سیر مردم و اطلاع از اسالیب بلاغت جهت گرداندن کلام برمقتضای حال نیاز داشت. برای کسانی که میخواستند چنین مقامی را اشغال کنند، کتابهائی بزرگ تألیف شده بود. مثلا می بایست با القاب آشنا باشند و بدانند که اشرف و شریف و کریم وعالی وامثال آن را هریك در کجا ودربارهٔ چه کسی باید به کار برد، و در هر مورد و موضوعی چون تهنیت پیروزی، انتصاب برعمل، یا خطاب به عامل و یا امیر چه تعبیراتی را مرعی دارند. کاتب دیوانی نیاز به دقت و موشیاری بسیار داشت، چه اندك اشتباهی عواقب وخیم در پیداشت. نوشتههای دیوانی سراسر پوشیده از صنایع بدیعی و سجع بود. و این امر گاه چهرهای كریه به می دیوانی سراسر پوشیده از صنایع بدیعی و سجع بود. و این امر گاه چهرهای كریه به مای می دارد. محییالدین بن عبدالله الظاهر که از مشاهیر کتاب این عصر است، چنین

«حرس الله نعمة مولاى، ولا زال كلم السعد من اسمه و فعله و حرف قلمه يأتلف، و منادى جوده لا يرخم و أحمد عيشه لا ينصرف، ولا عدم مستوصل الرزق من براعته التى لاتقف الوصل ولا عدمت نعاة الجود من نواله كل موزون و معدود، و من فضله وظله كل مقصور و ممدود، و ما خاطبت الايام ملتمسه الا بلام التوكيد ولا عدوه الا بلام الجحود». تاريخ ادبيات عرب

در این نامه اصطلاحات صرف و نحو را بهکار برده چون: کلم، اسم، فعل، حرف منادی، ترخیم، احمد که غیر منصرف است، موصول، وصل، وزن، مقصور، ممدود، مخاطب، لام تأکید و لام حرف حجد.

انتشار زبان ترکی در عهد عثمانی، ضربتی سخت بر پیکر نثر دیوانی بود. از آگاهترین نویسندگان دیوانی در عهد ممالیك، یکیمحییالدین بن عبدالله الظاهر بود و پسرش فتحالدین. دیگر تاجالدین بن الاثیر و شهابالدین محمود الحلبی و قلقشندی صاحب «صبحالاعشی» دربارهٔ قلقشندی در آتیه سخن خواهیم گفت.

نثر ادبی، شامل انواع اخوانیات است، از مراسلات میان دوستان و مناظرات ادبی وامثال آن. این نویسندگان نیز به همان راهی میرفتند که نویسندگان دیوانی. یعنی پیش از آنکه به معانی پردازند به بازی با الفاظ می پرداختند. ودر انواع صنایع چون توریه و تضمین واقتباس و جناس والتزام وسجع تا حد ملالت غرقه شده بودند. تا آنجا که در این اواخر یک نوشته به قلم اینان نه لفظی دلکش داشت نه معنی مطبوع.

از مبرزترین نویسندگان این فن، یکی بدرالدین العلبی صاحب «نسیم الصبا» است و دیگر قلقشندی صاحب رسالهٔ «حلیة الفضل و زینة الکرم فی المفاخره بین السیف والقلم». از میان نویسندگان این دوره قلقشندی در استعمال بدیع کمتر افراط کرده است.

نثر علمی، در این عصر، مؤلفان از لغویان، مورخان و سفر نامه نویسان بسیار بودند. اسلوب اینان از تکلف به دور بود. زیرا هدف علمی را که تعقیب میکردند، مجالی برای آرایش لفظ نمیگذاشت. از اینرو کلامشان سمهل و ساده بود. مانند نوشتههای ابن خلدون. اما متأخرین از آنمها از تعقید و سخافت در امان نماندند چنانکه نشرشان تا حد نش عامیانه سقوط کرده است.

در همان حال که شاعران و نویسندگان به کار خود مشغول بودند، گروهی نین سرگرم گردآوری برگزیده هایی از ادب این دوره ودوره های پیشین بودند. جمال الدین الوطواط (۱۳۱۸ م/۷۱۸ ه) کتاب «غرر الخصائص الواضحه» را که مجموعه ای از نش و نظم است گرد آورد، و علاء الدین البهائی (۱۴۱۲م/۸۱۸ ه) «مطالع البدور فی منازل السرور» را تألیف نمود، و شهاب الدین الابشیمی (۱۴۴۶م/۰۵۸ ه) «المستطرف فی کل فن مستظرف» را و شمس الدین النواجی (۱۴۵۵م/۰۵۸ ه) «حلبة الکمیت» را در آنچه دربارهٔ شراب متعلقات آن گفته اند و «تحفة الادیب» را در اشعاری که جانشین ضرب المثل شده اند پدید آورد، و داطاکی (۱۶۰۰م/۸۰۰ ه)

باب دوم علوم

در این دوره بازار تألیف رواج فراوان داشت. آنچه به این نهضت یاری می رسانید تشویق سلاطین و وزیران آنان بود که به کتابهای نادر رغبت نشان می دادند. مساجد و مدارس در شهرهای بزرگت تأسیس و دایر شد. آنچه بیش از همه جلب نظر می کند وفور مجموعه های چند جلدی است که انواع معارف و علوم زمان رادر بردارند. از مشهورترین مؤلفان این مجموعه هاست:

شمهاب الدین النویری (۱۳۳۲ م/۱۳۳۲ ۵)، او راست «نمهایة الارب فی فنون الادب» در آسمان و آثار علوی و زمین و انسان و حیوان و نبات و متعلقات آنمها و تاریخ از آغاز خلقت تا سال ۱۳۳۱ م. شمار مجلدات این کتاب به سی می رسد.

ابن فضل الله العمرى (۱۳۴۸ م/۷۴۷ ه) مؤلف «مسالك الابصار فى ممالك الامصار» در بيش از ٥٠ جلد. در آن مطالب مفيدى از تاريخ و جغرافيا و جز آن گرد آمده است. از جمت بيان مطلب بركتاب نويرى برترى دارد. و هم از اوست «التعريف بالمصطلح الشريف» در فن انشاء ديوانى.

• قلقشندی (۱۳۵۵ – ۱۴۱۸ م / ۷۵۶–۸۲۱ ه) ابوالعباس شهاب الدین احمد بن علی معروف به قلقشندی منسوب به قریه ای از مصر که در آن متولد شده است. به هوشیاری و قدرت حافظه مشهور بود. بسیاری از علوم زمان خود را آموخت. در عمد ممالیک عمده دار دیوان انشاء بود. در قاهره وفات یافت – از تالیفات اوست «صبح الاعشی فی صناعة الانشاء» این کتاب مشتمل است بریک مقدمه و ده مقاله. اما مقدمه، موضوع آن در فضیلت دبیری است وصفات دبیر و معرفی دیوان انشاء و نظامات آن و وظایف کارمندانش. و مقالات در پیرامون چیزهائی است که دبیر را بدان نیاز می افتد، از امور علمی و عملی و راهماو شهرها و شروط

ł

مکاتبات و مصطلحات آنها و مطالبی از این قبیل و کتاب به برید و تاریخچه آن خاتمه مییابد. قلقشندی میخواسته در کتاب خود معلوماتی را که دبیران را به آنها نیاز میافتد گرد آورد. «صبحالاعشی» میان سالهای ۱۹۱۳ تا ۱۹۲۰ م در مصر به چاپ رسیده است.

بهاءالدین العاملی (۱۶۲۲ م/۱۰۳۱ ه) از مشهورترین آثار اوست. «الکشکول» حاوی مطالبی از هر علم و فنی چون ادب، تاریخ، فلسفه، تصوف، علم کلام، هندسه، طب، نجوم وجبر، بدون هیچ ترتیبی و نظمی. و «المخلاة» که شبیه «کشکول» است و منعصر است برادب وامثال و مواعظ.

• حاج خليفه (۱۶۵۶ م/۹۶۶ ه) او را مجموعهاى است موسوم به «كشف الطنون فى اسامى الكتب والفنون» حاوى حدود پانزده هزار نام. مؤلف در اين كتاب خود بسيارى از كتب و مؤلفان آنها را معرفى كرده است. نيز در كشف الظنون خلاصهاى از انواع علوم به ترتيب حروف الفبا آمده است.

در این دوره نوع دیگری از کتب معمول شده بود. بدین معنی که مؤلفی کتابی مختصر وموجز تألیف میکرد این کتاب متن قرار میگرفت ودیگری بعداز او آن را شرح میکرد و سومی برآن حاشیه مینوشت. اینکار بیشتر در علوم لسانی رایج بود. از متونی که برآن شروح و حواشی مکرر نوشتهاند «الفیهٔ ابن مالك» است.

#### علوم لساني

در این علوم تألیف بسیار وابتکار اندک است بیشتن آنچه می بینیم مختصن ساختن کتابهای طولانی و طولانی کردن کتابهای مختصر یا جمع اجزاء پراکنده است از این قرار:

### \_ لغت

در این دوره لغتنامه های بزرگ تألیف شد. از مشهورترین مصنفان آن جمال الدین محمد بن مکرم معروف به ابن منظور (۱۳۱۱ م/۱۱۷ ه) است. او به لغت و علوم آن اشتغال داشت ودر دیوان انشاء مصر کار می کرد سپس عهده دار قضاوت طرابلس گردید. در مصر وفات نمود. از تألیفات اوست درلغت: «لسان العرب» که لغتنامه ای است طولانی. در این کتاب واژه ها بر حسب حروف آخر آنها ترتیب یافته اند. ابن منظور در لغتنامهٔ خود «تهذیب» از هری و «معکم» ابن سیده و «صحاح» جوهری و «جمهره» ابن درید «نهایهٔ» ابن اثیر را گرد آورده و معنی هرواژه را بشرح بیان کرده واز قرآن واحادیث واشعار و خطب شواهد آورده است. این کتاب از بزرگترین قاموسهای عربی و دقیقترین آنها به شمار می آید. ولی ناقد ان در آن پاره ای پریشانیها و تناقضات دیده اند، زیرا او به منابع مختلف

í

(

(

Ć

(

بیآنکه آنها را با یکدیگر هماهنگ ساخته باشد اعتماد کرده است. لسان العرب به سال ۱۸۸۲م/۱۳۰۰ ه در مصر در بیست جلد بهچاپ رسیده است.

پس از این منظور، مجدالدین معمد الفیروز آبادی (۱۳۲۹–۱۴۱۴ م/۲۷۹– ۸۱۶ یا ۱۷ ه) ظهور کرد. او در فیروزآباد فارس متولد شده. از بلادعراق و معس و شام دیدن کرد و به روم و هند رفت. عهدهدار قضای زبید بود ودر همانجا دیده از جهان فروبست. فیروزآبادی در لغت و تفسیر و حدیث، سرآمد ومرجع معاصران خود بود. «القاموس المحیط» را تألیف کرد. و در آن کتابی را که «اللامع المعلم العجاب الجامع بین المحکم والعباب) نامیده بود واکنون در دست نیست، خلاصه کرده است. اما قاموس متداول ترین کتب بشمار است و دلیل اشتهار آن این است کلمات مرتب شده واز خصوصیات آن ایجازی است که گاه باعث غموض می شود. برخی از ناقدان به اصلاح خطاها یا تکمیل نقایص آن پرداختهاند. از آن جمله است احمد فارس الشدیاق صاحب «الجاسوس علی القاموس».

بعد از فیروزآبادی نوبت به مرتضی الزبیدی (۱۷۳۲ – ۱۷۹۰م/۱۱۴۵ – ۱۲۰۵ ه) رسید. او در هند متولد شده ودر زبید یمن پرورش یافت و به هنگام شهرت در مصر میزیست. در آنجا مقامی بلند یافت و مردم از اکناف با هدایا و تعف به دیدار او می شتافتند و ملوك وامراء او را به دبیری خویش فرا میخواندند. در طاعون مصر وفات یافت. زبیدی به استعانت «لسان العرب»، «قاموس» و برخی دیگر از امهات کتب لغت را شرح کرد. شرح او بر قاموس، «تاج العروس فی شرح القاموس» نام گرفت. «تاج العروس» یکی از بزرگترین لغتنامه های زبان عربی است. همهٔ آن در مصر بین سالهای ۱۸۸۸ – ۱۸۸۹م/۶۰۳ – ۱۳۰۷ ه) چاپ شده آست.

ـ نعو در این علم معمدبن عبدالله بن مالک (۱۲۷۳م/۶۷۲ ۵) به استادی رسید. او در جیان اندلس متولد شد. سپس به دمشق رخت اقامت کشید ودر آنجا وفاتیافت. او را بیش از ۳۰ تألیف در صرف و نعو و لغت است. ازآن جمله است «الفیه»در نعو و آن ارجوزهای است در هزار بیت با این مطلع:

قال محمد هو ابن مالك احمد ربى الله خير مالك

«الفیه» بارها شرح شده، از مشهورترین شروح آن شرح بهاءالدین بن عقیل است. نیز بارها و با شروح خود به طبع رسیده، به زبان فرانسه هم ترجمه شده است. «الفیه» در واقع مختصر ارجوزهٔ طولانیی است در نحو موسوم به «الکافیة الشافیه» که ابن مالک آن را در ۱۷۵۷ بیت به نظم آورده است. دیگر از آثار ابن مالک «لامیة الافعال» در ابنیهٔ افعال و «ایجاز التعریف فی علم التصریف» و «الاعلام بمثلت الکلام» است «الاعلام» ارجوزهای است که در آن واژههایی که هریک را سه معنی است برشمرده.

از دیگر کسانی که در نعو تألیفاتی دارند عبدالله بن هشام ( ۱۳۶۰م / ۷۶۱ ه) است صاحب «قطرالندی و بل الصدی» و «مغنی اللبیب عن کتب الاعاریب» و «شذور الذهب فی معرفة کلام العرب» و آثار دیگر.

نیز محمد الصنبهاجی ابن آجروم (۱۳۲۳م /۷۲۳ ه) است، از اوست «المقدمة ال جرومیه فی مبادی علم العربیه» که مدتبها کتاب درسی بود.

دیگر از علمای لغت و نحو جلال الدین السیوطی (۵۰۵م/۹۱۱ ه) است. او دایرة المعارف زنده ای بود. تألیفات او در تاریخ و علوم دینی وادب و لغت به سیمید می رسد. از آن جمله است «المزهر» و آن کتاب ارجمندی است، از آن جمت که در فلسفهٔ لغت ودر الفاظ آن واصل آن و خصائص آن وار تباطش با زبان سامی بعث کرده است. نیز از تألیفات اوست «الاشباه والنظائر» در نعو.

## علوم ديني

از مشهورترین مؤلفان این رشته احمدبن تیمیه (۱۳۲۸ م / ۷۲۸ ه) است. او در حران متولد شد و در دمشق پرورشیافت و بعد از پدر در همانشهر به تدریس فقه حنبلی نشست. در علوم شریعت استاد بود. کویند حدود پانصد کتاب تألیف کرده که از آن جمله است: رسالهٔ «الفرقان بین الحق و الباطل» و «الجمع بین العقل والنقل» و «مجموعة الرسائل الکری» و جز آن.

ديگر ازمؤلفان شمس الدين بن قيم الجوزيه (١٢٩٢ ـ ١٣٥٥م / ۶۹١م / ٤٩١م) است. او در دمشق متولد شد و نزد ابن تيميه تلمذ نمود و در علوم دينى تبعر يافت. او را تأليفات بسيارى است و از آن جمله است «كتاب زادالمعاد» در حديث و كتاب «فوائد المشوق الى علم القرآن و علم البيان» و «كتاب القدر» و «مفتاح دارالسعاد» و منشور الوية العلم و الاراده» در علم شريعت و نبوت...

## علوم تاريخي و جغرافيايي

از خصوصیات این عصر وفور کتابهای تاریخ و علم البلدان و سفرنامه هاست. مورخان این دوره نیز در آمیختن ادب به اخبار، تابع مورخان پیش از خود بودند. در بزرگداشت ممدوحان و تحقیر کسانی که مورد پسندشان نبودند مبالغه می کردند. این مورخان کمتر به نقد مآخذ یا اخبار می پرداختند و در تعلیل و تعلیل وقایع جانب منطق را رها می کردند و توجهشان بیشتر به تدوین سیر ملوك و بزرگان بود و جنبه های اجتماعی را فرو می گذاشتند. از چهره های درخشان این عصر ابنخلدون است که در مقدمه او نشانه های بارزی از فلسفهٔ تاریخ مشهود است.

اينك بهذكر چند تن از مورخان اين عصر مي پردازيم:

• شمس الدين احمد بن ابر اهيم بن خلكان (١٢١١ – ١٢٨٢م / ٥٠٨ – ٥٨٩ه)

.....

در اربل متولد شد، در خانواده یی که نسبت به یعیی بن خالد البر مکی می رسانید. نزد پدرش در مدرسه مظفریه اربل علم آموخت سپس به حلب و دمشق رفت و دو بار به قضاء شام منصوب شد. بار دوم معزول گردید. اوراست «وفیات الاعیان»، حاوی شرح حال علما و ادبا و ملوك و امراء و مشاهیر علاوه بر صحابه و تابعین و خلفا. او در كتاب خود تعقیق فراوان كرده است مخصوصاً در تاریخ وفاتها. از این رو كتاب خود را «وفیات الاعیان» نامیده است.

ابن خلکان در نگارش تاریخ خود از ذکر خرافات و افسانه ها و الفاظ ناپسند خودداری ورزیده است. عباراتش سهل و آشکارند. ابن شاکر الکتبی (۳۰۳۰م / ۷۶۴ه) ذیلی بر آن نوشته و آن را «فوات الوفیات» نامیده است.

• قزوینی (۸ ۱۲۰ – ۱۲۸۲ م / ۵۰۶ – ۸۸۶۵)، زکریابن محمد، از سلاله انس بن مالك است. در قزوین متولد شد و به شام و عراق سفر كرد. در واسط و حله شغل قضا داشت و به هنگام سقوط بغداد به دست هلاكو در این سمت بود. در تاریخ و جغرافیا مشهور است – او را تألیفات بسیاری است از آن جمله است «عجائب المخلوقات و غرائب الموجودات». این كتاب بر دو بخش است: بخش اول در علویات است و در آن از كواكب و حركات آن و فصول ششكانه سخن گفته است و بخش دوم در سفلیات یعنی زمین و هوا، و دریاها و حیوانات آن. قزوینی را تألیف دیگری است به نام «آثار البلاد و اخبار العباد» در تاریخ.

ابوالفداء (۱۳۳۲م / ۱۳۳۴م)، الملك المؤيد امير حماة. اوراست «المختصر في تاريخ البشر» و «تقويم البلدان» در جغرافيا.

• ابن بطوطه ابوعبد الله معمد (۲۰۴۴ – ۱۳۷۲م / ۲۰۴ – ۲۷۹۹)، در طنجه متولد شد و در آنجا پرورش یافت. سه بار سفن کرد: یکبار از مغرب و مصر و شام و بلاد پیوسته به آن تا هندوچین و جاوه دیدار کرد، سپس بازگشت و به اندلس رفت و بار سوم سودان و تنبکتو را سیاحت نمود. ابن بطوطه در معرفی احوال بلاد ازجهت دقت وصف بر پیشینیان خود سبقت جست ولی گاه در گمراهیها و اوهام می افتد. او سفر نامهٔ خود را کتاب «تحفة النظار فی غرائب الامصار و عجائب الاسفار» نامیده. این کتاب به زبانهای دیگر ترجمه شده و بار اول در سال ۲۰۴۴ در قاهره به چاپ رسیده است. سفر نامهٔ ابن بطوطه کتاب نفیسی است دارای فوائد بسیار. مأخذی است که می توان از آن برای وقوف از احوال جهان اسلامی در زمان مؤلف آگاهیهای بسیار به دست آورد.

ابن خلدون (۱۳۳۲\_۶۰۶۱ م/۷۳۲\_۸۰۸ ۵)

ابوزید عبدالرحمان بن معمد اجدادش از مشرق به اندلس مهاجرت کردند و در اشبیلیه سکونت گزیدند. سپس از آنجا به تونس نقل کردند، و ابنخلدون در آنجا متولد شد. ابنخلدون به هوشیاری و خردمندی و وسعت اطلاع و دقت نظر ممتاز است. در مغرب و اندلس به دبیری و سفارت میان دربارها اشتغال داشت. چون احساس کرد که علیه او به سعایت پرداخته اند به مصر رفت. در آنجا سلطان برقوق قضای مالکیان را به عهدهٔ او گذاشت. ابن خلدون خانوادهٔ خود را از تونس به مصر فراخواند. در این سفر بود که همه در دریا غرق شدند. از آن پس از منصب خود استعفا خواست و به تدریس و تألیف پرداخت. در مصر دیده از جهان فرو بست.

از آثار اوست كتاب «العبر و ديوان المبتدأ والخبر في ايام العرب والعـجم و البرير و من عاصرهم منذوى السلطان الاكبر» اين كتاب را سه قسمت است در هفت مجلد. مهمترین اجزاء سه گانه آن قسمت اول آن است موسوم به «مقدمه» حاوی عقاید نگارندهٔ آن در قواعد فلسفه تاریخ و اجتماع. ابنخلدون در این کتاب مورخان پیش از خود را نقد کرده و معایب کارشان را بیان داشته، سپس بهشرح تطور امم از بدویت به تمدن و ترقی ملتم ادر اجتماع و دین و سیاست و اقتصاد و علوم و فنون پرداخته. و از تشکیل دولتها و نمو آنها و انقراضشان و طبایع بدویان و شهر۔ نشینان، سخن گفته است. همهٔ اینها به شیوهای پیوسته و اسلوبی منطقی و تعبیری سهل و عاری از تکلف بدون گرایش به سجع یا بدیع بیان شده است. بعضی از ناقدان بر ابنخلدون عیب گرفتهاند که او همه مثالها و تطبیقات خود را تنها از تاریخ اسلام گرفته است و در تاریخ خود آنچه را که در مقدمه آورده است رعایت نكرده است. «مقدمهٔ» ابنخلدون بارها در مصر و شام و اروپا چاپ شده و همهٔ آن یا برخی از آن بهزبانهای بیگانه ترجمه شده است، و اروپائیان همواره بدان اهتمام مى ورزند. كتاب «العبر» با وجود آنكه از جهت ارزش مآخذ يكدست نيست، فوائد بسیاری مخصوصاً در تاریخ بربر دربر دارد. و از این بابت برای شناخت تاریخ مغرب در قراون وسطی مرجع نفیسی است. ابنخلدون را کتاب دیگری است موسوم به «التعريف بابن خلدون» كه بهمثابهٔ يادداشتهاى شخصى اوست كه مورخ احوال و سفن ها و حوادث زندگی خود را در آن آورده است.

## • مقریزی (۱۳۶۵ \_ ۱۴۴۱م / ۷۶۶ \_ ۸۴۵ه)

ابوالعباس تقیالدین احمدبن علی، اصل او از بعلبك است و به یكی از معله های آن موسوم به خارة المقارزه منسوب است. در قاهره متولد شد و در آنجا علم آموخت. مشاغل متعددی را چون حسبت و خطابت و امامت، عمدهدار بود به الملك الظاهر برقوق و پسرش الملكالناصر پیوست. ثروت فراوانی گرد آورد. در علم تاریخ شهره شد. در قاهره وفات نمود. از آثار اوست «المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والاثار» معروف به «خطط مقریزی» در آن اخبار اقلیم مصر و جغرافیا و مدنیت آن را جمع آورده است. این كتاب بارها به چاپ رسیده و خاور شناسان مدنیت آن را بمع آورده است. این كتاب بارها به جاپ رسیده و خداور شناسان معرفة دول الملوك» و آن تاریخ مصر است از سال ۵۵ ه تا ۸۴۴ ه. و نیز اور است: «نبذة العقود فی امور النقود» كه در آن از سكههای كمن و اسلامی سخن گفته است و نیز «الالمام بمن فی ارض الحبشه من ملوكالاسلام» و در جغرافیای عمومی كتابی دارد موسوم به «جنى الازهار من الروض المعطار». مقريزي در تاريخهاي خود از دیگران بسیار روایت میکند و چندان توجهی بهنقد و صحت آن ندارد. ولی با این همه آثار او در تاریخ مصر و احوال آن دیار مرجع مهمی است.

## • ابن عربشاه (۱۴۵۰م / ۱۹۸۴)

در دمشق متولد شد و در آنجا پرورش یافت. سپس به هنگامی که تیمور بهشام لشکن کشید همراه او بهسمرقند رخت اقامت کشید و از آنجا پس از سفرهای دور و دراز به مصب آمد و در آنجا وفات یافت. از آثار اوست: «عجائب المقدور فی توائب تيمور» كه در آن وصف فتوحات اين مرد سفاك است و احوال بلاد مخصوصاً سمرقند. و نيز از اوست: «فاكمة الخلفاء»، اين كتاب مانند كليله و دمنه از زبان حيوانات است و آن آینهٔ زندگی پادشاهان است. «فاکمةالخلفاء» در واقع تقلیدی است از «مرز بان نامه».

Encyclopédie de l'Islam. Brockelmann: Gesch. d. arabe. Litter.

R. Grousset: L'Empire des Steppes. Paris 1948.

دورة نهضت

## از ۱۸۹۷ میلادی تا به امروز

## باب اول مقدمات نهضت

اوضاع کشورهای عربی پیش از نهضت

مشرق عربی بعد از جنگهای صلیبی مدت درازی درون خود و در انزوا میزیست. درها را بهروی خود بسته بود و خود نیز چیزی جز فقر معنوی نداشت. در قرن پانزدهم و شانزدهم که غرب پایههای نهضت علمی و هنری و سیاسی و اجتماعی و اقتصادی خود را استوار کرد و با این نهضت چهرهٔ زندگی خویش را دگرگون ساخت، در شرق هنوز خبری نبود، شرق همچنان در چنبر زندگی اولیهٔ خویش گرفتار بود. مثلا در شام، ظلمت جهل بر عقول خیمه زده بود. در آنجا نه چیز تازهای بود نه کسی در صدد یافتن آن. وضع مصر بدتر از آن بود. یک سیاح فرانسوی که در اواخر قرن هجدهم از مصر دیدار کرده است میگوید: علم و ادب و هند آشکار است. حتی صنایع دستی در سادهترین وضع خود هستند.

اوضاع ادب عربی در شعر و نثر نیز چنین بود، راکد و خالی از روح و بیش از هر چیز نمایندهٔ وضع ناگوار اقتصادی و سیاسی مردم.

در کشورهای عربی تنی چند از نمایندگان دول خارجی و بازرگانان بیگانه زندگی میکردند، ولی اینان نیز تا حدودی در عزلت به سر می بردند و تأثیر بسزایی در ادب و فرهنگ آن دیار نداشتند.

وضع بلاد عرب اینچنین بود. حتی چنان معیطی نبود که در آن بتوان امید یک نهضت فکری را داشت. می بایست نوری از جایی دیگر بدرخشد و اذهان و افکار را روشن سازد و آن را به سطح مجاری فکری و ادبی جهان آن روز برساند. همچنانکه شرق در آن اعصار ظلمانی قرون و سطی بر اروپا نور افشانده بود، اکنون می بایست در این دورهٔ انعطاط برای برپا داشتن بنای نهضت خود دست یاری به سوی اروپا دراز کند. می بایست از برخورد شرق با غرب شراره ای بیرون جهد تا جهان عرب را روشن گرداند و راه عقول را در عرصه های فکر و فرهنگ و ادب نورانی گرداند. این برخورد با غرب قبل از همهٔ سرزمینهای عربی در لبنان رخ داد. البته نمی توان گفت که این نهضت معلول برخورد با غرب و ملل غربی و فرهنگ غربی است و بس، بلکه همانطور که خواهیم دید این برخورد یکی از عوامل یا از مقدمات بزرگ این نهضت است.

### برخورد شرق با غرب

برخورد شرق با غرب از مهمترین مقدمات این نهضت و از عوامل مؤثر آن است. این برخورد به نوع خاصی تنها در لبنان و مصر، و به نعوی مؤثر و سودمند صورت پذیرفت. از اینرو در این مبحث تنها به لبنان و مصر می پردازیم در عین حال از آثار و مظاهر این برخورد در دیگر سرزمینهای عربی غفلت نمی ورزیم.

لبنان از جمت موقعیت جغرافیایی چنان است که ارتباط آن با جمان غرب، هم از نظر تجاری و هم از نظر فرهنگی، به آسانی صورت میگیرد. از این رو برخورد آن با غرب به روزگارانی دراز میکشد و در قرن شانزدهم و قرنهای بعد از آن به نوع خاصی تجلی میکند. فخرالدین امیر بزرگ لبنان (۱۵۷۲–۱۶۳۵) به اروپا رفت و با امرای توسکان ارتباط گرفت تا خود بر عوامل پیشرفت و ترقی آنها آگاه شود. فخرالدین با اروپائیان پیمانهای تجاری و معاهدات دوستی بست آنها نیز او را با فرستادن چند تن از دانشمندانی که می توانستند در پیشرفت اوضاع کشورش راهنمایی اش کنند یاری نمودند. فخرالدین برای بازرگانان اروپایی تسمیلاتی فراهم آورد و آمد و شد هیأتهای اروپایی را به شرق تشویق کرد و برایشان خانه های وسیع بنا نمود و از اموال خاص خود در راه کمک به هیأتهای اروپائی که به لبنان می آمدند، مایه میگذاشت.

اروپا نیز به لبنان اهمیتی خاص داد. از نخستین کسانی که به لبنان توجه کردند یکی پاپ رم بود. پاپ یولیوس سوم (۵۵۰–۱۵۵۵) فرمان داد تا یسوعیها در خاور نزدیك و مخصوصاً در لبنان مدارسی باز کنند و پاپهای دیگر جوانان مارونی را به رم دعوت کردند تا در مدارس آنجا درس بخوانند و با دانش نو و فرهنگ نو و اسلوبهای نو به دیار خود بازگردند. اولین گروه از این جوانان در سال ۱۵۷۸ به رم رفت. در سال ۱۵۸۴ پاپ گریگوریوس سیزدهم در رم مدرسه مارونی را تأسیس کرد و این مدرسه در نهضت فرهنگی لبنان تأثیری نیکو داشت. فارغالتحصیلان این مدارس به وطن خود بازگشتند و همانند مدرسههایی که در اروپا دیده بودند در لبنان مدرسههاییتأسیسکردند. از جانب مرکز «کرسی رسولی»

می شد ند .

4

t

(

ſ

میسیو نهای مذهبی اروپایی که از قدیم به لبنان میآمدند از نژادهای مختلف و دارای زبان و فرهنگهای مختلف بودند. اینان در لبنان مدارسی تأسیس کردند و بدین طریق فرزندان لبنان با فرهنگهای مختلف غربی آشنا شدند. آنگاه در مقام مقایسه وضع کشور خود باپیشرفتهای مغربزمین برآمدند، درد و دارو را شناختند و کمی به بهبود وضع بلاد خود بستند و با فعالیت تمام در راه ارتقاء آن کوشیدند. در اینجا به ذکر برخی از آن مردان که در ارتباط و برخورد لبنان با غرب

سهم بسنزائی داشته اند می پردازیم. کسانی که از روی جدیت و اخلاص در گسترش افاق اندیشهٔ لبنانیان و غیر ایشان بذل همت کردند و نخستین سنگ بنای نهضت را نهادند.

نخستین کسی که از او یاد میکنیم **جبرائیل الاهدنی (۱۵۲۷\_۱۶۴۸) است.** او فارغالتحصیل مدرسهٔ رم و مدرس عربی و سریانی در مدرسهٔ معروف حکمت و استاد مدرسهٔ سلطنتی پاریس بود. در آنجا تدریس رشتههای عربی و سریانی را دایر کرد. او را تألیفات بسیار است. از آن جمله کتاب «نزهةالمشتاق» شریف الادریسی را به لاتین ترجمه کرد.

و از این زمره است ابراهیم العاقلانی (۱۶۶۴ م). او فارغالتعصیل مدرسهٔ رم و مدرس عربی و سریانی در همان شهر بود. همچنین در کالج فرانسه (College de France) تدریس میکرد. کاردینال مشهور ریشلیو او را «مترجم دربار» خواند زیرا برای او چند کتاب را از عربی ترجمه کرده بود. ابراهیم العاقلانی را در تاریخ و انساب عرب وفلسفهٔ شرق تالیفاتی است. نیز لغتنامه ای به عربی لاتینی دارد که هنوز هم در کتابخانه ها به صورت نسخهٔ خطی باقی است. نیز او را فرهنگی است موسوم به «خلاصة اللغة العربیه» که در سال ۱۶۲۷ به چاپ رسیده است.

سیاح دولاروك (قرن هفدهم) در كتاب خود (سفر به سوریه و لبنان) درباره او می نویسد: «دانشمندان به اشتهار وسیع و آثار جمیل او آشنایند و میدانند كه در نزد مردان بزرگ كلیسا و مشاهیر اقطاب علم در اروپا چه مقام شامخی دارد.»

در اواخر قرن هفدهم مطران جرمانوسفرحات (۱۶۷۰–۱۷۳۲) ظهور کرد. خاندان او از قریهٔ حصرون لبنان به حلب مهاجرت کرد. او نیز درپایه گذاری نهضت مشرق سمهم بسزایی داشت. با فرهنگ غرب نیک آشنا بود. عربی، ایتالیایی، لاتینی و سریانی را میدانست علاوه برعلم لاهوت به منطق و فلسفه و علوم عرب و تاریخ خاص و عمومی آشنائی کامل داشت. از علوم دیگر چون طب و شیمی و نجوم و طبیعیات آگاه بود. به سال ۱۷۱۱ به رم و از رم به اسپانیا رفت، تا آنچه را از آثار عرب باقی مانده بود بررسی کند. در آنجا به پاره ای نسخ خطی دست یافت. درسال اینا برخی نسخ خطی نفیس عربی را گردآورد. تعداد تألیفات او از نحو و اعراب آنجا برخی نسخ خطی نفیس عربی را گردآورد. تعداد تألیفات او از نحو و اعراب «بعث المطالب» در صرف و نعو. این کتاب تا همین اواخر کتاب درسی بود. حقیقت این است که این دانشمند بزرگ با تألیف و تصنیف کتب و گسترش دایره بعث و ترجمهٔ آثار و تصحیح متون و نشر علم و جمعآوری کتب موجد خدمات شایانی بوده است.

دیگر از شاگردان مدرسه رم **پطرس مبارک** (۱۶۶۰–۱۷۴۷) است. او مردی دانشمند بود و به هفت زبان عربی و سریانی و لاتینی و یونانی و عبری وایتالیایی و فرانسوی نیک آشنا بود. برخی از کتب را به لاتینی ترجمه کرد. امیر توسکان او را دعوت کرد تا تعدادی از کتب شرقی را به طبع رساند. او کسی است که مدرسه عینطوره را تاسیس کرد و ادارهٔ آن را به عهدهٔ آباء یسوعی گذاشت.

دیگر از شاگردان مدرسه رم **پطرس التولوی** (۱۶۵۷\_۱۷۴۵) بود. در فلسفه و فقه اسلامی و طبیعیات استادی یافت. در حلب مدرسهای تأسیس کرد و تدریس زبان ایتالیایی و لاتینی را در مدرسه مارونی حلب به عهده گرفت. شاگردان این مدرسه به آثار جاویدان این دو زبان دست یافتند. گروهی از بزرگان علم و ادب چون جرمانوس فرحات، عبدالله قراألی، جبرائیل حوا و عبدالله زاخر و نقولاوس صائغ و جمعی دیگر از کبار علما که تألیفات نفیس در امور دینی و دنیاوی برجای نهادهاند، از شاگردان او بودند.

خاندان سمعانیها نیز از بنیانگذاران نهضت شرق بودند. از مشاهیر این خاندان یکی **یوسف سمعان السمعانی** (۱۶۸۷–۱۷۶۸) است. او نیز فارغالتحصیل مدرسهٔ مارونی رم بود. در فلسفه و لاهوت به مقام ملفانی (دکتری در فلسفه) رسید. به طبیعیات و ریاضیات علاوه برعلوم شرعی و تاریخ نیک آگاه بود زبانهای عربی، سریانی، یونانی، لاتینی، عبری، فرانسوی و ایتالیایی را به خوبی می دانست. برای کتابهای خطی شرقی موجود در کتابخانهٔ واتیکان فهرستی تهیه کرد و خلاصهای از محتوی آنها را به زیباترین اسلوبی فراهم ساخت و برآنها تعلیقات ارزشمند نوشت.

پاپ او را مأمور ترجمهٔ کتب عربی، سریانی و کلدانی کتابخانهٔ واتیکان نمود. در سال ۱۷۱۵ سفری دور و دراز را برای جستجو از کتب خطی شرقی آغاز کرد و تعداد زیادی از آنها را که موضوع تألیف مشهور او «المکتبة الشرقیه» قرار گرفتهاند، جمعآوری کرد. یوسف سمعان السمعانی در اروپا و مشرق مکانتی عالی یافت. کرلس چهارم پادشاه ناپل و سیسیل از او خواست تا تاریخ آن دیار را بنویسد. تألیفات او از فهرستهای نسخ خطی عربی و تاریخ مشرق و فلسفه به صد می رسد. سمعانی ریاست مجمع مارونی لبنان را که در سال ۱۷۳۶ در دیراللویزه برپا شده بود به عهده داشت و از روح علمی خود در آن دمید، و دستور داد برای نوجوانان مدارسی تأسیس کنند.

همچنین از اسطفان عواد السمعانی نام میبریم که فهرست کتابهای خطی شرقی در کتابخانهٔ مدیسی شهر فلورانس از اعمال ایتالیا را ترتیب داد. و تاریخ ابنالعبری را بهلاتین ترجمه کرد.

1

(

(

ſ

ĺ

همچنین از میغائیل الغزیری (۱۷۹۴) یاد میکنیم او به مادرید دعوت شد و به عضویت انجمن سلطنتی مادرید منصوب گردید. سپس پادشاه اسپانیا او را مترجم خود در زبانهای شرقی نمود و ریاست کتابخانهٔ اسکوریان را به او داد. از آثار او کتاب مفصلی است در دو جلد، موسوم به کتابخانهٔ عربی اسپانیا جلد، به چاپ رسیده است.

جز اینان، گروههای دیگر نیز مجدانه در طریق علم کوشش میکردند. جمعی از رجال علم و عمل از مدارس اروپا فارغالتحصیل شدند. از این جمله بودند: یوحنا العجیمی (۱۷۲۴ – ۱۷۸۵ م)صاحب آثاری ارزنده درتاریخ، و حنانیا المنیر (۱۷۵۷–۱۸۲۰) صاحب کتابهایی در تاریخ دینی و مدنی و یوسف سابا (۱۸۲۷ م) صاحب تألیفاتی در فلسفه و طبیعیات و هندسه و غیر آن.

نتیجهٔ این پیوستگی بهغرب و فرهنگ غرب و شیوهها و اسالیب غربی آن شد که گروهی از بطریقها و اسقفها و کاهنان و رجال علم که از سرچشمه معارف غرب سیراب شده و در انواع علوم مهارتیافته بودند، درکشورخود دست به کارهایی زدند. راهبان سازمانهایی ترتیب دادند و علاوه بر جنبههای دینی به جنبههای فرهنگی هم توجه خاص مبذول نمودند. و مدارس خود را به شیوهٔ مدارس رم و دیگر پایتختهای اروپا اداره میکردند تا بتوانند برای ادامهٔ نهضت دانش آموختگانی به جامعه بفرستند. همچنین هیأتهایی به اروپا اعزام داشتند و اینان چون بازگشتند منشأ خدماتی شدند.

دیگی از نتایج این ارتباط با غرب آن بود که گرایندگان به آن به جمع آوری نسخ خطی و ترجمهٔ کتب غربی به عربی و عربی به زبانهای اروپایی همت کماشتند. همچنین در تهیهٔ وسائل کارهای ثمربخش علمی و جنبش خاورشناسی سهم بسزایی داشتند.

رهبران نهضت لبنان و سوریه به اهمیت ماشینهای چاپ آگاه بودند و صنعت چاپ را به دیار خود آوردند. همچنین در تأسیس مدارس در تمام جبل لبنان پیشتاز بودند. از جمله مدارسی که در این ایام تأسیس شد، مدرسهٔ عین ورقه است که به قول پطرس البستانی مادر مدارس ملی این بلاد بود. این مدرسه با مواد درسی تازه و برنامه ها و شیوه های نوین و تدریس به شیوهٔ مدارس رم اداره می شد و کسانی چون معلم پطرس البستانی صاحب «دایرة المعارف» به زبان عربی، مؤسس المدرسة الوطنیه از آن بیرون آمدند و المدرسة الوطنیه نیز به نوبهٔ خود کسانی چون سلیمان البستانی و احمد فارس الشدیان و کنت رشید الدحداح را بیرون داد.

اما در مصد وضع از این قرار بود که در اواخر قرن هجدهم، فرانسه می۔ خواست برای گسترش دامنهٔ نفوذ خود و بستن راه هندوستان به روی انگلستان مصد را تسخیر کند. این کار به عهدهٔ ناپلئون بناپارت قرار گرفت واو در نیمهٔ دوم ماه مه سال ۱۷۹۸ مالت را اشغال کرد و سپس آهنگ اسکندریه نمود و برسپاه ممالیك چیرگی یافت. ممالیك درآن روزگار اگرچه دست نشاندگان عثمانیان بودند، ولی خود به استبداد حکومت می کردند و به والی ترك که از سوی قسطنطنیه آمده بود وقعی نمی نهادند. دولت عثمانی هم جز به خراج به امور دیگر اهمیتی نمی داد. ممالیك هم برحسب میل خود به هرنحو که میسر می شد خراج را گرد می آوردند و از هیچ ستم بررعایا خودداری نمی کردند.

این امر سبب شد که آشوبها در کشور برپا شود. تعمل حکومت ممالیک و ستم سپاهیانشان که جان و مال و ناموس مردم را به بازی گرفته بودند بر مردم دشوار شده بود. حملهٔ بناپارت به مصر به زودی برحکومت ممالیک پایان داد و هرچند یک هدف استعماری را دنبال میکرد ولی چون صاعقه ای مردم را از خواب برانگیخت و به حقوق از دست رفته شان آشنا ساخت و افکار شان را باز کرد و آنان را در کار کشور دخالت داد و دیدگانشان را به فرهنگ و تمدن جدید برگشود.

مخصوصا آنکه ناپلئون میخواست که پیروزی او در مصر تنها به پایمردی سلاحهای جنگی نباشد، بلکه سلاحعلم ومعرفت را هم بهکارگیرد، تا او را دوپیروزی حاصل آید: پیروزی به شمشیر و پیروزی به معرفت، و بدین طریق توجه علما و متفکران اروپارابهخود جلبکند. از اینروگروهی از علما و خردمندان وصنعتگران را که شمارشان به ۱۴۶ تن میرسید با خود همراه کرد. و از جمله یك چاپخانه با حروف عربی که نخستین چاپخانهای است که در مصر داین گردیده به مصر آورد و بهچاپ کتب و روزنامهها و مجلات پرداخت علاوه براینها کتب و مراجعی را دربارهٔ مصر که در فرانسه و ایتالیا یافته بود، نیز به طبع آورد.

چون فرانسویان برکارها سوار شدند، دومدرسه برای فرزندان فرانسویان که در مصر متولد شده بودند، تأسیس کردند و یك مجمع علمی به شیو مجمع علمی فرانسه دایر نمودند. حکم تأسیس این مجمع علمی در ۲۲ اکتبر سال ۱۷۹۸ تعت شعار «پیشرفت و اتحاد» صادر گردید. غرض از شعار پیشرفت و اتحاد این بود: کار برای پیشرفت تحقیقات علمی بخصوص در مصر، و سعی در آمیختن فرهنگ شرقی و فرهنگ علمی غربی. مواردی که اعضاء مجمع به درس و بحث آنها مشغول بودند عبارت بودند از ریاضیات و طب و علوم اقتصادی و فنون و ادبیات و موسیقی و هرچه به تاریخ مصر تعلق داشت. شرط شده بود که مجمع، تحقیقات خود را هر سه ماه یکبارمنتشر کند. همچنین برای کاوش در آثار باستانی و تحقیق دربازماندهٔ تمدنهای فرعونی دو انجمن تشکیل دادند. و مجمع علمی کتابخانهای تأسیس کرد، ماوی کتبی که فرانسویان از اروپا آورده و کتابهایی که از مساجد و بیوت ممالیك گرد آورده بودند. کتابخانه هر روز برای مطالعهٔ طالبان علم باز بود. در ساختمان

فرانسویان دو روزنامه به زبان فرانسه یکی به نام Le Courrier d Egypte که زبان مهاجمان بود و دیگر به نام La Decade Egyptienne که ارگان مجمع علمی بود

دورة نهضت \_ مقدمات

1

1

í

منتشر کردند. همچنین تماشاخانهای برای نمایش و کارخانهها و کارگاههایی برای ساختن پارچه و کاغذ و غیر آن بهوجود آوردند علاوه براینها چند رصدخانــه و نقاشخانه وامثال آن احداث کردند.

از نتایج حملهٔ فرانسویان این بود که مصر با انتقال قدرت و تمدن غرب به ان برخود جنبید، مصریان از خواب غفلت برخاستند چشمشان به چیزهایی افتاد که تا آن روزگار ندیده بودند. به حقوق خود که سالمها ممالیک آن را غصب کرده بودند پی بردند حس قومیت مصری در آنها نشو ونما یافت. مخصوصاً امکان یافتند که در کارهای کشورشان شرکت جویند و نمایندگانی برگزینند.

چون فرانسویان به سال ۱۸۰۱ از مصر خارج شدند برمصر حوادث یسیار گذشت تا آنگاه که محمد علی در سال ۱۸۰۵ برتخت حکومت استقرار یافت و برای تثبیت دولت خود به تقویت لشکر پرداخت و سربازان را را با آخرین رو شهای نظامی غرب تعلیم داد. آنگاه تصمیم گرفت تا درهٔ نیل را از وضعی که مالیک برای آن پیش آورده بودند نجات بخشد. هیأتهای علمی را به فرانسه ودیگر کشورهای اروپایی روان کرد.

نخستین این هیأتها بهسال ۱۸۱۳ روانهٔ اروپا شد و همچنان تا سال ۱۸۲۶ آمد وشد آنها ادامه داشت. اینان می رفتند تا به علل ترقی و پیشرفت اروپا آکاه شوند و چون باز می گردند به اصلاح وضع کشور و تعلیم رجال آن پردازند. همه این دانش پژوهان به پاریس می رفتند تا حساب و هندسه و جغرافیا و تاریخ و نقاشی بیاموزند و هرکس در علمی و هنری تخصص یابد. این تخصصها عبارت بودند: ۱- امور کشورداری و ملحقات آن چون حقوق طبیعی وانسانی و وضعی و اقتصاد و تدبیر معاملات و حسابات و حفظ بیت المال، ۲ تعلیمات نظامی، ۳ امور بحریه، ۴ علوم دیپلماتیک و معرفت زبانهای مختلف و حقوق و اصلاحات دولتی، که امور آبیاری و ساختن پلها و کشیدن کانالها، ۶ مکانیک، ۷ توپخانه، ۸ ریخته گری برای ساختن توب و دیگر سلاحها، ۹ مکانیک، ۷ توپخانه، ۸ فریخته گری برای ساختن توب و دیگر سلاحها، ۹ شیمی و کاغنسازی و باروتسازی فیره، ۱۱ کشاورزی و به کاربردن آلات جدید آن، ۱۲ تاریخ طبیعی و نباتشاسی فیره، ۱۱ کشاورزی و به کاربردن آلات جدید آن، ۲۱ تاریخ طبیعی و نباتشاسی و معدنشناسی، ۱۳ نقاشی و چاپ و گراور، ۱۴ مان در جمه مخصوصاً ترجمه کتب علمی اروپائی.

محمد على در مصر مدارس بسيارى تأسيس كرد، ولى بيش از هرچيز به تقويت قواى نظامى خود پرداخت. نيز در امور اجتماعى واقتصادى اصلاحاتى كرد. از مهمترين و بزرگترين مدارسى كه تأسيس كرد يكى مدرسه طب و ديگر مدرسه نظام بود. و تا اين مدارس بربنيانى استوار قرار داشته باشند استادانى از ايتاليا و فرانسه و انگلستان براى تدريس علوم، و افسران فرانسوى را بسراى تعليم نظاميان بهمصر دعوت كرد. طولى نكشيد كه تعداد مدارس و محصلين افزون شد. المدارس» را تأسیس کرد که امروز «بازرسی آموزش و پرورش» جای آن را گرفته است.

محمدعلی در اینحد توقف نکرد، بلکه زبان عربی را زبان رسمی کشور قرار داد و مترجمان را تشویق کرد و آنها کتب علمی و اجتماعی را از زبانهای بیگانه به عربی ترجمه کردند. همچنین کار چاپ را رونق داد و چنان کرد که کتاب و روزنامه تا اقصا نقاط کشور توزیع شود. این چنین بود که محمدعلی را رکنی نیرومند از ارکان نهضت نوین میدانیم.

اما جنبشی که محمدعلی ایجاد کرده بود، بعد از او رو به افول نهاد. چون کشور در قبضهٔ اقتدار نوادهاش عباس پاشای اول وفرزند عباس، سعید پاشا قرار گرفت بیشتر کارهایی که آغاز شده بود متوقف کردید و چون اسماعیل زمام امور را به دست گرفت باردیگی جنبش از سر گرفته شد. در زمان اسماعیل مدارس و چاپخانهها ودیگر وسائل نهضت روی در فزونی نهاد. ودر زمان او آنقدر بیگانگان به مصر آمد و شد کردند که میگفتند «مصر با آنکه در اف ریقاست قطعهای از اروپاست». این دوره مصادف است با سرکوبی مردم لبنان و سوریه به وسیله دولت عثمانی. از اینرو گروه کثیری از مردم آن دیار به مصر که در آنجا برای آزادی عثمانی. از اینرو گروه کثیری از مردم آن دیار به مصر که در آنجا برای آزادی معمل میدانی وسیعی یافته بودند مهاجرت کردند. در میان این مهاجرین عده زیادی از شعرا و ادبا بودند. اینان در مصر روزنامه ها ومجلات مترقی منتشر کردند و در همه زمینه های فرهنگی و علمی و ادبی حرکتی ایجاد نمودند. اسماعیل به سبب از شعرا و ادبا بودند. اینان در مصر روزنامه ها ومجلات مترقی منتشر کردند و در محمد رفته ای از مردم آن دیار میدم این این مهاجرین عده زیادی معمل میدانی وسیعی یافته بودند مهاجرت کردند. در میان این مهاجرین عده زیادی از شعرا و ادبا بودند. اینان در مصر روزنامه ها ومجلات مترقی منتشر کردند و در محمد زمان توفیق پاشا محمد ازدیاد مداخلهٔ خارجیان و قیام عرابی پاشا و منتهی به اشغال مصر توسط محمد مداخلهٔ خارجیان و قیام عرابی پاشا عصر نهضت ادبی بود، همچنانکه محمد محمدعلی عصر نهضت علمی و نظامی بود.

باری آغاز آشناییکامل مصر باغرب از حملهٔ ناپلئون بود، دانش ونظامیگیری غرب با ناپلئون به مصر منتقل شد. دسته دسته جوانان مصر به اروپا اعزام می شدند و با کوله باری از دانش به کشور خود باز می گشتند. اینان سبب ترویج ترجمه و انتشار روزنامه ها و مجلات و تأسیس تآترها ودیگر اموری که به ذکر آنها خواهیم پرداخت، گردیدند.

از نتایج این برخورد با غرب یکی هم برخورد دونوع طرز تفکر قدیم وجدید و دانش قدیم و جدید و ادبیات و هنر قدیم و جدید با یکدیگر بود که ایندوپهلو بهپهلوی هم راه خود را ادامه میدادند.

اما از جنبهٔ سیاسی دول اروپائی متوجه آثار باستانی مصر بودند موقعیت جغرافیائی و سوق الجیشی آن را می شناختند، مخصوصاً کانال سوئز که درعهد اسماعیل پاشا باز شده بود اهمیت سیاسی شگرفی را کسب کرده بود. از این رو دول بزرگ آن روزگار برسر بسط نفوذ خود در مصر و دخالت در امور آن دیار با یک یگر به منازعه برخاستند واین امر سبب پدید ارشدن یک حرکت قومی بزرگ در سرزمین نیل گردید که در ادبیات انعکاسی شدید یافت. و چون انگلستان برمصر پنجه افکنده بود و رابطه فکری وادبی میان مصر وانگلستان استوار شده بود از این پس دانش۔ طلبان مصری راهی انگلستان میگشتند.

برخي مراجع: انيس زكريا نصولى: اسباب النهضة العربية - بيروت ١٩٢۶. انيس المقدسي: العوامل الفعالة في الادب العربي الحديث - بيروت. عمر الدسوقي: في الادب الحديث \_ الجزء الاول \_ القاهرة ١٩۴٧. مارون عبود: صقر لبنان \_ بيروت • ١٩٥. الاب جبرائيل ابوسعدى: النهضية الادبية في لبنان \_ دير المخلص ١٩۴۴. احمد امين: قصبة الادب في العالم \_ الجزء الثالث \_ القسم الاول \_ القاهرة ۱۹۴۸ ص ۲۷۷ \_ ۱۹۴۸ الاب لويس شيخو: الطائفة المارونية والرهبانية اليسوعية - بيروت ١٩٢٣. فؤاد افرام البستاني: الحياة العقلية في لبنان قبل مئة سنة – المشرق سنة .1979 محمدامين حسونه: التأثير الفكرىللحملة الفرنسية على مصر - مجلة الكتاب-السنة السادسة (١٩٥١) \_ ص ٣١٩ \_ ٣٢٥. المطران يوسف الدبس: تاريخ سورية جرجى زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية - الجزء الرابع - القاهرة ١٩٣٧. محمد كردعلى: خطط الشام \_ الجزء الرابع. مصطفى زيد: ادب مصر الحديث \_ القاهرة ١٩۴٩. الاب يوحنا الفاخورى: تمويه العقائق \_ المسرة، في اعداد ك ٢، شباط، آذار، نيسان من سنة ١٩٥٥.

- Henri Pérès: Les premières manifestations de la Renaissance littéraire arabe en Orient au XIX<sup>e</sup> s. in Annales de l'Institut d'Études Orientales d'Alger, t. l, années 1934-1935, 233-256.
- P. J. Nasrallah: L'Imprimerie au Lidan Harissa 1949.
- Ch. H. Pauthas: Histoire de l'Égypte depuis la Conquête ottomane. Paris, 1948.

# باب دوم عوامل و مظاهر نهضت

عوامل نهضت در بلاد عرب رو به فزونی نهاد، خون فعالیت و کوشش در عروق ملت عرب به جریان افتاد و برای از میان برداشتن موانعی که در راه پیشرفت و آزادی خود می دیدند برپا خاستند. دیدیم که اوضاع سیاسی واجتماعی چگونه در مصر دگرگون شد. اما در لبنان، عصر امیر بشیر شهابی (۱۷۸۹ – ۱۸۴۰) عصر شکوفایی بود. امیر قصر خود را که در بیت الدین بود دربار خود قرار داد. آنجا مرکز تجمع نویسندگان و شاعرانی چون نقولاالترك و پطرس کرامه و ناصیف الیازجی گردید. همچنین در آنجا مجالس مناظره تشکیل می شد. پس از دوران شهابیها اوضاع لبنان آشفته شد و فتنه ها و آشوبهای داخلی در آنجا بالا گرفت تا به حوادث سال مردید، این آنها معالس مناظره تشکیل می شد. پس از دوران شهابیها اوضاع و آن آغاز شکوفایی نهضت مدارس و معارف بود اگر چه در این دوره آزادی روزنامه ها محدود گردیده بود. لبنانیها به سبب کوچکی کشور و ظلم سلاطین آل عثمان سخت فقیر شده بودند، بناچار گروهی به مصر و گروهی به امریکا مهاجرت کردند واین مهاجران دربارورکردن نهضت ادبی سهم بسزایی داشتند.

چون سلطان عبدالحمید (۱۸۷۶ ــ ۱۹۰۹) بـر تخت پادشاهــی آل عثمان نشست، راه استبداد و قساوت پیش گرفت و دهان مردانی را که برای وضع قانون اساسی و تشکیل مجلس شورا جهت محدود ساختن قدرت سلطنت تبلیغ میکردند، ببست. و اعلام قانون اساسی را تا سال ۱۹۰۸ به تعویق انداخت. اعلام قـانون اساسی در بلاد عربی و در ادب عربی انعکاس مهمی داشت.

ایسن نهضت متأسفانه در عراق دیرتن از مصن و شام بسهوجود آمد. زیرا عراق برعکس مصن در زمان محمدعلی و خاندانش، از دولت عثمانی موفق به اخذ خودمختاری نشد. و میسیونهای خارجی هم برای افتتاح مدارس به آنجا نیامده بودند. عراق در آن ایام تبعیدگاه عثمانیان بود که هرکس را که بر او خشم میگرفتند به عراق میفرستادند. آری گروهی از جوانان عراق در آستانه تعلیمات نظامی دیده بودند. بنابر این نهضت تا عصر فیصل در آنجا به تأخیر افتاد و عراقیان تا آنزمان با معارف جدید چندان آشنایی نداشتند و در مدارس آن دیار اگر چیزی تدریس میشد مواد قدیم بود. بنابراین روشنفکران عراق از فرهنگ محدودی برخوردار بودند و مبرزترین آنها در نیمه اول قرن نوزدهم شهاب الالوسی (۲۰۸۲ – ۱۸۵۴م / ۱۲۱۷ – ۱۲۷۰ه) صاحب تفسیر مشهور بود.

اینک ما به بیان عوامل و مظاهر نهضت در همهٔ بلاد عربی میپردازیم و خواهیم دید که این حرکت خجسته چگونه بر تمام جریانات مخالف پیروز گردید و در وطن و در مهاجرت چه ثمرات ارزندهای بر جای نهاد.

ی مدارس

مدارس را در پیشرفت بلاد عرب و نشر علم در آن بلاد تأثیر بزرگی بود. افتتاح مدارس در همه کشورهای عربی رو بهفزونی نهاد و تا بهامروز هم درتقویت مبانی علوم و معارف نقش مهمی دارند.

مدارس در **لبنان،** سابقهٔ قدیمیتری دارند و آنها بر دوگونه بودند: مدارس خارجیان و مدارس ملی. از قدیمیترین مدارس نوع اول مدرسهٔ **عینطوره** است که آن را پطرس مبارک لبنانی در سال ۱۷۳۴ تأسیس کرد و اداره آن را به مرسلین یسوعی سپرد و مدرسه عالی **عبیه** که در سال ۱۸۴۷ تأسیس شد و اداره آن به عهدهٔ دکتر کرنیلیوس واندیک بود و مدرسه **غزیر** که آن را یسوعیون به سال ۱۸۴۷ افتتاح کردند. پس از سال ۱۸۶۰ بر شمار مدارس خارجیان افزوده شد و دامنهٔ آن گسترش یافت از مشهورترین این مدارس یکی الجامعة الامیرکیه (دانشگاه امریکایی) است که در سال ۱۸۶۶ تأسیس شد و دیگر الجامعة الامیرکیه (دانشگاه امریکایی) است سال ۱۸۷۴ به بیروت منتقل گردید.

اما مدارس ملی مشهور ترینشان مدرسه عین ورقه است که نخست دیری بود و در سال ۱۷۸۹ یوسف اسطفان آن را به مدرسه تبدیل نمود. و آن مادر همهٔ مدارس این بلاد بود. مدرسه عین ورقه به شیوهٔ مدرسه های رم اداره می شد و در آنجا زبانهای سریانی، ایتالیائی، لاتینی و عربی و علوم مختلفه از صرف و نحو و بیان و عروض فصاحت و منطق و لاهوت و فلسفه و حقوق و جز آن تدریس می شد و از این راه شهرت فراوانی بدست آورد. دیگر از این مدارس عبار تند از المدرسة الوطنیه که آن را معلم پطرس البستانی در سال ۱۸۶۳ تأسیس نمود و المدرسة الوطنیه که و سپس به بیروت منتقل شد (۱۸۶۶). و مدرسة العکمه از آن یوسف الدبس (۱۸۶۵) برای مارونیها، المدرسة الوطنیه الاسرائیلیه (۱۸۷۶) و الکلیه العثمانیة الاسلامیه برای مارونیها، المدرسة الوطنیه الاسرائیلیه (۱۸۷۴) و الکلیه العثمانیة الاسلامیه

### .(۱۹۰۸)

-----

------

پس از جنگ جهانی اول مدارس بسیاری در لبنان دایر شد و وزارت معارف در جنب مدارس خصوصی، مدارس دولتی فراوانی تأسیس کرد و بازار تعلیم و تعلم گرم شد و لبنان در فرهنگ به صورت یکی از پیشرفته ترین بلاد عالم درآمد.

اما در مصر تعلیم و تعلم پیش از معمدعلی منعصر در الازهر بود. و در شهرها و روستاهای اطراف قاهره نین مکتبخانههایی وجود داشت. الازهر را جوهر، فاتح مصر، یکی از سرداران خلفای فاطمی به سال ۹۷۱م / ۳۶۱ه بنا نهاد. در آغاز مسجدی برای عبادت بود، ولی طولی نکشید که به صورت دانشگاهی جهت تدریس علوم دینی به طریقهٔ مذهب شیعه و دیگر علوم چون علوم لغوی و عقلی و برخی علوم دیگر درآمد.

الازهر مدرسهای شیعی بود، تا آنگاه که صلاح الدین ایوبی بهخلافت فاطمیان پایان داد و از آن پس به دست اهل سنت افتاد و از جمیع اقطار عالم اسلام طلاب علوم به سوی آن روان شدند. در تمام دورهٔ عثمانی الاز هن داین بود و به انجام وظایف اشتغال داشت. اما انعطاط فرهنگی در آن نیز تأثیر گذاشت. مواد درسی منحصر گردید به علوم دینی و بعضی اعمال ضروری حساب که بتوان سمهم الارث را تقسیم کرد و بعضی مبادی ساده علم هیأت برای نگهداشتن اوقات نماز و از این قبیل علوم که نوعی با علوم دینی ارتباط پیدا میکردند. در اواخر قرن نوزدهم عقلای مسلمین بهاصلاح الازهر همت گماشتند و خواستند تا تدریس علومطبیعی وریاضی را نیز در آن دایر کنند. حکومت مصر صلاح در آن دید که برای تدریس این علوم فتوای موافق علمای بزرگ را بهدست آورد. از اینرو ریاست آن را بهشیخ محمد عبده واگذاشت و او کمر به اصلاح آن بست و کوشید تا برنامهٔ آن را با نیازهای جامعه منطبق سازد. اما با مخالفت روبهرو شد ولی عبده بهخاطر روح آزادیخواهانهاش بازپس ننشست و در آغاز قرن بیستم موفق بهاصلاح برنامهٔ درسی آن گـردید و تدریس پارهای از علوم جدید را در آنجا متداول ساخت و حرکت آن را با حرکت ترقیجویانهٔ جامعه هماهنگ نمود و در آن سه مرحله از تعلیمات: ابتدائی و متوسطه و عالي قرار داد.

الازهر را بر زبان عربی حق بزرگی است، زیرا در آن عصر انعطاط پناهگاه این زبان بود. محمدعلی رجال نهضتی را که هدف خویش قرار داده بود از الازهر انتخاب میکرد. همچنین گروهی از دانشآموختگان الازهر را به ترجمهٔ کتب علمی در قالب عربی متین واداشت و نیز کسانی را که میخواست جهت تحصیل علم به اروپا روانه دارد از میان طلاب الازهر انتخاب میکرد.

معمدعلی که بهوجود یک ارتش با تعلیمات جدید شدیدا احساس نیاز میکرد بهافتتاح و تکثیر مدارس همت گماشت. زیرا ارتش جدید چیزهای دیگری چون طب و هندسه و امثال آن را نیز لازم داشت. و در این امر به تأسیس سه نوع مدارس نیاز افتاد. مدارس ابتدایی و آمادگی و تخصصی. از جمله مدارس تخصصی مدرسهٔ طب

800

بود که در سال ۱۸۲۶ تأسیس شد ودکتر کلوتبک که محمدعلی آن را درسال ۱۸۲۵ به خدمت ارتش خود در آورده بود در تأسیس این مدرسه سم بسزائی داشت. در عمد اسماعیل این حرکت نیک شکوفا شد مدرسة الاداره که بعدها مدرسة العقوق نام گرفت و مدرسةالمعلمین و مدرسةالفنون و الصناعات و دار العلوم العالیه در زمان او به وجود آمدند. در دار العلوم العالیه علوم عربیه تدریس می شد. در سال ۱۹۰۶ الجامعة المصریه یا دانشگاه مصر تأسیس گردید.

اما دیگی کشورهای عربی، تأسیس دانشگاه سوریه تا پایان جنگ جهانی اول و تاجگذاری فیصل در آنجا به تأخیر افتاد. در زمان او بود که الجامعة السوریه (دانشگاه سوریه) تأسیس گردید. مدارس ابتدایی و متوسطه از آن پس در همهٔ بلاد عربی دایر شد و دولتها اداره آنها را به عهده گرفتند و نتایج و ثمرات نیکوئی به بار آوردند.

ی صنعت چاپ

چاپ که یکی از بزرگترین وسایل نشر معارف در میان مردم است، در قرن پانزدهم میلادی اختراع شده بود ولی در سال ۱۵۱۴ اولین نوشته عربی در شهر فانو از ایتالیا چاپ شد. و آن کتاب «اورلوجیون» معروف بهکتاب «السواعیه» حاوی نمازهای هر ساعت کلیساهای مسیحی بیزانس بود.

در نیمهٔ قرن شانزدهم بود که چاپ به آستانه، پایتخت عثمانی، رسید برای نخستین بار در سال ۱۶۱۰ در دیر قزحیا در لبنان چاپخانه ای به وجود آمد. در آنجا کتابهای عربی را با حروف کرشونی (یعنی نوشتن الفاظ عربی با حروف سریانی) چاپ می کردند. سوریه قدیمیترین کشور عربی است که در آنجا کتابها را با حروف عربی چاپ کردند. بدین قرار که در سال ۱۹۰۲ لناسیوس چهار مملقب به الدباس ازفلاخ آلات چاپ را به حلب آورد. عبد الله الزاخر برای آن امهات حروف عربی را ساخت و اولین کتابی که چاپ کردند مزامیر داود نبی بود. از این پس چاپخانه ها رو به ازدیاد نهاد، از جمله عبد الله الزاخر چاپخانه ای در دیر الشویر لبنان دایر کرد که در سال مارد شرق اشتغال داشت. در سال ۱۷۵۳ در بیروت چاپخانه قدیس جاور جیوس معارف شرق اشتغال داشت. در سال ۱۷۵۳ در بیروت چاپخانه قدیس جاور جیوس دایر شد. اما مصر تا سال ۱۸۲۱ که محمد علی، المطبعة الاهلیه، معروف به مطبعه بولاق را دایر کرد چنانکه باید از فن چاپ استفاده نمی کرد.

صنعت چاپ پیشرفت بزرگی نمود و چاپخانهها در سراسر مشرق بهکار افتاد از این چاپخانهها امروز چاپخانههای المهلال و المعارف در مصر است و چاپخانهٔ الکاثولیکیه و چاپخانهٔ البولسیه است در لبنان.

روزنامه و مجله

تأسيس چاپخانه درانتشار روزنامهٔ مؤثر افتاد. مصر نخستينگاهواره روزنامه

در بلاد عرب است. درسال۱۸۲۸ روزنامه «الوقايع المصريه» منتشر شد. اين روزنامه در زمان محمدعلی روزنامهٔ رسمی بود. اخبار حکومت را نخست به زبان ترکی و سپس بهترکی و عربی و بالاخره تنبها بهعربی چاپ میکرد. مدیر آن رفاعه بك طهطاوی بود. طهطاوی یکی از جوانانی بود که با اولین گروه برای تحصیل بهاروپا رفته بود. درست است که پیش از روزنامهٔ «الوقائعالمصدیه»، درزمان تسلط فرانسویان La Decade Egypltnne یا Le Courrier dEgypte منتشد میشدند ولی نمیتوان آنمها را روزنامهٔ عربی گفت. در سال ۱۸۵۵ رزقالله حسون الحلبی در قسطنطنیه روزنامهای هفتگی به نام «مرآةالحیاة» منتشر میکرد که در آن وقایع جنگ کریمه میان روس و عثمانی و نیز اخبار سوریه و لبنان را با انتقاد از اعمال عثمانیها مینوشت. اما در واقع روزنامهنگاری عربی به همت لبنانیان یا گرفت. چون خبر یافتند که در جهان چیزی به نام روز نامه منتشر می شود و از اهمیت و تأثیر آن آگاه شدند با پشتکار عجیبی به این صناعت پرداختند. اسکندر شلهوب روزنامه «السلطنه» را بهسال ۱۸۵۷ در آستانه منتشر کـرد و خلیل الخوری «حدیقة الاخبار» را بـه سال ۱۸۵۸ در پاریس و احمد فارس الشدیاق روزنامهٔ «الجوائب» را درسال ۱۸۶۰ در استانبول. روزنامهٔ «الجوائب» هفتگی و سیاسی بود و در همهٔ اقطار منتشب می شد و شهرت وسیعی کسب کرده بود. از سال ۱۸۸۳ دیگر منتشر نشد. معلم پطرس البستانی «نفیر سوریا» را بهسال ۱۸۶۰ منتشر کرد این روزنامه وجهه همت خود را آن قرار داده بود که پس از حوادث خونین ۱۸۶۰، مردم سوریه و لبنان را به برادری و یاری فرا خواند. همچنین پسرش، سلیم، در همان سال روزنامهٔ «الجنه» و در سال ۱۸۷۱ «الجنینه» را منتشر ساخت. درسال ۱۸۷۰ آباء یسوعی روزنامه «البشیر» و در سال ۱۸۷۵ جمعیت الفنون الاسلامی روزنامهٔ «ثمرات الفنون» را تأسيس كردند.

چون استبداد عبدالحمید بر بلاد سایه افکند گروهی از متفکرین لبنان و سوریه بهمصر و امریکا و دیگی بلاد مهاجرت کردند. اینان در هر کجا که بودند به تحکیم و تقویت زبان عربی و روزنامه نگاری عربی پرداختند. روزنامه نگاری در مصر به دست اینان رشد یافت زیرا اینان بیش از دیگران به زبانههای اورپایی آشنایی و با ملل غربی آمیزش داشتند. آمدن این مهاجرین به مصر سبب انتشار برخی روزنامه ها شد. چون روزنامهٔ «نزهة الافکار» در سال ۱۸۶۹ از آن ابراهیم المویلحی و محمد عثمان جلال و روزنامهٔ «الوطن» قبطی درسال ۱۸۶۷ از مغائیل المویلحی و محمد عثمان جلال و روزنامهٔ «الوطن» قبطی درسال ۱۸۷۷ از مغائیل دادند، سلیم پاشا حموی روزنامهٔ «الکوک الشرقی» را به سال ۱۸۷۷ در اسکندریه، وزنامهٔ «الاهرام» سپس به قاهی را به سال ۱۸۷۷ در همان شهر دایر کرد. روزنامهٔ «الاهرام» سپس به قاهی روزنامهٔ «المعروسه» به مدیریت اوری و کرد. روزنامهٔ «در سال ۱۸۷۹ روزنامهٔ «المعروسه» به مدیریت داین ایر کتریسن

دورۂ نہضت \_ عوامل...

ģ

صروف نشی یافت. ولی طولی نکشید که مصریان خود با لبنانیان و سوریان کوس رقابت زدند و خود روزنامه های بزرگی چون «المؤید» را منتشر کردند. «الموید» از آن علی یوسف و شیخ احمد ماضی بود که درسال ۱۸۸۹ دایر گردید. و نیر مصطفی کامل «اللواء» را درسال ۱۹۰۰ نشر داد.

در آمییکا نعوم مکرزل روزنامه «الهدی» را دایی نمود و جز آن در دیگی بلاد عالم روزنامه هایی بهزبان عربی درمیآمد.

روز نامه نگاری خاص مصر و لبنان نبود. در بغداد روز نامهٔ «الزوراء» به سال ۱۸۶۸ ظمهور کرد و در سوریه روز نامه های بسیاری در گیرودار جنگ جها نی اول منتشر می شد. چون «المقتبس» که بعدها به «القبس» تغییر نام یافت. همچنین

اما **مجلات** عربی مقدم برهمه در سال ۱۸۶۵ «الیعسوب» در پزشکی درآمد، سپس به سال ۱۸۷۰ مجله «الجنان» در بیروت به همت معلم پطرس البستانی دایر کردید. این مجله علمی، ادبی و سیاسی بود و در هر ماه دو شماره منتشر می شد. در سال ۱۸۷۶ یعقوب صروف و فارس نمر مجله «المقتطف» را در مسائل علمی و صنعتی و تربیت بدنی و کشاورزی نشر دادند. این مجله بعدا در سال ۱۸۸۶ به مصر منتقل شد. در سال ۱۸۷۷ دکتر بوسط مجله «الطبیب» را در بیروت و در سال ۱۸۹۲ جرجی زیدان مجلهٔ «الهلال» را در قاهره تأسیس کردند. در سالهای بعد تعداد مجلات در کشورهای عربی روی در فزونی نهاد و امروز از بهترین آنهاست: «الهلال»، «المقتطف» و «مجلةالمجمعالعلمی» و «الادیب» و «الکتاب».

روزنامه ها در آغاز از حیث انشاء ضعیف بودند. سجع و محسنات بدیعی بر آنها غلبه داشت. کمکم به ساده نویسی گرائیدند و از حشو و آرایش کلامی دوری جستند و موضوعات رابه صورتی منطقی منظم نمودند از بزرگترین کسانی که در پیشرفت انشاء جراید سمم شگرفی داشته اند ادیب اسحاق و شیخ ابراهیم الیازجی بوده اند.

روزنامه در پرورش ملت تأثیری بسزا داشت روحیهٔ میهن دوستی و قومیت و مبارزه با استبداد و عشق به آزادیخواهی را در مردم بیدار کرد و تمدن غرب و سیستمهای اجتماعی وسیاسی و اختراعات آن سامان را بهمشرق آورد. زبان سادهٔ آن خط ارتباطی بود میان زبان عامیانه و فصیح که در متعادل ساختن هر دو تأثیر کرد. اسالیب نویسندگی و ذامنهٔ الفاظ عربی وسعت گرفت. مطبوعات مدرسه سیاری بودند که تهذیب عوام و تنظیم افکار خواص و انگیزش همتها و اصلاح قلمهای فاسد را به عهده گرفته بودند.

اما اثرات بدی هم داشتند. بعضی از آنها از رسالت والای خود منحرف می -شدند و به ترویج بی بند و باری و مفاسد یا به نشر مطالبی که با اهداف وطن و استقلال آن منافات داشت می پرداختند به عبارت دیگر جز منافع مادی طالب چیز دبگری نبودند.

804

ولی الدین یکن چه نیک میگوید: «جرائد زبان خردمندانند که آنها را حکمت به سخن می آورد و هوی و هوس به خود جلب نمی کند. بر آنها واجب است که همواره خود رهبر باشند نه دنباله رو».

### • مجامع علمي و ادبي

این مجامع در بلاد عربی روبه فزونی نهادند، و یکی از عوامل پیشرفت علوم و معارف بودند. زیرا این مجامع ادبا و علما را به انجمن کردن و تبادل آراء وادار می نمودند و برای شان طرق درس و بحث را تسهیل می کردند، راههای پیروزی در مهماتشان را جلو پایشان می کشادند. نخستین بار یکی از این مجامع به سال ۱۸۴۷ به نام «الجمعیة السوریه» به کوشش میسیونهای مذهبی امریکا در بیروت پسدید آمد. هدف آن پیشرفت علوم و نشر فنون و فراهم ساختن اسباب آن بود. از اعضای این مجمع شیخ ناصیف الیازجی و معلم پطرس البستانی و چند تن دیگر از بزرگان نویسندگان و متفکران بودند. پس از آن مجمع دیگری موسوم به «الجمعیة العلمیة السوریه» نیز در بیروت تأسیس شد. این مجمع دیگری موسوم به «الجمعیة العلمیة عثمانی به رسمیت شناخت. از رؤسای این مجمع حاج حسین بیهم بود.

درسال ۱۸۸۲ **المجمع العلمی الشرقی** در بیروت تشکیل شد. از رجال این مجمع یعقوب صروف و شیخ ابراهیم الیازجی بودند. ولی این مجمع دیری نپائید، زیرا حکومت سلطان عبدالحمید براعضای آن بدگمان شد و بر آنها سخت گرفت و چراغ عمرش در همان آغاز حیات خاموش گردید.

اندیشهٔ تشکیل مجامع علمی و ادبی در بلاد عرب رواج گرفت و اولین مجمع علمی و ادبی مصر درسال ۱۸۶۸ تشکیل شد و مجامع مختلف دیگری برای مقاصد دیگر چون شرکه طبعالکتبالعربیه در سال ۱۸۹۸ برای چاپکتاب و جمعیةالتعریب در سال ۱۸۹۲ و جمعیة تالیف الکتب درسال ۱۹۱۱ برای ترجمه و تألیف کتبدایر کشتند. از مجامعی که تا این زمان هنوز هم بهکار خود مشغولند یکی المجمعالعلمی العربی است، در دمشق و دیگر المجمع الملکی للغة العربیه است در قاهره. المجمع العلمی العربی در دمشق در عمد حکومت فیصل به پیشنماد استاد محمد کسردعلی تأسیس شد. هدفش «احیاء ادبیات عربی و آموختن اصول بحث و تحقیق به محققان بروفق روش جدید تحقیق و تألیف بود» این مجمع گروهی از علما و ادبا را از اقطار کشورهای عربی و نیز جمعی از خاورشناسان را گردآورد و دست به کارهای مفیدی زد. از آن جمله بود وضع واژههایی برای اصطلاحات جدید علمی و اصلاح زبان دیوانی و تصحیح اشتباهاتی که در کلام نویسندگان و شعرا شایع شده بود... زبان دیوانی و دست چاپ تحقیقات خود بویژه در زمینههای لغوی و ادبی منده بود...

**المجمع الملکی للغة العربیه** در مصر بهفرمان پادشاه در سال ۱۹۳۲ تأسیس شد، و برنامهای که برایش تنظیم کردند از این قرار بود: ۱ـ حفظ سلامت زبان عربی و گسترش آنبهنحوی که برای بیان مطلب علمی و فنی پیشرفته وافی باشد

809

دورة نهضت \_ عوامل...

و نیازهای زندگی امروزی را برآورد. ۲ ترتیب لغتنامه ای تاریخی برای زبان عربی و انتشار مباحثی دقیق در تاریخچهٔ بعضی از کلمات و تغییراتی که درمعانی آنها حاصل شده. ۳ تنظیم مباحث علمی جهت سیر زبان عربی نوین در مصر و دیگر بلاد عرب. ۴ تحقیق دراموری که در پیشرفت زبان عربی میتواند مؤثر واقع شود.

#### • كتابغانهها

بلاد عربی از سالیان دراز با کتابخانه و ستم مهاجمان و جهل اهل غفلت که این کتابخانه ها را به نابودی سپرده اند آشنائی داشته است. از ثمرات عصر نبهضت آن بود که صاحب همتانی پیدا شدند و به تأسیس کتابخانه های عمومی و خصوصی پرداختند و آنها را به شیوه های نوین تنظیم کردند و فهرستهای گوناگون نشر دادند، تا ورود تشنه کامان را به سرچشمه دانش آسانتر سازند. از مشهور ترین این کتابخانه ها المکتبة الظاهریه دمشق بود که در سال ۱۸۷۸ تأسیس شد و حاوی بسیاری از نسخ خطی نفیس بود. دیگر المکتبه الغدیویه در مصر بود که در عهد محمدعلی به وجود آمد و سوم «المکتبة الازهریه» بود که در سال ۱۸۷۸ تأسیس شد و دادن شد. همچنین در سال ۱۸۷۹ آباء یسوعی المکتبة الشرقیه را در بیروت تشکیل دادند و آن از غنی ترین کتابخانه های شرق بود. کتابخانه دانشگاه امریکائی بیروت نیز در همان دانشکده دایر شد. در دیگر بلاد شرقی کتابخانه های زیادی بود چنانکه در بنداد

### • تئاتر

در عصر نهضت تئاتر یکی از عوامل نشر فرهنگ و فنون و تهذیب عقل و ذوق مردم و تألیف نمایشنامهها بهصورت فنی بود. و ما در این مبحث بهسیر آن از آغاز پیدایش آن تا بهامروز نظری میافکنیم:

ادبیات قدیم عربی از تئاتر خالی بود و ما علل این امر را در مقدمهٔ این کتاب بیان داشتیم. حال آنچنان بود تا وقتی که ناپلئون به مصر آمد. در میان هیأت علمیه او دو مرد ازارباب هنرهای زیبا و موسیقی وجود داشتند. ایس دو بسرای سربازان وافسران فرانسوی نمایشنامه هایی اجرا می کردند. البته این نمایشها به زبان عربی نبود و با رفتن فرانسویها آنها هم از میان رفتند. در نیمهٔ قرن نوزدهم در لبنان مردی به نام مارون النقاش (۱۸۱۷ – ۱۸۵۵) پیدا شد که اروپا بخصوص ایتالیا را گشته بود و در آنجا با تئاتر آشنا شده بود. چون به بیروت باز گشت نمایشنامه خسیس اثر مولین شاعر فرانسوی را بااندک تصرفی به عربی ترجمه کرد و جمعی از دوستان خود را گرد آورد و بازیگری در نمایشنامه را به آنها یاد داد و در سال ۱۸۴۸ با حضور نمایندگان دول و اعیان بیروت آنرا در خانهٔ خود نمایش داد. این واقعه درجهان سروصدا کرد و روزنامههای اروپا خبر آن را درج کردند. مارون النقاش بهفعالیت خود افزود و خود نمایشنامهای نوشت بهنام «ابوالحسن نادان یا هارونالرشید» و آن را در سال ۱۸۵۰ باز هم در خانهٔ خود در حضور والی سوریه و جمعی از وزراء و رجال دولتی به صحنه آورد. پس از چندی در کنار خانهٔ خود برای نمایش سالنی ساخت که بعد از مرکش طبق و صیتش به کلیسا تبدیل شد، و در آن چند نمایشنامه از جمله «حسود» را اجرا کرد. مارون النقاش مردی بازرگان بود کار تئاتر را هم صرفا به خاطر علاقه اش به هن در پیش گرفته بود. (می توانست به آن هدفی که در نظر داشت برسد. زیرا در طرسوس به سال ۱۸۵۵ در پی برخی کارهای تجاری درگذشت او در نمایشنامههای خود سبک مولیر را به کار میداشت. نوشتههای او را نقولاالنقاش در کتابی تحت عنوان «ارزة لبنان» در سال ۱۸۶۸ در بیروت منتشر کرده است.

مارون النقاش در فن نمایشنامه نویسی تأثیر بسزائی داشت. بعضی از نویسندگان چون سلیم النقاش برادرزاده اش و ادیب اسحاق و نجیب الحداد برای او نمایشنامه می نوشتند. شیخ خلیل الیازجی نخستین کسی بود که نمایشنامه ای به شعر عربی نوشت. این نمایشنامهٔ منظوم «المروء» والوفاء» (جوانمردی وفاداری) نام داشت که در سال ۱۸۷۸ در بیروت بر صحنه آمد.

چون اسماعیل برتخت سلطنت مصر قرار گرفت، ادبا و مردان هنر را تشویق کرد. حفر کانال سوئز در زمان او بهپایان رسید و او برای روز افتتاح جشن بزرگی گرفت و اپرای «الخدیویه» را بدین منظور دایر کرد و گروهی از هنرپیشگان را از فرانسه دعوت نمود تا اپرای «عایده» را بهزبان فرانسوی اجرا کنند. مصر از آن پس گروهی از ادبای لبنان و سوریه را بهکار دعوت کرد که از آنجمله بودند سلیم النقاش و ادیب اسحاق و یوسف الخیاط، اینان نمایشنامههایی برصحنه آوردند که بیشترشان ترجمه بود.

در اواخر قرن نوزدهم ادیب سوریه ای ابوخلیل القبانی وارد مصر شد. اوکسی بودکه در تئاتر جد و هزل را درهم آمیخت. آنگاه درسال ۲۹۰۴ گروه اسکندر فرح موسیقی را در تئاتر وارد کرد.

حرکت نمایشنامه نویسی در مصر تازه آغاز شده بود که مؤلفان به دو گروه تقسیم شدند: گروهی زبان عامیانه را به کار گرفتند و گروهی از تاریخ و ادبیات مردمی موضوعاتی را اقتباس می کردند آنگاه آن را بازبان فصیح و آمیخته باسجع تعبیر می نمودند.

اما تئاتی مصر، قدم در جاده ترقی ننهاد مگر در عهد عباس دوم که مردی لبنانی را به نام جورج ابیض به فرانسه فرستاد تا در آنجا درفن تئاتر مهارت یابد. چون این مرد به مصر بازگشت گروهی تشکیل داد و فن نمایش را سروصورتی داد. از این پس تئاتر مصر رو در ترقی نهاد در حالی که تئاتر سوریه و لبنان به قهقهراء میگرائید. در تأسی به جورج ابیض چندتن از ادبای مصر به اروپا رفتند و در آنجا

دورة نهضت \_ عوامل...

به اصول کار آشنائی یافتند و چون بازگشتند در کشور خود گروههایی تشکیل دادند از جمله این گروهها گروه یوسف وهبی و گروه محمد تیمور بودند. در تألیف نمایشنامه های منظوم آحمد شوقی و بویژه سعید عقل شاعر زحله نامآور شد ند، سعید عقل «بنت یفتاح» و «قدموس» را بهادب عربی هدیه کرد. و «قدموس» خود مکتبی ایجاد کرد.

خاورشناسی

ł

1

از بزرگترین عوامل احیاء ادبیات عربی شرکت خاورشناسان در تحقیق و نشر کتب آن بود. اروپائیان از قرن دهم میلادی بهزبان و ادبیات عرب توجه کردند. در قرون وسطیکه بسیاری از اهل دانش بهآموختن زبانهای سامی همت گماشتند، این حرکت سريعتر شد. هدف آموختن زبان سامي، تعمق بيشتر در تورات و روانه شدن هیاتهای دینی و اهتمام پاپ رم و برخی ملوك اروپا برای گشایش مدارس و تعلیم لغات شرقی بویژه عربی و سریانی و عبرانی بود. فارغالتحصیلان مدارس مارونی رم در نهضت خاورشناسی تأثیر بسزا داشتند اینان بسیاری از فهرستها و کتابهایی را که خاورشناسان را متوجه آثار شرقی کرد انتشار داده بودند.

چون قرن نوزدهم فرارسید، باقیامحکومتهای غربی به تأسیس مدارس، آموزش زبانهای شرقی جهت سهولت حکمرانی بر مستعمراتشان حرکت خاورشناسی نیز شدت گرفت. انجمنهای آسیائی و مجلات آسیائی به راه افتاد و کنفرانسهایی که در میان اعضای آن اکابر خاورشناسان بودند تشکیل گردید و چنان شد که از میان خاور شناسان کسانی که در زبان و ادبیات عربی تبعر یافتند بسیار شدند.

عمر الدسوقى به طور اختصار خدمات خاور شناسان را به نهضت نوين در ادبيات عربی چنین بیان میکند: «خاورشناسانکه ازجانب ملتمهایشان همه گونه امکاناتمالی دریافت می کردند و وقت وسیع داشتند با دسترسی به کتابخانه های غنی خطی نادر به بحث و تحقیق پرداختند. همهٔ آنها با چند زبان شرقی و غربی آشنابودند. مسلم است با این امکانات آثارشان به نشان تحقیق مزین شده بود. حوصله، آگاهی، قدرت نقادی مراجعه به نسخههای اصلی خطی در بحث و تحقیقشان نیک مؤثر افتاده بود.

خاورشناسان با انتشار نسخ گرانبهای خطی در چاپهای زیبا و تصحیح شده همراه با تعلیقات نفیس وفهرستهای مطالب واشخاص واماکن، راه را برای محققان گشودند. آنها در تحقیقات لغوی و بحث در ریشههای لغات و فقه اللغه و سامیات اشتهار یافتند. همچنین در سرزمینهای عربی به اکتشافات باستانی پرداختند و این اکتشافات بسیاری از نظریات و حقایق متداوله را دگرگون کرد و تحقیقات آنها از جهت عرضهٔ خوب و دقتهای علمی و نظریات کلی و عمومی ممتاز بود. میتوان گفت این تحقیقات ادبی و تاریخی بدینصورت که اسروز میشناسیم یکی از برکاتی است که خاورشناسان به ما ارزانی داشتهاند.»

مشمهورترینخاورشناسان عبارتند ازسیلوستردوسای Sylvestre de Sacy (۱۸۳۸)

و دسلان De Slane (۱۸۷۹) و لوئی ماسینیون L. Massignon و گوستاوفلوی پرونسال L. Provencal (از فرانسه) و فرایتاک Freytag (۱۸۶۱) و گوستاوفلوگل G. Flugel (۱۸۷۰) و بارون فن کرمر Von Kremer (۱۸۸۹) و تئودور نولدکه Dozy (۱۸۷۰) و دوزی C. Brockelmann (از آلمان) و دوزی Theodor Noeldeke D. S. Margoliouth (۱۹۸۹) (از هلند) و مرگلیوث ۱۹۸۱) و دوزی (۱۸۸۳ J. Goldziher و نیکلسون Ig. Nicholson (۱۹۳۵) از انگلستان و گولدزیمر Ig. Guidi.

این بود مهمترین عوامل نهضت نوین و از این خلاصه میتوان دریافت این نهضت چگونه بر اساس استواری قرار گرفته و چگونه همهٔ فروع معرفت و فن را در بر دارد. و حق ایناست که ادبیاتی بهوجود آورد که طپش حیات در آن محسوس باشد و باادبیات جهان متمدن کوس برابری بزند.

جرجى زيدان: تاريخ النهضة الصعفيه فى اللغة العربية – الهلال ١٨ (١٩٠٩) ص ٣٨٣.

عيسى اسكندر المعلوف: الصحافة فىالغرب والشرق ـ مجلةالاثار ٢ص ١۶١. محمد كردعلى: خطط الشام ٢ ص ٨٨. حبيب زيات: خزائن الكتب فى دمشق و ضواحيها ـ القاهرة ١٩٠٢. ادوار حنين: شوقى على المسرح ـ بيروت ١٩٣١ ـ ص ١ ـ ١٨. عبدالرحمن صدقى: المسرح العربى ـ الكتاب، يناير ١٩٥١ ـ ص ٢٣ ـ ٢٣. محمود حامد شوكت: المسرحية فى شعر شوقى ـ القاهرة ١٩٢٢ ـ ص ١٢ ـ ٢٢. نجيب عقيقى: المستشرقون ـ القاهرة ١٩٣٧.

- P. J. Nasrallah: L'Imprimerie au Liban Harissa 1949.
- J. A. Dagher: Répertoire des Bilbliothèques du Proche et du Moyen-Orient. Harissa 1951.

Gustave Dugat: Histoire des Orientalistes. Paris 1970.

## **باب سوم** ادبیات در دورهٔ نهضت فصل اول <sup>شعر</sup>

پیش از نهضت و در آغاز آن تحت تأثیر عوامل انعطاط آثار ضعف و سستی در شعر کاملا آشکار بود. حتی میتوان گفت که این ضعف و سستی در شعر آشکارتر از نثر بود. زیرا اساس شعر زیبایی هنری است که متأسفانه در این عصر از آن تهی شده بود و یک مشت بازیهای لفظی و عملیات حسابی که عدمشان به از وجود بود، جای آن را پر کرده بود. چون سپیدهٔ نهضت دمیدن گرفت و شرق چشمانش را مالید و موضع قهقهرایی خود را یافت و در اثر آشنایی با معارف غرب و اندیشه غربی با زیباییهای نوینی آشنا گردید، کوشید تا شعر را به سطحی که در خور آن است ارتقاء دهد، شعر در این سیر ارتقایی مراحلی را طی کرد که اینک به بیان آن \_ بطور اجمال \_ میپردازیم.

مرحلهٔ سنتگرایی (مرحلهٔ رستاخیز و بیداری): مرحلهٔ اول از مراحل نهضت شعر، مرحلهٔ بیداری (مرحلهٔ رستاخیز و بیداری): مرحلهٔ اول از مراحل نهضت شعر، مرحلهٔ بیداری است. این مرحله، مرحلهٔ حرکت شعر به سوی افکار و موضوعات و تخیلات و اسالیب است. این مرحله، مرحلهٔ حرکت شعر به سوی افکار و موضوعات و تخیلات و اسالیب است. این مرحلهٔ رست که خود به دو بخش تقسیم می شود: یکی سنتگرایی آمیخته به انحطاط و دیگر نوآوری.

4

ł.

\_ سنتگرایی آمیخته به انحطاط، نهضت در آغاز حرکتی بود به سوی تحصیل علم. بدین معنی که مردم به تحصیل علوم و معارف روی آوردند و شعر به همان اندازه راه ترقی پیمود که می توانست پیوندی میان انحطاط و نهضت باشد و برقلم شاعرانی جاری می شد که هنوز با اسالیب غربی آشنایی نیافته بودند و ملکهٔ عربیت در آنان بدان حد نبود که از رکالت و ضعف بیان در امان بمانند. این شاعران میخواستند به سنن شعری پیش از انعطاط باز گردند ولی آثار انعطاط در کارهای شان نمایان بود، شعرشان پر از الفاظ عوامانه و رکاکت در تعبیر بود. از جمله این شاعرانند. نقولا الترک (۱۸۲۸) و پطرس کرامه (۱۸۵۱) در لبنان و اسماعیل الخشاب (۱۸۱۵) و شیخ حسنالعطار (۱۸۳۴) و علی الدرویش (۱۸۵۳) در مصر و شیخ امین الجندی (۱۸۴۱) در سوریه. اینان اغلب شاعر امراء بودند و به مناسبات مختلف در تمهنیت یا در رثاء شعر می پرداختند یا برای خانه ای با مسجدی ماده تاریخ می ساختند. یا کارشان منعص شده بود به نظم اخوانیات آنهم بی هیست ابتکاری.

- مرحله بازگشت به سبك عباسی: چون اوضاع و احوال اجتماعی وعمرانی در نیمهٔ قرن نوزدهم روبه ارتقا نهاد و وسائل آموزش و تعقیق افزون گردید و ادبا زبان عربی را نیك آموختند به راز سیر قمهتم رائی خود آگاه شدند و مواضع ضعف را شناختند. از سوی دیگر دواوین شاعران پیشین منتشر شد و شاعران تازه كار برشعر نوایغ متقدم، مخصوصاً شاعران دورهٔ عباسی آگاهی یافتند، عزم خود را برای تقلید از آن و بریدن از شعر زمان یا قریب به زمان جزم كردند ودر پی برآمدند، هر چند از پاره ای از بازمانده های عصر انحطاط چون تخمیس و تشطیر و ماده تاریخ سازی و بازیمانده های عصر انحطاط چون تخمیس و تشطیر یا مده تاریخ سازی و بازیمای بدیعی و نحوی نتوانستند كاملا رهایی یابند. پرداختن این شاعران به تقلید قدما شخصیت و ابتكار را در شعرشان نقصان داد. هریك، یك یا چند شاعر از شاعران قدیم را سرمشق قرار داده و اسالیب و معانی واغراض آنان را مشق می كردند و نمی اندیشیدند كه آنها متعلق به زمانی دیگر ومحیطی دیگر بوده اند. بنابراین شعر این گروه از زندگی و از اجتماعشان فاصله داشت و در آن زنیازها و مسائل و مین دادت مردم خانها معلق به زمانی دیگر ومحیطی دیگر بوده اند. بنابراین شعر این گروه از زندگی و از اجتماعشان فاصله داشت و در آن زنیازها و مسائل و مشكلات مردم جز اندك نشانی نبود. و بر نهضتی واقعی كه نتیجه آن شعر انسانی باشد، دلالت نمی كرد.

از شاعرانی که چنین نقشی داشتند می توان از شیخ ناصیف الیازجی(۱۸۷۱) و شیخ یوسفالاسیر (۱۸۹۰) و شیخ ابراهیم الاحدب (۱۸۹۱) در لبنان و محمود سامی البارودی (۱۹۰۴) در مصر، نام برد.

مرحلة نوآورى (يا نهضت واقعى)

میان شرق و غرب رابطه برقرار شد و فرزندان مشرق زمین از سرچشمه ادبیات و معارف مغرب زمین سیراب شدند و از اینکه شرق همچنانکه در قید بندهای کمهن گرفتار بود و همچنان روی در گذشته داشت فریاد برآوردند. و دریافتند که ادبیات باید آینهٔ زمان خود باشد و رنگ و زنگ محیطش را داشته باشد.

در این مرحله سه مکتب پدید آمد. مکتب مخصومین، مکتب افراط کاران و

مكتب أهل أبداع.

ĺ

(

(

- مکتب مخصرمین، یعنی مکتب آنهائی که بهنوآوری گرایش داشتند ولی میخواستند کارشان بر بنیان و اساس ادبیات قدیم استوار باشد اینان می دیدند ادبیات نوین نمی تواند در حالی که تمام پیوندهای خود را با قدیم بریده است بر پای بایستد. بلکه باید از اغراض و اسالیب غربی استفاده کرد ولی آن را به شیوهٔ عربی فصیح و زبان متین ادا کرد، که هم رنگ عربیت داشته باشد و هم با محیط و زمان هماهنگ باشد. اصحاب این مکتب چنین می کردند، با حفظ سیاق عربیت قصد استفاده از اسالیب غرب را داشتند. اما این نوجوئی همچنان ضعیف و تنگ میدان ماند. اینان شعر را برای آن نمی سرودند که از فلسفه یا عقیده یا عشق به طبیعت تعبیر کنند، یا مذهب نوینی در ادب را نشر دهند و انقلابی ایجاد نمایند. شعرشان اغلب چیزهایی بود که به مناسبتهایی سروده شده بود و بدون وحدت یا هدف مشترکی، قصائدی در دیوانی گرد می آوردند.

از نمایندگان این مکتب در اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم از عبدالله البستانی (۱۹۳۰) احمد شوقی ۱۹۳۲، حافظ ابراهیم (۱۹۳۲)، معروف الرصافی (۱۹۴۵) خلیل مطران (۱۹۴۹) نام می بریم. از اقدامات تازه ای که دراین مرحله شده پیدایش نمایشنامه های منظوم است، مانند نمایشنامه های خلیل الیازجی و احمد شوقی.

- مکتب افراط کاران، در کنار مکتب مغضرمین و بعداز آن مغصوصا بعد جنگ جهانی اول مکتب دیگری به وجود آمد که برخورد و ارتباطش با غرب یا با امریکائیها شدید بود ونفوذ اجانب برآنها نیرومند و فرهنگ غیر عربی شان از فرهنگ عربی شان قوی تر، اینان فکر، احساس و خیال خود را از شاعران غرب به عاریت می گرفتند. و از عجایب آنکه آنقدر که روی در ادبیات غربی داشتند با ادبیات عرب الفی نداشتند. شیوه های غربی را برای تصویر حیات داخلی ذاتی و واقعی، مناسبتر می دانستند. به سبب آلامی که برملت لبنان و سوریه در اثر شکست ورمانتیك به خود گرفت و به نوع خاصی از رمانتیسم فرانسوی به تقلید پرداخت. و بعضی آنچنان دراین راه افراط کردند که به نظر می آمد اشعار شان ترجمه قطعاتی از اشعار فرنگی است آنهم ترجمه ای ناموفق.

اصحاب این مکتب دوری گزیدن از اسالیب قدیم عربی را تبلیغ می کردند و مردم را بهزندگی غربی آنچنان که هست وادبیات غربی آنچنانکه هست دعوت می-نمودند. میخواستند شورشی همهجانبه برهرچه رنگئ ادب قدیم دارد بهراهاندازند و بسیاری از رسوم و عادات شرقی را بهنابودی کشند. ادب اینان از محیطشان از احساس ملتشان بهدور بود و شیوهٔ آنها در تعبیر از فکر و احساس، برای مردم نامأنوس.

از نمایندگان مبرز این مکتب است: جبران خلیل جبران (۱۹۳۱). وطن این

ادبیات به وضع عجیبی لبنان و خارج از آن در غرب، مناطقی بود که ممهاجران عرب میزیستند. امتیاز این ادبیات درخشندگی اسلوب، موسیقی لفظی، امتداد خیال و کوشش برای پدید آوردن شعر آزاد و دعوت به آزادی و شورش علیه سنن بود \_ هر چند این سننمقدس هم بوده باشند \_. اما اثر از جمت ساختار ضعیف و از جمت تعبیر بی رنگ بود.

گرایش به رمانتیك پس از چندی از بین رفت و گرایش دیگری كه باید آن را عكس العمل دربرابر سبك آبكی رمانتیك و ادب مصنوع عربی خواند به وجود آمد. مراد ما از آن مكتب سمبولیسم (رمزی) است. اصحاب این مكتب شعر را وسیله ای برای اداء و تعبیر از زندگی جدید به كار گرفتند و به رموز و تعبیرات غامض پناه بردند و ره آوردهای فرهنگ نوین یون چون افكار وامور مجرده را وارد شعر كردند، و از الفاظ روشن و خوش آهنگ استفاده نمودند و در طلب واژه های سهل و فرم آنقدر اسراف كردند كه در اشتباهات لغوی عجیبی در افتادند و شعر را تا سرحد گفتار عوام فرو كشیدند.

از نمایندگان این مکتب: بشر فارس است. در اینجا باید اضافه کنیم که این ادبیات سمبولیک از قطعات زیبا بی بهره نبود. ولی به طورکلی ادبیاتی سرگردان و مردد بود. مخصوصاً کسانی بدان دست یازیده بودند که از ملکه شاعری بی۔ بهره بودند و اینگونه شعر هم همراه شاعرانشان به پرتگاه سقوط و سخافت در غلطید. عقاد چه نیک می گوید:

«سمبولیسم برای بیان دقایق و اسرار ضروری است ولی این سمبولیسم کارش از ضرورت بهضرر کشید. تا آنجا که شعارش در این خلاصه شد: رمز، و غموص برای غموص و بازی با کلمات برای بازی با کلمات.»

- مكتب اهل ابداع، در كنار این گرایشهای ضد و نقیض مكتب سومی هم پای به حیطهٔ عمل نهاد و قصدش آن بود كه شعر را به راه صحیح خود سوق بدهد. و آن را از قید فساد غزل و تملق و چاپلوسی مدح و تقلید عمیق از قدما و خروج از حدود متانت و وقار برهاند. اینان به جنبه های اجتماعی شعر همت گماشتند و از ناحیهٔ انسانیت به ادب نگریستند. از راهیان این راهند: یوسف غضوب و صلاح لبابیدی وامین نخله و الیاس ابوشبكه و فوزی المعلوف و علی محمود طه و احمد زكی ابوشادی...

این مکتب گامهای بلندی برداشت، آنگاه که سعید عقل و صلاح لبکی و عمر ابوریشه و رشدی معلوف و چند تن دیگر از ارباب تفکر نیرومند و شخصیت بارز و قدرت شاعری ظهور کردند. اینان شعر را بهجانب انسان در همهٔ مظاهر وجودش سوق دادند و برای عنصر اندیشه در شعرشان جای وسیعی قرار دادند.

در اینجا نیازی به گفتن نیست که بعضی از شاعران این مکاتب مختلف به شیوهای زشت و ناپسند در غلطیدند و به نشر فساد و تباهی پرداختند کاری که از آن نوابغ نامدار بس بعید می نمود. چون به موضوعات شعری و فنون آن نظر افکنیم می توانیم بگوئیم که شعر در آغاز به همان حال و وضعی که در اعصار کمن داشت، از مدح ورثاء و امثال آن باقی بود. سپس تمدن و احوال اجتماعی شعر سیاسی را پدید آورد شعری که بیانگر شوق و علاقهٔ مردم مشرق زمین به استقلال و آزادی از هرگونه ستم و استعمار بود، و شعر اجتماعی را شعری که آلام و بیماریهای اجتماع را بیان می کرد و مثلا به آزادی زنان و پرورش کودکان یا پرده برداشتن از مضرات قمار دعوت می کرد، و از میمن پرستی و توجه به مظلومان و سرکوب شدگان فراوان سخن می گفت، و شعر تحتماعی را، که داستانی طولانی را بیان می داور اینان و احیانا:

کاه شعر متعرض بعضی از موضوعات تازه و اختراعات جدید چـون قطار و زیردریائی و هواپیما و بالون و برق و امثال میگردید.

از لعاظ قالب شعری، بیشتن شعرا همان اوزان معمول را رعایت می کردند و بیشتر به بحر خفیف و قصیر علاقه نشان می دادند. و برخی مخصوصاً متجددین از مو شحات اندلس تقلید می کردند و قصائدی می سرودند بدون رعایت یک قافیه واحد در سراس آن. بلکه آن را به قطعه هائی که هریک قافیهٔ جداگانه ای داشتند تقسیم می کردند بعضی نیز شعر آزاد یا شعر منثور سرودند و اینان نو آوران افراطی بودند.

این بود مراحل مهمی که شعر نهضت جدید با آن آشنا شد و ما در اینجانیازی نمی بینیم که از نزاع شدیدی که در این عهد میان طرفداران قدیم و جدید درگرفته بود سخن گوئیم ولی به این نکته اشاره میکنیم که آنها که قدم در راه نوآوری میگذارند باید به ادبیات قدیم عربی از حیث فنون و اسالیب تعبیر و صفای زبان آگاه باشند و در ادب غربی ـ نه در پوسته ظاهر آن ـ حقیقتا مطالعه کرده باشند. کافی نیست که به چندعنوان و صور و معانی اکتفا کنند. برشاعران واجب است که برای خود پشتوانه ای از فلسفه و امور اجتماعی و ادب فراهم سازند، چنانکه هم از میراث قدیم در آن باشد و هم از فراورده های جدید، در تمام نواحی اندیشه. آنگاه برای بیان آن زبان عربی را نیکو بدانند. در این صورت است که می توانند آنچانکه باید به سرزمین خود خدمت کنند و هدایای ارجمندی از جاودانه اشعار خود را بدو تقدیم نمایند. و اکنون ثمرهٔ این کوشش در آثار برخی آشکار است.

فصل دوم نثر فنی

تطور نثر

تطور نثر در این دوره از تطور شعر وسعتی بیشتر و اثری عمیقتر داشت بیشتر از شعر از پیشرفت بهرهمندمی بود. زیرا نویسندگان بیش از شعرا بهعوامل فرهنگ نوین دست یافته بودند. نثر، در آغاز این دوره شدیدا تحت تأثیر اسلوب قاضیالفاضل و دیگر کسانی که پس از او – از ارباب صیاغت و صنعت در ادب آمده بودند قرار داشت.نو یسندگان همچنان سجع و صورتهای مختلف بدیعی را داشت. و این هم بهخاطر عجزشان در ابتکار معانی و درماندگیشان در تفکر و بحث و تعلیل بود. نوشتهها غالباً رکیك التعبیر غامض المعنی و سراپا سخافت بود. در این هم تعجبی نیست، زیرا باعصر انحطاط فاصله ای چندان نداشتند و عوامل نهضت هنوز بهقدر کافی در آنها اثر نگذاشته بود. این مرحلهٔ نخستین باهمه ضعف در مقدورات و عوامل، دورهٔ رستاخیز و بیداری است.

هنوز قرن نوزدهم به نیمه نرسیده بود که برخورد و ارتباط شرق با غرب نیرو گرفته بود واکنون نتایجخود را به بار می آورد. چاپخانه ها، کتابها و روزنامه ها را چاپ می کردند و در آن میان ترجمه هایی از ادبیات غرب وکتبی از آثار قدیم عرب چون کلیله ودمنه و آثار جاحظ وجود داشت. مدارس چهرهٔ فرهنگی شرق را تغییر داده بودند و چشمان فرزندان مشرقزمین به معارف جهانی و اسالیب نویسندگانی غرب باز شده بود. در شرق نزاع میان محافظه کاران و متجددین بالا گرفته بود، ولی پیروزی نصیب طرفداران تجدد شد. اینان می گفتند که اسالیب کمن برای تعبیر از نواحی نوین زندگی کافی نیست. اینان معنی را برلفظ و تحلیل را بر ترکیب مقدم می داشتند. اما نویسنده از بندهای دیرین هنوز کاملا آزاد نشده بود. نویسنده گاه خود را ملزم می دید که شیوهٔ صنعتگری را از نظر دور ندارد، از اینرو سجعی و یا چند صنعت بدیعی را چاشنی سخن خود میکرد. این مرحلهٔ دوم را مرحلهٔ کوششهای پسندیده و آغاز نهضت واقعی میشماریم.

چون قرن بیستم رخ نمود. معارف غرب میان فرزندان این اقطار رواج گرفته بود و لغات غربی برزبان ابناء شرق جاری شده بود. اینان به بحث و تحقیق در ادبیات و هنر غرب می پرداختند. جنگ جهانی اول عوامل شورش علیه قدیم را تقویت کرد، دیگر پیروزی تجدد خواهان به کمال رسید. با تغییر شیوههای تفکر، شیوههای نویسندگی هم دگرگون گشت. نویسندگان در ترتیب و تبویب کام راه تازهای در پیش گرفتند و در آثار خود با تکیه براسالیب هنری جهانی به بیان معنی و دقتآن اکتفا میکردند، عباراتشان صحیح و آسان و خالی از آرایش و سجع وانواع صنایع بدیعی بود. زبان ساختاری نو وبرای ادای معانی طرق تازمای یافت. انتشار روزنامه ها یکی از عواملی بود که بر بدیع و سجع و انواع صناعات لفظی پایان بخشید، بدینگونه مرحلهٔ سوم مرحله نهضت حقیقی در اسالیب و فنون آغاز شد، هرچند بعضی از افراطیان میخواستند نهتنها بر اسالیب عربی بلکه بر حیات زبان عربي فصيح پايان دهند.

اغراض و فنون

112

l

1

در این دوره اغراض و فنون نثر وسعت گرفت و مسائل زندگی و مظاهر و گرایشهای مختلف را در برگرفت. می توانیم نثر را برحسب اغراض و فنون آن به سه قسم تقسيم كنيم. پس از بحث دراين اقسام خلاصهاى درباب خطابه و نقد ادبى مى آوريم. آنسه قسمت عبارتند از نثر ادبى و نثر اجتماعى و نثر سياسى.

تعزیت و عتاب و اعتذار وامثال آن، و اوصاف کوناگون وداستانها و مباحث نقدی و تحلیلی وحکایت از امور معنوی چون جمال و عاطفه و ذوق و امثال آن. از بزرگان این فن هستند: شیخ ناصیف الیازجی و احمد فارس الشدیاق و شیخ ابراهيم اليازجي و سليمان البستاني و مصطفى لطفى المنفلوطي.

در این نوع از نثر نیاز به گزینش لفظ و توجه بهزیبایی عبارات بیشتراحساس می شود، تاسخن به نوعی باشد که در گوش و دل خواننده جایگزین گردد. خیال را در آن اثر بزرگی است بدان سانکه میان آن و شعر پیوندی ایجاد میکند.

 نثراجتماعی، آنچه این نوعاز نویسندگیرا ایجاب میکردوضع مشرقزمین بود از قمقراء و جمل و فقر اقتصادی و معنوی و نیز وضع ناگوار زنان وحقوق ازدست شدهٔ آنان و همچنین جنگ جهانی اول و نفوذ پارهای از مفاسد اخلاق جوامع غربی در زندگی فردی و خانوادگی مشرقزمین؛ از عوامل ضرورت آن بود. نثر اجتماعی اصلاح مفاسد جامعه و آزادی زن و بهبود تعلیم نوجوانان و امثال اینگونه مسائل را به عهده گرفته بود و در عباراتی صحیح و به دور از آرایش و زینت نگارش می یافت، زیرا نویسنده همتش باز کردن معانی و بیان دلایل و آوردن مثالها

بود نهدویدن از پی الفاظ یاترتیب سجعها. از بزرگان اینفن: معلم پطرس البستانی و قاسمامین و جبران خلیل جبران و احمد زغلول به شمارند.

نثر سیاسی دفاع از ملتهای مظلوم و بیدار ساختن آنها و نکوهش تعملخواری و تقبیح ترس از ستمکاران را بهعهده گرفته بود. مردم را دعوت میکرد که بهجای حکومت مطلقه نظام شورایی را برسر کار آورند. سپس شوق مبارزه بااستعمار و میهندوستی را در دل مردم برانگیخت؛ مردمی که مغلوب شده بودند و پادشاهان و زعما آنان را بهنابودی سوق میدادند. ازمیان بزرگان نثر سیاسی، از ادیب اسحاق و مصطفی کامل... نام میبریم.

از خصوصیات نثر سیاسی سهولت و وضوح آن بود. بطوری که هیچ نقطه ابهامی نداشت. زیرا مخاطب روزنامه ها، توده های مردم بودند. نثر روزنامه ای به استدلال های خطابی توجه داشت. تا دردل مردم تأثیر بیشتری بگذارد. در این نثر سیاسی، نویسنده به گزینش الفاظ یا آوردن کلمات مخیل یا تحقیقات علمی مبنی بر استقراء یا آوردن مقدمات وافی توجهی نشان نمی داد. بلکه به تصویر سریع متکی بود و از تکرار و هرچه عاطفه را بر انگیزد سود می برد.

### خطابه

خطابه پیشاز نهضت و درآغاز آن وضع ناگواری داشت. بهسبب فقدان آزادی وعدم آگاهی ملی درهیچجا جز مساجد و معابد اثری ازآن نبود. ظلم واستبداد زبان خطیبان را بسته بود وشعور ملی را فسرده بود و مآلا کوشش در راه آزادی نیسز بهسردی گراییده بود.

وضع چنین بود تا نیمهٔ قرن نوزدهم که خون تازمای در رگها به حرکت افتاد. چشمهای مردم باز شد و ستم را شناختند، باحقوق و وظایف خود نسبت به اجتماع و وطن آشنا گشتند. انقلاب عرابی پاشا در مصر یکی از مظاهر این بیداری و آگاهی ملی بود واز بزرگترین جهشهای فن خطابه. اجتماعات سیاسی و اجتماعی و انجمنهای علمی و ادبی به وجود آمد. دادگستری تأسیس شد و دادگاهها تشکیل گردید. همه اینها میدانهایی بودند برای عرض وجود سخنوران و جهش خطابه به جانب ترقی و کمال در همهٔ موضوعات.

موضوعات واغراض خطابه برحسب نیاز متفاوت می شد، مثلا گاه هدفهای سیاسی را تعقیب می کرد، چون برخوردهای حزبی و مناقشات پارلمانی وامثال آن. از مشاهیر این دسته از سخنوران مصطفی کمامل و سعد زغلول را نام می بریم. و

Ú

aller and

گاه در پی هدفهای قضائی بود، درمیان وکلای دادگستری مردانی که بافصاحت و بلاغت وحسناداء ونیروی حتجاح واقامهٔ براهین در دادگاههااز متهمین دفاع می کردند نام آور شدند و ازمیان آنان احمد فتحی زغلول را یاد می کنیم. و گاه هدفهای اجتماعی و اقتصادی را تعقیب می کردند. سخنوران می خواستند به نیروی بیان مسائل اجتماعی را بگشایند و مردم را از مواقع خطر آگاه سازند و در اصلاح مفاسدجامعه بکوشند. از کسانی در این مضمار اشتهار یافته اند، معلم پطرس الستانی و محمد عبده و جمال الدین افغانی را نام می بریم.

#### قصه

پیش از این دیدیم که قصه درمیان قوم عرب چگونه پدید آمد و تطور یافت و ما از مهمترین آنها در نزد اعراب قدیم سخن گفتیم. در اینجا نظری میافکنیم به عصر نهضتو پیشرفتی که قصه در این عصر داشته است. از نتایج آشنائی شرق با غرب یکیاین بودکه ابناء شرق از رواج داستان نویسی در غرب و از شیوههای عالی و اغرض متنوع آن آگاه شدند.

قدم اول این بود که برخی از ادبای مشرق مخصوصاً لبنانیها به ترجمهٔ بعضی داستانها، از ادبیات غرب، پرداختند. از قدیمیترین کسانی بدین کار دست یازید، نجیب حداد لبنانی (۱۸۶۷\_۱۸۸۹) بود. آنچه را ترجمه کرد علاوه برنمایشنامهها، رمان سه تفنگدار الکساندر دومای فرانسوی در چهار جلد بود که جلد اول آن برای نخستین بار درسال ۱۸۸۸ به چاپ رسید.

در اواخر قرن نوزدهم جمعی از ادبای لبنانی به مصر رفتند، درمیان آنها کسانی چون نقولارزق الله (۱۹۱۵) و خلیل مطران (۱۹۴۹) و طانیوس عبد، (۱۹۲۶) بودند. اینان به روزنامه نگاری اشتغال داشتند. نقولارزق الله به روزنامهٔ الاهرام پیوست و با سبکی سهل و جذاب در سال ۲۰۹۴ داستان «سقوط ناپلئون سوم» را در بیشتر از هزار صفحه ترجمه کرد. ترجمه این داستانها تأثیر نیکویی داشت. مصریان در این میدان به تاخت و تاز پرداختند و یکی از آنها مجله ای به نام «مسامرات الشعب» تأسیس کرد که بسیاری از داستانهای کم ارزش را در آن گرد آورد. سپس طانیوس عبده مجلهٔ «الراوی» را دایر کرد و ترجمهٔ بعضی داستانهای مشهور چون «فاوست» و «ملکه ایزابو» را در آن چاپ نمود. همچنین فرح انطون (۱۹۲۲) داستانهای «کلبهٔ هندی» و «پول و ویرجینی» و داستانهای دیگری را ترجمه

اما کسیکه باب داستانهای طولانی را گشود ودومین قدم را در راه داستان نویسی برداشت، سلیم البستانی (۱۸۸۴) بود. او روش تاریخی را پیش گرفت و در این زمینه چند داستان نوشت چون (زنوبیا) و (بدور). جرجی زیدان (۱۹۱۴) از پی او آمد و راه والتر اسکات نویسندهٔ انگلیسی را در پیش گرفت. او مواد کار خود را از تاریخ عرب گرفت و شمار زیادی از اینگونه داستانهای تاریخی پدید آورد چون «فتاة غسان» و «عذراء قریش» و «العجاج»... ولی داستانهای جرجی زیدان بیشتر شیوه روزنامهای دارند، و تحلیل روانی در آنها اندك است. بهقول عمسر الدسوفی «آنها تاریخند در قالب قصه یا قصههایی كه شرایط فنی در آنها كامل نیست. یا بگوئیم تاریخ هستند در حالی كه حقایق را حفظ نكردهاند.»

در کنار داستانهای تاریخی داستانهای دیگری هم در پیرامون مسائل اجتماعی نوشته شد که خوانندگان خود را به اخذ فضیلت و دوری از رذیلت برمی انگیختند چون داستانهای «الهیام فی جنان الشام» و «بنت العصر» و «اسماء» از سلیم البستانی و دو داستان «آدم الجدید» و «حواء الجدیده» از نقو لا حداد. در این داستانها جنبه های موعظه و درس اخلاق بر هنر داستان نویسی می چربد.

بعد از جنگ جهانی اول سیل قصه و داستان بهراه افتاد و تنها در لبنان از نوع داستانهای کوتاه «کان ماکان» میخائیل نعیمه و «علی عهد الامیر» فؤاد البستانی «وجوه و حکایات» مارون عبود و «من اعماق الجبل» صلاح لبکی و «الاساطیر الشرقیه» دالصبی الاعرج» و «قمیص الصوف» توفیق عواد و «عشر قصص» خلیل تقی الدین و کرم البستانی را داریم. از نوع داستانهای بلند «لماذا» از فواد البستانی و «الرغیف» توفیق عواد و «اللقاء» میخائیل نعیمه و چند رمان از کرم ملحم کرم را.

از مشاهیر نویسندگان داستانهای بلند در مصر در این عهد توفیق الحکیم، محمود تیمور و طه حسین هستند.

همهٔ بلاد عربی با فن داستان نویسی آشنایند. و جمع کثیری از نویسندگان بدان مشغول. پارمای از این داستانها عشقی هستند و لبریز از عواطف. پارمای پلیسی هستند و پر از حوادث پارمای اخلاقی هستند و پر از مواعظ و نصایح.

آنچه باعث تأسف است. این است که بعضی از نویسندگان داستانهای کم ارزشی که موجب گرایش مردم به امور پست مادی می شود و جنبه های پلید زندگی انسانی را چون ارتکاب انواع جرائم و راه ارتکاب آنها و عشقهای پست حیوانی و از این قبیل چیزها، می نویسند. شایسته آن است که این نویسندگان برای ملت و کشور خود از عوامل سازندگی باشند نه ویرانگری.

نقد ادبى

در گذشته متعرض نقد ادبی شدیم و آن را از پیدایش آن تا اواخر بههد عباسی تعقیب کردیم. نقد ادبی در دورهٔ عثمانی ناتوان و آشفته بود. در مرحلهٔ اول از عهد نهضت، بهخاطر علاقهای که ناقدان به نجات زبان عربی از سقوط، و باز گرداندن آن به شفافیت و صفا و استحکامش قبل از آنکه دستخوش انحطاط شود، داشتند، نقد ادبی بیشتر جنبهٔ لغوی و نحوی داشت.

اما نقد در حقیقت به صورت علمی و کامل خود پدید نیامد، و از لحاظ فنی به درجه ای عالی نرسید، مگر در این عهد و مخصوصاً بعد از جنگ جهانی اول. آشنا شدن شرق به اسالیب غربی نقد و استفادهٔ دانشجویان از استادانی که از ذوق هنری و فرهنگ مترقی ادب برخوردار بودند و نیز پیشرفت علم روانشناسی و فراخ شدن میدان آزادی در گفتن و نوشتن، تأثیر بلیغی در پرورش نقد ادبی در شرق بهجای نهاد. از این پس نقد ادبی گامهای بلندی برداشت و مقیاسهای عقلی و فلسفی را اساس کار خود قرار داد و بر منطق و موازنه در بعث، متکی شد و بهذکر معلولها و علل آنها می پرداخت، رابطه میان حال و گذشته را بیان می داشت. بیش از قالب به معانی توجه داشت. در قضاوت خود را از دام امیال و هواهای نفسانی شخصی تا زنجا که می توانست می رهانید. تنها به دیدهٔ علم می نگریست تا هر چیز را بدان تراز و بسنجد.

آنچه در آن تردید نمی توان کرد این است که سلیمان البستانی از پیشگامان نقد ادبی به شیوه علمی بود. مقدمه ای که او بر ترجمهٔ «ایلیاد» نوشته سرآغاز ظهور این فن است. بستانی در آن مقدمه یك سلسله تفحصات و تحقیقات تاریخی و علمی و فنی، مبتنی بر فرهنگ وسیع و ذوق والا و مقیاسهایی براساس منطق و فلسفه آورده است. و ما در آتیه آنگاه که از این اثر گرانمایه بحث می کنیم در این باره مشروحتر سخن خواهیم گفت.

نین تردید نمی توان کرد که دکتر طه حسین یکی از مهمترین ارکان نهضت نقد ادبی است. آثار او چونان معلمی آگاه در زمینه های مختلف این فن، به همه دست اندر کاران نقد ادبی در سراسر جهان عرب آموزش داده است.

در لبنان از میخائیل نعیمه وکتابش «الغربال» یاد میکنیم. اوکه از پیشگامان نقد ادبی است و در مجلهٔ «السائح» از سال ۱۹۲۱، مقالاتی نشر داده است. و نیز عمر فاخوری صاحب مقالاتی ارزشمند در «المعرض» و «البیان» و غیر آنهاست او از سال ۱۹۲۴ کار نقد نویسی را آغاز کرده است. و فواد البستانی صاحب سلسله کتابچههای «الروائع» که از سال ۱۹۲۷ آغاز به انتشار آنها نمه د و مارون عبود مرد ابتکار در مباحث روانی و پطرس البستانی صاحب «ادباء العرب» و انیس المقدسی صاحب «امراءالشعر» و «تطور الاسالیب النثریه فی الادب العربی» و جبرائیل جبور صاحب گتاب «عمرین ابی ربیعه» و کتاب «این عبدربه» و ادوار حنین مؤلف کتاب «شوقی علی المسرح» و عبدالله العلایلی صاحب «المعری ذلك المجهول» و بسیاری دیگر که در این راه کوششهای درخور سپاس کرده اند هرچند از جهت بعث و اسالیب علمی خالی از ضعف نبوده اند.

نقد ادبی در مصر پیشرفت شگرفی داشت و بهچنان درجهای از کمال و وسعت نقد ادبی در مصر پیشرفت شگرفی داشت و بهچنان درجهای از کمال و وسعت رسید که در هیچیک از بلاد عرب بدان درجه نرسیده است. مباحث دکتر طه حسین صاحب «الادبالجاهلی» وعباس محمود عقاد صاحب «اینالرومی» وابراهیم عبدالقادر المازنی صاحب «حصاد المشیم» و احمد الشایب صاحب «تاریخ الشعر السیاسی» و «تاریخ النقایض فی الشعرالعربی» و شوقی ضیف صاحب «الفن مذاهبهفی الشعر العربی» و «الفن و مذاهبه فی النثر العربی» میتوانند برای نقد ادبی نمونههای والائی باشند که از جمت علمی و فنی با آنچه امروز در غرب به نام نقد ادبی رایج

است پىملو مىزنند.

سوریه و دیگر بلاد عربی در این مضمار با لبنان و مصر همراه بودهاند، مثلا در سوریه خلیل مردم و محمد کردعلی (۱۹۵۳) صاحب اشتهارند. و همواره این تلاش در بلاد عربی بهچشم میخورد. و زمانی نخواهدگذشت که نقدادبی در عالیترین درجات خود، از حیث علمی، خواهد بود.

برخى مراجع اين دو فصل: انطون غطاس كرم: الرمزية والادب العربى الحديث \_ بيروت ١٩٤٩. عبدالوهاب حموده: التجديد فى الادب المصرى الحديث \_ القاهرة. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى الشعر العربى \_ القاهرة ١٩٤٥ \_ ص ٣٨٠ \_ شوقى ضيف: الفن و مذاهبه في النثر المربي \_ التابية ١٩٤٥ \_ مى ٣٨٠

شوقی ضیف: الفن و مذاهبه فی النثر العربی ــ القاهرة ۱۹۴۶ ــ ص ۲۰۷ ــ ۲۱۱.

مصطفى عبداللطيف السحسرتي: الشعر المعاصر على ضوء النقد الحديث ... القاهرة ١٩٢٨.

عمر الدسوقي: في الادب الحديث \_ القاهرة ١٩۴٨.

انيس المقدسى: اتجاه الادب الحديث الى الطبيعة \_ مجلة المجمع العلمى العربى عدد ك ٢: ١٩٥١.

احمد امين: قصة الادب في العالم \_ الجزء ٣ \_ القاهرة ص ٢٩٣ \_ ٣٤٣.

داب چهارم مشاهیر ادبا

شعر

شيخ ناصيف اليازجي (٥ • ١٨٩ - ١٨٧١ م / ١٢١٤ - ١٢٨٧ ه)

زندگی

ſ

شیخ ناصیف الیازجی در قریهٔ کفرشیما درجنوب بیروت در بیست و پنجم آذار (مارس) ۱۸۰۰ در خانواده ای شریف متولد شد. این خانواده از حوران به مصر مهاجرت کرده بودند ولی بعضی از افراد آن در ساحل لبنان زندگی می کردند. پدر شاعر عبدالله بن ناصیف در زمان خود طبیب مشهوری بود که به روش ابن سینا بیماران را معالجه می نمود ـ گاه نیز به مناسبت برخی حوادث شعری می گفت.

ناصیف کودک هوشیاری بود که خواندن را نزد راهبی به نام متی فراگرفت، پس به مطالعهٔ کتابهایی که دردسترسش بود پرداخت. آنگاه به تفحص در کتابخانه های دیرهای اطراف روی آورد. به سبب حافظهٔ شگرفی که داشت مطالب فراوانی را به خاطر سپرد و آنچه را که بیم از یاد رفتنش بود یادداشت نمود. ناصیف همچنان سرگرم خواندن واستنساخ بود تا آنگاه که در علوم زمان خود به کمال رسید و در نحو و صرف و بیان و لغت و شعر سرآمد شد. هنوز ده ساله بودکه شعر گفتن آغاز کرد و قطعه های زیبایی در زجل سرود.

چون به شانزده سالگی رسید هوش سرشار و معلومات و حسن خط و قدرت شاعریاش در ناحیه زبانزد همگان شد و اغناطیوس پنجم، کشیش بزرگ کاتولیك، او را به مقر خود در دیر القرقفه که بر تپه ای مشرف بر کفرشیما بود دعوت کرد. ناصیف دو سال در خدمت او کار کتابتش را به عهده گرفت و چون کشیش به الزوق در کسروان منتقل شد ناصیف بهخانهٔ خود بازگشت و به مطالعه و حفظ، دل نهاد. در این سالها با موسیقی آشنا شد و طب بالینی را از پدر فرا گرفت. شعر نین می سرود.

چندی بعد امیں بشیر برکسانی که در مقابلش مقاومت میکردند پیروز شد. یازجی جوان از این پیروزی بهطرب آمد و درمدح او قصیدهای پــرشور سرود بااین مطلع:

يمهنيك يمهنيك هذا النصر و الظفر فانعم اذن أنت، بل فلتنعم البشر

امیں را از این قصیده خوش آمد و او را مورد نواخت خویش قرار دادوپساز چہار سال یعنی در سال ۱۸۲۸ به بیتالدین دعوتش کرد.

شاعر در دیوان امیر بزرگ قرار گرفت و بهمدح او شعر میسرود ولی این اشعار بهچاپ نرسیده است، زیرا شاعر چنانکه پسرش شیخ ابراهیم الیازجی گفته است، بهاشعار دوران نوجوانی خود اهمیتی نمیداده است. در قصر امیر، با بسیاری از وزراء دولت و اشراف قوم و علمای زمان آشنا شد.

در سال ۱۸۴۰ امیربشیر از لبنان بیرون رفت و شیخ ناصیف در بیروت ماند. وقتش را به مطالعه و تالیف و مجالست علما و شعرا میگذرانید. سپس با میسیو نهای مذهبی امریکائی آشنا شد. نوشته هایشان را تصحیح میکرد و آنان را در ترجمه کتاب مقدس یاری نمود و چون معلم پطرس البستانی به سال ۱۸۶۳ «المدرسة الوطنیه» را گشود شیخ ناصیف را دعوت بهکارکرد و او در آنجا، ارجوزهای را که در نعو ساخته بود تدریس کرد. و در ویرایش لغتنامهٔ بستانی به نام «محیط المحیط» شرکت جست، ولی تنها به ویرایش جلد اولآن موفق گردید. سپس مدرسهٔ بطریرکی تأسیس شد و شیخ از معدود استادان آن بود. دراین هنگام در دانشگاه امریکائی که برای او پیش آمد خوبی بود، زیرا موفق شد فرهنگهای مدرسی خود را تألیف کند. برای او پیش آمد خوبی بود، زیرا موفق شد فرهنگهای مدرسی خود را تألیف کند. برای او پیش آمد خوبی بود، زیرا موفق شد فرهنگهای مدرسی خود را تألیف کند. برای او پیش آمد خوبی بود، زیرا موفق شد فرهنگهای مدرسی خود را تألیف کند. براین ایام صیت شهرتش اقطار جهان عرب راگرفته بودوستایش نامه ها از همه جا برایش ارسال می شد و طلاب علم به سوی او به راه افتادند تا از سرچشمه میافی برایش ارسال می شد و طلاب علم به سوی او به راه افتادند تا از سرچشمه میافی میآمد.

در شب شانزدهم آذار (مارس) سال ۱۸۶۹ پس از یك سلسله بیماریها به سكته دچار شد و جانب چپ بدنش از كار افتاد، اما هنوز هم شعورش برجا بود و شعر مىسرود و پارهاى از مسائل را حل و فصل مىنمود تا آنگاه كه بهمصيبت مركت فرزند جوانش حبيب دچار شد. تعمل اين رنج را نتوانست در مرئيه او قصيدهاى سرود ولى نتوانست بهپايانش بياورد و در شامكاه هشتم ماه شباط (فوريه) سال ۱۸۷۱ به سكته مغزى دچار شد و زندگىاش پايان يافت. بدين طريق، يازجى پس از يك زندگى لبريز از بزرگوارى و وقار واحتشام وعفت زبان واستقامت ديده

از جهان فروبست.

آلار

ł

ł

¢.

Ę

1

یازجی در لغت و صرف و نحو و معانی و بیان و بدیع و عروض و قافیه و منطق استاد بود و از طب و حقوق و موسیقی اطلاع وسیع داشت. در همهٔ این علوم صاحب تالیفات است جز حقوق که دوست نمی داشت در آن مشهور شود و موسیقی که در نزد عرب به گوش بود و کمتر در آن کتاب می نوشتند. شیخ ناصیف را نیز قصائد فراوانی است در موضوعات کوناگون و قطعه هائی

زجلی که در کودکی سروده بود.

تاليفات او عبارتند از:

در صرف و نعو: «لمعة الطرف في اصول الصرف» و آن ارجوزهاى است کوتاه در علم صرف که خود شرحی برآن نوشته است و در سال ۱۸۵۴ به پایانش آورده و «الجمانه في شرح الغزانه» شرحي است مفصل بر ارجوزهٔ طولاني در علم صرف موسوم به «الغزانه» که در سال ۱۸۶۶ به پایان آمده و «طوق الحمامه» کـ رسالهٔ مختصری است در نحو، خود آن را شرح کرده است. و «اللباب فی اصول، الاعراب»، ارجوزهٔ کوتاهی است در نحو که خود به آن شرح نوشته است و «نار القری فی شرح جوف الفرا»، و آن شرح مفصلی است بر ارجوزهای مفصل که در نحو سروده است. آن را بهسال ۱۸۶۱ پایان داده و «الجوهن الفرد» که رسالهٔ مختصری است در صرف و نحو. این کتاب را مدرسین از بهترین آثاری که دراین فن نوشته شده میدانند. و «عمود الصبح»، آن نیز رساله ای است در نحو که تاباب مفعول آمده و هنوز بهچاپ نرسیده است.

و در علوم معانی: «عقدالجمان» در معانی و بیان و بدیع، که رساله ای موسوم به «نقطة الدائره» در عروض و قافیه برآن افزوده است. و «الطراز المعلم» و آن ارجوزهٔ کوتاهی است در بیان. خود آن را شرح کرده و مبادی اساسی علم بیان را در آن آورده است. و «القطوف الدانيه» و آن رساله مفصلی است در بديع كه هنوز بهچاپ نرسيده است.

• در لغت: شيخ ناصيف اليازجي را رسالة مفصلي است كه به خوا هش كنسول فرانسه در بیروت برای خاورشناس، دوساسی نوشته و حاوی استدراکات و ملاحظات اوست بر چاپ مقامات حریری آن خاورشناس، در آن شروح و تحلیلاتی است در لغت و فروغ آن. این رساله را خاورشناس مهرن Mehren با ترجمهٔ لاتینی آن در شهر ليپزيك منتشر كرده است. همچنين از اوست «جمع الشتات في الاسماء و الصفات» كه بهچاپ نرسيده است.

نین از آثار اوست دراین زمینه «مجمع البحرین» و آن مجموعه شصت مقامه است که چنانکه در مقدمه آورده است میخواسته در آنها تا آنجا که میتواند «فوائد و قواعد و غرائب و شوارد و امثال و حکم و قصص... و نوادر تراکیب و محاسن اسالیب و اسمهائی که بدانها دست نمیتوان یافت مگر بعد از کوشش بسیار» را جمعآوری کند. در ضمن این شصت مقامه، رموز، احاجی، حوادث تاریخی، تفاصیل دقیق از زندگی و مفاخر و غزوات و مآکل و مشارب و ملابس اعراب و رفتار آنها را با غریب ومهمان آورده است.

شیخ ناصیف در مقامات خود از حیث تعمد در سجع و آوردن لغات نامانوس شیوهٔ حریری را برگزیده است. قهرمانان داستان خود را دربادیه به گردش می آورد، چنانکه گویی مولود بیابانهای بی آب و گیاهند، تا بدین وسیله آگاهی دقیق و کامل خود را از آنچه همه پیشوایان عرب می شناخته اند بیان دارد، از این رو در مقامات او رنگ محیط چندان انعکاسی ندارد. داستانهایش علاوه بر آنکه از محیط بیگانه اند به سبب علاقهٔ مفرط نویسنده به فوائد لغوی و تاریخی از حیث هنر داستانی ضعیف هستند. خلاصه آنکه «مجمعالبحرین» مجموعهٔ لغوی عجیبی است مشحون از انواع شعر و اصناف ترکیبها و قوالب تعبیری والفاظ وضعی. بحق دریای پهناوری است و علمای لغت وادب را در آن فوائد است، همچنانکه هرانسانی برحسب توان خود از آن ممتمع می شود.

در منطق: «قطب الصناعه فى اصول المنطق» رسالة كوچكى است به نثر حاوى اصول منطق و انواع قياسات و طرق تعليل، و «التذكره فى اصول المنطق» ارجوزه اى است در مبادى منطق.

در طب: «الحجر الكريم في الطب القديم» و آن ارجوزهاى است كوتاه حاوى برخى نصايح و فوائد و ذكر طرق معالجة باليني.

• دیگر آثار: شیخ ناصیف را نمایشنامه ای است تحت عنوان «هارون الرشید» که در المدرسة البطریر کیهٔ بیروت نمایش داده شده او همچنین در ترجمهٔ «کتاب مقدس» به وسیله پروتستانها و ترجمهٔ «مواعظ یحیای زرین دهان» و تألیف فرهنگ «محیط المحیط» و بسیاری کتب و رسائل شرکت داشته است. همچنین او راست خطابه هایی که در جلسات (الجمعیة السوریه) ایراد کرده و ذکر آن گذشت. نیز خطابه ای در علوم عرب که در آن از معارف این قوم در عصر جاهلی بحث کرده و بحث را تا دورهٔ اسلامی ادامه داده است.

دیگی از آثار اور سالهای است در تاریخ لبنان و در آن ذکر جمعی از امرام و مشایخ و پارهای طوایف چون دروزیان و نصیریه آمده است. همچنین مطالبی دربارهٔ وضع اقتصادی واجتماعی آن سرزمین. این رساله با عباراتی روشن و دور از اغلاق نوشته شده است.

در شعر: یازجی را موشحات و زجلهایی است که در ایام جوانی سروده. این قطعه ها از حیث انتخاب وزن و قرار گرفتن قافیه واسالیب ظریف بیانیی و تصویرهای زیبا و رقت عاطفه از طبع سرشاری حکایت دارند که چون پرورش یافت و بهراه صحیح خود افتاد در عالم شعر، مقامی ارجمند یافت. قصائد اولیه او

دورة نهضت \_ ناصيف اليازجي

Í

Ą

به چاپ ترسید، و از آن جمله ۲۹ قصید، است در مدح امین ملحم الشهابی به نام «المحصنات» و ۲۹ قصید، درمدح امین بشین الشهابی به نام «المحبوکات». توضیح آنکه هن قصید، نیز ۲۹ بیت است.

دیوان شعر یازجی ویراسته به قلم فرزندش شیخ ابراهیم در سه بخش یه چاپ رسیده است.

از ارجوزههای مغتلفی که سروده و از اشعار ایام صباوتش که خود آنمها را حذف کرده ـ که بگذریم دیوان او حاوی غزل و مدح و رثاء و حکمت است.

من غنج عينيك أم من لطف معناك أيدى الهوى أوقعت قلبى بأشراك يا ظبية فى النقا ترعى الخزام به لم تعلمى أن عين الصب تهرعاك روحى فداك، لقد أضنى هواك فتى ما كان يدرى الهوى والله لولاك ورد بغديك أم هذا خضاب دمى فقد أراقت دمى بالسحر عيناك... «از ناز چشمان تو است يا لطافت سيرتت كه دستهاى عشق، دل مرا بهدام افكنده؟

«ای غزال تپههای ریگککه اکنون سرگرم چریدنگلهای وحشی هستی نمیدانی که دیدگان عاشق در تو مینگرد. جانم فدایت، اکنون عشق تو جوانی را از پای افکنده که اگر تو نبودی به

خدا سوگند، هرگز عشق را نمی شناخت. آن گلگونه که به رخساره داری گل سرخ است یا خون من؟ آری خون من است که چشمان تو بهجادویی ریخته است.»

اري خون من الشک ک پېکست و . . . کان ک

موشحات او ملحق به این نوع از غزل اوست. اما نوع دوم از غزل او، چنانکه گفتیم، تغزلهایی استکه در آغاز مدایح یا نامه های منظوم که برای برخی از ادبا و یاران خود سروده، آورده است. این تغزلها مجموعاً ساده و سمهل و از لطافت و عذوبت بهر «ورند، اگرچه اوصاف در آنها همانهایی است که در تغزلهای متقدمین دیده بودیم.

یازجی در آغاز مدیعهای که برای نائب ابراهیم پاشا سروده است چنین میگوید:

أخاف إذا أشار براحتيه لعلمي أن روحي فسي يديه

و یخفق عند نظرته فـؤادی لان سواده مـن مقلتیـه... أریـد سلـوه من كل قلبـی و قلبی لا یطاوعنـی علیـه

«هنگامی که بهدستهایش اشاره میکند میترسم زیرا میدانم که جان من در دستهای اوست.

چون در من مینگرد دلم بهطپش میافتد زیرا سیاهی چشمانش بهاعماق دلم پیوسته است.

برآن سرم که یادش را از دل بهدر کنم، اما دلم دراین کار از مــن فــرمان نمی برد.»

- مدح در زمان یازجی بازاری رایسج داشت. شاعسران چشم به راه حوادث بودند تا نقش رجال دولت را در آنها بیابند، آنگاه به مناسبت قصیده ای قلمی کنند و به شیوهٔ شاعران عصر عباسی در شیپور تملق بدمند.

یازجی امیر بشیر شهابی را هنگامی که در دستگاه او بود مدم میگفت. و چون به بیروت بازگشت دیگر برای او چندان فرقی نمی کرد از پادشاه، والی، کشیش،... همه از مدایح او بهرهمند می شدند. یازجی چون به شیوهٔ کهن مدم می گوید، می کوشد به راه متنبی برود، منتها با در نظر گرفتن شخصیت ممدوح و خصوصیات هرانسان. شعر او در صفا و سهولت و روانی به شعر بحتری می ماند با توجه به اینکه او در سخن خود از بحتری صادق تر است. علاقه شدید یازجی به تقلید و میل به صناعت شعری و ساختن ماده تاریخها که در آن زمان بازاری رایج داشت مجال تفکر و خیال را براو تنگ کرده بود او بیشتر اوقات با پای دیگران راه می-رفت وجز رقابت و همسری، با این شاعر یا آن شاعر، خیالی در سر نمی پخت.

یازجی در ساختن ماده تاریخ استاد است. چه در مدح و چه در غیر آن. مارون عبود میگوید «ماده تاریخسازی از معجزات روزگار شیخ بود و بازاری رایج داشت. چنانکه ماده تاریخهای او مقابر و قصور را پر کرده است و نه تنها دراین موارد بلکه عروسیها و تولدها نیز از ماده تاریخهای او بی بهره نبودند. در واقع پادشاهان یک ماده تاریخ را از صدها و هزارها قصیده بیشتر دوست میداشتند... و یازجی در این فن در میان شاعران یکتا بود.»

یازجی در تاریخ جلوس سلطان عبدالعزیز دو بیت سروده که هرمصراعی خود تاریخی را در بر دارد و مجموعه حروف نقطهدار در هربیت تاریخی است و مجموعه حروف بینقطه در هربیت تاریخی است و مجموعه حروف نقطهدار و بینقطه باز تاریخی و تا ۲۸ ماده تاریخ از آن استخراج میشود.

و آن این است:

عبدالعــزيز روى جــاها مؤرخه يهدى حساب جميل البشر للبشر فرعاً لعثمان ملك الال غر بــه لا زال بالخير يهدى كامل الوطر

1

A.

ــ رثاء یازجی در رثاء بردیگر شاعران معاصرش حتیآنهاکه ازپیاو آمدهاند برتریدارد. رثاءهای و ناله هایی استکه از اعمال روح پر می کشندو از بدبینی و اندرز خالی نیستند. او در مراثی خود می کوشد چهرهٔ و اقعی زندگی را بی پرده نشان دهد. یازجی همواره رثاء را تاس حد حکمت و دعوت به اعتبار از مرگ رفتگان، سوق می دهد:

ما زال كل ابن أنثى مندفطرته فريسة بين أيـدى الموت ترتعد للموت كل أب فوق التراب مشى و كـل أم و ما ربت ومـا تلد

«هرانسانی از آغاز پیدایشش طعمهای است که در برابر مرگ برخود میلرزد. هرپدری که برروی زمین راه میرود و هر مادری وهرچه میپرورد یا میزاید طعمهٔ مرگند.»

یا این بیت: للموت یولد منا کل مولود یا ایما الام ربی الطفل للدود «هر مولودی که از ما بهدنیا میآید برای مردن است. ای مادر کودکت را برای خورش کرمها پرورش بده.»

شیخ ناصیف مراثی خود را با ابیاتی حکمت آمیز در زوال دنیا وسطوت مرگ: آنکه به هنگام ربودن فرقی میان پیرو جوان و عالم و جاهل وخرد و کلان، نمی-شناسد آغاز میکند، آنگاه با آه و حسرت به بیان فضائل و مناقب در گذشته گریز میزند سپس ابیاتی در تسلیت خویشاوندان و بستگان او میآورد و قصیدهٔ خود را با ابیاتی حکمت آمیز که به تسلیم در برابر ارادهٔ خداوند منتهی میشود، پایان میدهد. و این حسرت و اندوه هرگاه که در گذشته، از نزدیکان یا دوستانش بوده باشد شدت میگیرد. چنانکه در قصیدهای در رثاء دوستش مارون النقاش که در سال ۱۸۵۵ در ترسیس وفات کرده، آشکار است، آنجا که میگویه:

من القلوب و عاش العزن والضرم مات العبيب الـذي مات السرور بـه وجدة و ترعجنا الاوترار والنغم من بعده صار صوت النوح يطربنا يبقمى وفمي كمممل جسم بعمده سقم مضيى وفسى كسل قلب بعيده كمسد فكل قلب به من فقده ألم . . كأنه من قلروب الناس مقتطع فحبذا اليوم ذاك البعد والقدم. قد كنت اشكو بعداد الدار من قدم دمعاً فمثلك من يبكس عليه دم ... ما انصفتك جفونسي وهسي بساكية لكن أحب الى اسماعنا الصممم حيق علينا رئياء فيك ننشده امحو المداد بدمعي و هو ينسجم اكادمن فرط لمفسى حين اكتبه

«مرد آن دوست که با مرک او شادمانی در دلها بمرد واندوه و آه سوزان

برجای ماند.

پس از او آواز سوکواران ما را به وجد میآورد و نغمهسازها و آوازها دل تنگمان سازد.

رفت در حالی که در هر دلی نشان اندوه او برجای ماند و هرتنی از فراق بیمار.

گویی که او پارهای از دل مردم بود که اکنون هردلی از فقدان او به الم دچار گشته.

پیش از این از دوری خانه شکایت داشتم، خوشا آن روزگاران و آن دوری. وقتی چشمانم به گریه برای تو اشك میبارند حق تو را ادا نمیکنند، که در مرگئ چون توئی باید خون گریست.

مرثیه ای که برای تو می سراییم حقی است برگردن ما، ولی دوست تر آن داشتیم که گوشمان رثای تو را نمی شنید.

از شدت افسوس هنگامی که برایش مرثیه می سرایم، با اشك چشمم نوشته ام را می زدایم.»

ناصيف اليازجى شاعر حكمت است. او را دراين باب ارجوز،اى است بااين مطلع:

انی لقد جربت أخلاق الوری حتی عرفت ما بدا وما اختفی

اما بیشتر اشعار حکمت آمیز او در مطالع مدایح و میراثی اوست. او در حکمیات خود به اقوال ماثوره و آنچه بر زبان مردم از امثال و عبر تها جاری می شود و آنچه خود در تجارب زندگیش کسب کرده تکیه می کند و همه این معانی را در قالب ابیاتی نرم آهنگ و سهل و روان ومحکم می ریزد. حکمیات اواز دیگر اشعارش مشهورت و بیشتر برزبان مردم جاری است. مارون عبود پس از مقایسه او با متنبی نرمی و ملایمت او و خشونت و سطوت متنبی این دو بیت را مثال می آورد که چه نیکو گفته است:

| فاجعل لرجليك أطواقا من الزرد | سمی تـــد الکــلب فی ایام دولته |
|------------------------------|---------------------------------|
| فهو الحريص على أثوابه الجدد  | الترتج الغيرمن ذي نعمة حدثت     |

«چون سگی را در ایسام دولتش دیدی باید که برپایت حلقه های زره افکنی. از تازه به دوران رسیده امید خیر نداشته باش که او آزمند جامه های تازهٔ خویش است.»

در ارزیابی شخصیت او مارون عبود چنین مینویسد: «شیخ ما که خدایش بیامرزد تنها از کتب قدیم الهام میگیرد نه غیر آنها. او در هسرچه میسراید و

Í

ł

ĥ

ţ

می نویسد، زعیم مقلدان زمان خود است. در این زعامت او را منازعی نیست. یازجی چون ذاتی است مجرد از زمان ومکان، زیرا شعر او به هیچ یک از آندو پیوسته نیست. کسی که نداند که او در کفر شیما زاده شده و به جوانی رسیده ودر بیت الدین سن کهولت را دریافته ودر بیروت پای به مرحله پیری نهاده پندار د که از فرزندان نجدویمن است. همین بس که او در «مجمع البحرین» خود مقامه ای به نام «المقامة اللبنانيه» نوشته ولى از آن بوى لبنان بهمشام نمى رسد. و در اين تعجبی نیست زیرا شیخ یازجی در معارف خود تنگئ میدان بود و بهزبان و ادبیات عربي منحصر میشد. حتی آگاهی او از محیطی که در آن میزیست نیز اندك بود، جن آندکی از نواحی لبنان را نمی شناخت، آنهم خود را از آن بیرون کشیده بود تا در محیطی و همی که شاعران و نویسندگان عرب برای او ساخته بودند زندگی کند. باید این نکته را هم بیفزاییم که او در عصری میزیست که آغاز گرایش به دب قدیم عربی بود و تنها نویسنده و شاعری مورد تأیید ادبا بود که آثار قدما را نیکو تقليد كند. زيرا ادبيات، تازه از آن عصر انعطاط رسته بود. از اين گذشته ناصيف اليازجى مىخواست اين عقيده را كه مى گفتند عربيت نصرانى مآب نمى شود، باطل کند. بنابراین تمام همتش این بود تا دانش خود را در لغت ودیگر علوم عرب بهرخ دیگران کشد و با مشهورترین نویسندگان و شعرا که در درخشندهترین اعصار ادب عربی میزیسته اند به رقابت برخیزد. اینها سبب شد که یازجی جامهٔ تقلید و سنتگرایی برتن کند بلکه پیشوای این فرقه در قرن نوزدهم گردد و تمام المهامات هنری خود را از آن مبدأ فرا گیرد. این تقلیدگری مانع آن شد که آفاق خیالش گسترش یابد، ولی مانع آن نشد که شخصیت علمی او پنهان ماند. یازجی بیش از ادبای دیگر در ارتقاء صناعت نویسندگی وانشاء ورهانیدن آن دو از عوارض انحطاط و رکالت ترکیب و تعقید اسالیب به سهولت تعبیر وانسجام و شفافیت و صفا، سمم داشته است. افزون بر این تألیفات متعدد او در علوم گوناگون دانشپژوهان را از مراجعه به کتب قدیمی عاری از نظم و ترتیب و نسخههای تحریف شده و پرغلط خطی نجات بخشید. آن روز که جنازهٔ او را تشییع میکردند جوانان دانشجوی لبنان هریک کتابی از آثار او را در دست داشتند.

یازجی نه تنها از اساتید بیروت، بلکه بزرگترین استادی بود که در مکتب او گروهی از ارباب قلم کسب فیض کردند و به ارشاد و راهنمایی او راه خود را یافتند و آثار گرانبها پدید آوردند. یازجی شعلهای بود که در ضمیر مردم لبنان درخشید و به آنان نشان داد که می توانند در این مضمار گامهای بلندی بردارند.

## برخي مراجع:

عيسى اسكندر المعلوف: الغرر التاريخية فى الاسرة اليازجية – الجزء الاول. دير المخلص: ١٩۴٥ – ص ۶ – ۴۵. جرجى زيدان: مشاهيرالشرق، الجزء الثانى، القاهرة ١٩٢٢ – ص ١٣ – ٢١. فؤاد افرام البستانى: الشيخ ناصيف اليازجى ــ الروائع ٢١ ــ بيروت ١٩٢٩. الاب نقولا ابوهنا: الشيخ ناصيف اليازجى ــ المسرة ١٥ ــ (١٩٢٩). مقدمة النبذة الاولى من ديوان الشيخ ناصيف. المكشوف: العددان ٢٢۶ و ٢٢٢ من السنة ١٩۴۶.

## فصل دوم معمود سامی البارودی – حفنی ناصف – اسماعیل صبری – حافظ ابراهیم

معمود سامی البارودی (۱۸۳۸ – ۱۹۰۴ م/ ۱۲۵۵ – ۱۳۲۲ ۵) زندگی

محمود سامی البارودی در قاهره متولد شد. پدرش نسب به ممالیك چركسی برجی می رسانید. محمود هفتساله بود كه پدر را از دست داد. یكی از خویشاوندان به تعلیم او همت گماشت. به مدرسهٔ نظام رفت و چون فارغ التحصیل شد افسری آشنا به فنون جنگی بود. همچنین به ادب و مطالعه آثار ادبی مولع بود دو اوین شعرا را میخواند و با ادبای معاصر خود آمیزش داشت. در این آمیز شها بود كه طبعش شكفته شد وزبانش استقامت گرفت، در حدود بیست سالگی به نظم شعر پرداخت.

بارودی از آن پس به یک رشته مسافرتها دست زد. به آستانه رفت ودر آنجا زبان ترکی و فارسی را نیکو فرا گرفت. در این سفر به خدیوی اسماعیل پیوست. او به مصرش بازگردانید و به خدمت در سپاهش واداشت. بارودی سپس به فرانسه وانگلستان سفر کرد تا در فنون نظامی آنها مطالعه کند ودر جنگی که میان عثمانیها و بالکان در گرفته بود، شرکت جست. خدمات او موجب شد که درکارهای نظامی ودولتی به مناصب عالی رسد. چون انقلاب عرابیپاشا در گرفت معمود سامی از کسانی بود که در آن شرکت جست و سپس با دیگر انقلابیون به جزیره سامی از کسانی بود که در آن شرکت جست و سپس با دیگر انقلابیون به جزیره انگلیسی ومکاتبه با برخی از ادبا پرداخت. در این سالها خاطرات غمانگیز خور را در قالب شعرهایی زیبا ریخت تا برای خودش تسلی باشد و برای زمانش راهنما در قالب شعرهایی زیبا ریخت تا برای خودش تسلی باشد و برای زمانش راهنما به نهضتی در جهان شعر. خذیو عباس دوم او را اجازت داد تا به مصر باز گیردد. در مصر، پنج سال باقیماندهٔ عمرش را به نظم شعر و جمعآوری آثار خود و مطالعه پرداخت تا در سال ۱۹۰۴ بدرود حیات گفت.

بارودی در ایام جوانی همتی عالی و ایدآلی وسیع داشت و بهلهو و لعب مشتاق. جوانی و جاه ومال او را بهیک زندگی همراه با بیبندوباری کشیده بود. مردی مهربان، در دوستی صادق واز حیث شجاعت و صراحت مورد ستایش بود.

بارودی از مطالعـهٔ دیوانهـای شعـر و بهیاری ذوق سرشار خـویش به فرهنگ ومعارف این صناعت نیک آشنا شد. او نه به کسب لغت می پرداخت و نه به آموختن قواعد صرف و نحو عربی توجه داشت، بلکه از راه مطالعه وسماع به شیوهٔ ترکیب کلمات در این زبان آگاه شده بود ومواضع رفع و نصب وجر را به خوبی می شناخت از اینرو هرچه می خواند یا می نوشت از خطا مصون واز لحن به دور بود.

او مقدار کثیری از اخبار عرب و حکایات آن قوم را برمحفوظات شعریخود افزوده بود. نیز از فرهنگهای ملل بیگانه چون ترکی و فارسی وانگلیسی آنقدر که در توسعهٔ خیال و لطافت ذوق او اثر بگذارند مطالعه کرده بود.. همچنین زندگی پرماجرای او و سفرها و تبعیدهایش از عوامل بارور شدن شعر او از عناصر فردی است.

آثار

بارودی را دیوانی است در دوجلد حاوی همان موضوعات سنتی چون مدح و تغزل و فغی و حماسه و بعضی موضوعات جدید، در امرور سیاسی واوصاف و انتقادات اجتماعی. نیز چهار مجموعهٔ شعری موسوم به «مختارات البارودی» که درآن برگزیدههایی از شعر عصر عباسی را گرد آورده است.

بارودی چارهای نداشت جز آنکه به تقلید از شعری برخیزد که طبعش بدان پرورش یافته و حافظه و خیالش از زیباییهای آن پر شده بود. از اینرو او در اسالیب و معانی بهراه قدما میرفت و در اغراض و هدفها برسیرهٔ آنها. او نیسز بر اطلال و دمن میایستد و به یاد یار سفر کرده میگرید و از نجد و تپههای رمل و حیوانات صحرا و آثار خانهٔ محبوب و باران و برق سخن میگوید وژن را به کاو وحشیو آهو تشبیه میکند. تعابیرش نشانی از تعابیر قدما همراه یا قدرت کلامی را برمیگزیند که آنها برمیگزیدند. ولی تقلید او از قدما همراه یا قدرت نمایی در شعر و بهسوی هدفی سودمند است. تا آنجا که اشعار سنتی او از اشعار از بهشیوه نوین مفیدتر افتاده است. زیرا او به شاعران معاصر خود این یقین را ارزانی داشت که میتوان به شاعران عباسی و مخضرمین و جاهلیین اقتدا کرد و در ارزانی داشت که میتوان به شاعران عباسی و مخضرمین و جاهلیین اقتدا کرد و در ارزانی داشت که میتوان معاصر او به جنین اعتماد به نفسی نیاز داشتند و همین اعتماد به نفس بود که در دوره های بعد آنان را به استقلال راه نمود و از قیود تقلید رهایی بخشید. بارودی خود از نخستین کسانی بود که دریافت که شعرش در برابر زمان وظیفه ای برعهده دارد و تقلید از قدما در تمام شئون واجب نیست. واگر از موضوعاتی که در آنها راه تقلید را پیموده است صرف نظر کنیم در دیوان او اغراض و موضوعات نوین و اسالیب ابتکاری فراوان می بینیم.

شخصیت بارودی در تمام مراحل متعدد زندگیاش در شعر او پدیدار است. چه آنگاه که براو روحیهٔ سپاهیگری غلبه داشت و چه آنگاه که به نومیدی وزهد گرائید و چه آنگاه که بهنوشخواری و لذتجوئی و بی بندو باری افتاده بود. از این رو در میان اشعار اوگاه نعره سردار سخت دلی را در میان صدای برخورد سلاحها و گیرودار نبرد می شنویم که می گوید:

وأصبحت فى أرض يحاربها القطا و ترهبها الجنان وهى سوارح تصيح بها الاصداء فى غسق الدجى صياح الثكالى هيجتها النوائح مدافعنا نصب العدى، و مشاتنا قيام، تليما الصافنات القوارح

«در سرزمینی افتادم که قطا نیز در آن سرگردان شود، و غولان از آن بیمناك گردند.

در آنجا در تاریکی شب فریادهائی بگوش میرسید، چون فریاد زنی داغ دیده که نوحه گرانش برانگیخته باشد.

توپیهای ما به دشمن نشانه رفته بود و پیاده نظام برپا ایستاده بود در کنار آنها سواران تیزتک ما.»

و گاه صدای مستانهٔ او را از گوشه باغی دلاویز میشنویم:

أدر الكأس يا نديم وهات و اسقنيها على جبين الغداة شاق سمعى الغناء فىرونىق الفجر و سجع الطيور فى العذبات «اى نديم جام بەكردش آور و به من ده، در اين چاشتگاه مرا از مى سيراب كن.

گوشم در طراوت صبحگاهی به آوای ساز و نغمه پرندگان برشاخسارها مشتاق است.»

پوشیده نماند که بارودی همچنین برتصویر زمان خود زمانی که در آن زندگی میکند توانی شگرف دارد. همچنانکه در مدایح او بعضی حوادث تاریخی آمده است. در وصفهایش نشانههایی از پدیدههای صنعتی ودر اشعار اجتماعیاش از جنبش قوم عرب در جنگها و انقلابها و نیز وضع اخلاقی آن قوم سخن رفته است. در مطاوی قصائد وقطعات او ابیاتی در وصف قوهٔ برق، لکوموتیوها، زندانها آثار باستانی مصر و مناظر جنگی فراوان توان یافت. واین باب تازه ای است که در ادب گشوده شده که ارزش خود را از نگرش فردی شاعر و نوع آن پدیده و تشبیهاتی منتزع از عین حقیقت به دست آورده است. بارودی در حماسه های خود و اشعار تحریض کننده اش آمال ملت و عطش او را به آزادی و عشق و علاقه اش را به عدالت و شوری و مساوات بیان می کند واین موضوعات در میان اشعار معاصران هم و طنش تا آن زمان سابقه نداشت و او بود که باب این مباحث را در شعر گشود و را ه گشای شاعرانی چون حافظ ابراهیم و شوقی ودیگر میهن پرستان شد.

بارودی مبتکر نوعی انتقاد اجتماعی است به صورت طنز و هجا در آن عیوب جامعه را به صورتی زنده و توجهانگیز بیان میکند و سپس به اصلاح آن عیوب دعوت می نماید. اینگونه انتقادات او برخی از شعرای بزرگت جمهان چون شکسپیر و مولیر را به یاد می آورند که معایب نوع بشر را در یك یا چند تن از شخصیتمای داستان با طنزهای خود مجسم می کردند.

بارودی مفتون جمال طبیعت بود. هرخطی از خطوط آن برایش معدر المهام بود. آنچه در توصیفهای بارودی تازگی دارد استقلال آنمهاست. بدین معنی که از آغاز تا انجام قصیده جز وصف آن موضوع، وصف موضوع دیگری نیامده است. او در هرقصیده ای یکی از پدیده های طبیعت را می سراید و آنم چیزی است که او با چشم خود آن را مشاهده کرده است و به صورت شخصی و فردی تحت تأثیر آن قرار گرفته است، هرچند از پاره ای لغزشها خالی نیست. زیباترین وصفهای بارودی آنمهاست که موضوع آن شبهای توفانی و بارانی، ستارگان، مناظر دهکده ها و پرندگان است.

زیات دربارهٔ بارودی، به عنوان شاعر نهضت، می گوید که «فضیلت امرؤالقیس در تمهید شعن بود و آن را به صورت قصیده در آورد. و فضیلت بشار در این بود که شعن را ترقی داد و نیکو ساخت و فضیلت بارودی در این استکه به شعن زندگی دوباره بخشید.» ولی بارودی را این فضیلت بس که افکار را بیدار کرد و آنها را به آن حیات پر طپشی که در زیر خرابه های زبان عربی همچنان پنهان مانده بود، سوق داد. در معنی او نخستین کسی بود که شعرش چون آرزویی در قرایح ادبا درخشید و رگز انس را به حرکت بدل کرد و از ادبیات برانگیزنده نمونهٔ کاملی در براز معنی و بعد تعلیل و ابتکارات رائع و تصاویر مبتکرانه به زیبایی خود را از عمق معانی و بعد تعلیل و ابتکارات رائع و تصاویر مبتکرانه به بهدست نیاورده است، بلکه آنچه از زیبائی حاصل کرده به خاطی دو چیز است: گرفتن معانی واغراض از زمان، و قالب استوار از شیوهٔ کهن بیان و عروبت اسالیب. این معانی واغراض از زمان، و قالب استوار از شیوهٔ کهن بیان و عروبت اسالیب. این معانی واغراض از زمان، و قالب استوار از شیوهٔ کهن بیان و عروبت اسالیب. این معانی واغراض از زمان، و زوق پرورش یافتهٔ او در پرتو جمال شعری در خاطر اندوخته معانی واغراض از زمان و زوق پرورش یافتهٔ او در پرتو جمال شعری در خاطر اندوخته موفقیت مولود موادی است که شاعر از شعر والا و صعیح قدیم در خاطر اندوخته و نیز شعورواحساس فیاض و ذوق پرورش یافتهٔ او در پرتو جمال شعری حفنی ناصف (۱۸۵۶–۱۹۱۹ م / ۱۲۷۲–۱۳۳۸ ۵)

زندگی حفنی ناصف در برکةالعج در اطراف قاهره متولد شد. در خردی پدر را از دست داد. دایی وجدهاش تربیت او را به عهده گرفتند. در مکتبخانه های روستا خواندن آموخت. روزی از معلمش که او را سخت تنبیه میکرد بگریخت تا بالاخره از الازهر سر در آورد. سیزده سال درآنجا به تحصیل اشتغال داشت. سپس به مدرسهٔ دارالعلوم رفت و چون فارغالتحصیل شد به عنوان مدرس در المعاهد الامیریه و سپس مدرسة العقوق تعیین گردید. چندی بعد در محاکم دادگستری گاه به قضاوت نشست و گاه به وکالت پرداخت. در پایان سر بازرس زبان عربی دروزارت معارف بود. به سال ۱۹۱۹ جهان را وداع گفت.

آثار

از حفنی ناصف یك دوره كتابهای مدرسهای در نحو و بلاغت برجای مانده است و از اوست كتاب «ممیزات لغةالعرب». این كتاب را به كنفرانس خاور شناسان كه در سال ۱۸۸۶ در وین تشكیل شده بود تقدیم كرد. نیز از آثار اوست «حیاة اللغة العربیه» كه مجموعهٔ دروسی است كه در دانشگاه مصر تقریر كرده است وآثار دیگری در بدیع و منطق و زبان عامیانه و مجموعهٔ رسائل او ودیوان شعراو. هنوز همه آثار حفنی ناصف به چاپ نرسیده است.

حفنی ناصف در لغت عرب مهارت داشت و به دقایق و فنون آن آگاه بود. علاوه براین بدیمه گوی و حاضر جواب بود. نکته گویی و شوخ طبعی را دوست میداشت. و نثر خود را از این نکته ها و لطیفه های پر می کرد. در پاره ای از رسائل خود شیوهٔ نگارش قاضی الفاضل و نویسندگان پایان عصر عباسی را اقتفا می کرد. و به سجع و بدیع مشتاق بود ولی در نوشته های دیگر خود از این طریق بازگشت و نثر روان و مرسل را به کار گرفت. اما شعرش چندان مطبوع نیست. گونه ای از نثر منظوم است و با آنکه از نکته های شیوا و شوخ طبعیهای او مشحون است از شکوه و جمال فنی عاری است. سهمی که حفنی ناصف در نهضت دارد قائم برآثار منثور اوست نه منظوم.

> اسماعیل صبری (۱۸۵۴–۱۹۲۳ م / ۱۲۷۱–۱۳۴۲ <sup>ه</sup>) زندگی

در مصر متولد شد و در آنجا پرورش یافت. پس از طی مدارج ابتدایی و متوسطه از مدرسهٔ حقوق فارغالتحصیل شد و با جمعی از دانشجویانی که بهخارج اعزام شده بودند، بهفرانسه رفت و از دانشگاه «اکس» دانشنامهٔ حقوق گرفت و چون بهمصر بازگشت به کار قضا و دیگر مشاغل دولتی پرداخت و بهاستانداری اسکندریه رسید و مدتی نیز معاونت وزارت دادگستری را به عهده گرفت. در شصت سالگی از کار کناره جست و در خانه نشست. از آن پس خانهاش مقصد شاعران گردید، صبری در آنجا اشعار شاعران را می شنید و موارد ضعفشان را می نمود. در پایان عمر به بیماری قلبی دچار شد و درسن ۶۹ سالگی دیده از جمهان فروبست.

### آثار

اسماعیل صبری کم گوی و گزیده گوی بود اوراست قطعههایی کوتاه در دو یا سه تا شش بیت و بعضی قصائد طولانی در باب عشق، و دوستی و حـوادث و سیاست و مرگئ.

اسماعیل صبری را در شعر ذوقی سرشار بود، علاوه بر آن احساسی لطیف و بیانی دلاویز داشت. در آغاز بهشیوهٔ پیشینیان شعر میگفت. سرمشق کارهایش اشعاری بود که در مجلهٔ «روضةالمدارس المصریه» چاپ میشد. ولی سفرش به فرانسه و آگاهی او از ادبیات بیگانه در او نیك مؤثر افتاد و چون بازگشت چونان زنبوری که از گلستان به کندو بازگردد شهد عطر آگین ادب و هنر غرب را به همراه داشت. اسماعیل صبری هیچگاه شعر را به عنوان صناعت و حرفه ای نیذیرفت شعر انعکاس صدای جان او بود. در سنین بالاتر در شعرش شکوفایی خاصی پدید آمد. الفاظش در عین سهولت پربار از معانی و مضامین و خیال بودند چنانکه گوید:

عبر كلمها الليالمي و لكن اين من يفتح الكتاب و يقرأ «همهٔ شبها عبرت است، ولى كجاست آنكه اين كتاب را بگشايد و بخواند.»

موسیقی شعرش روان و طربانگیز است، بسیاری از خوانندگان اشعار او را بردیگران ترجیح میدهند. زیرا شعر او از لطافت و ملایمت مشحون است. صبری شاعر ذوق است، شاعر قوت نیست. در بسیاری از قطعات خود سخت موفق بوده در آنها ابداعات فراوان دارد.

# حافظ ابراهیم (۱۸۷۱\_۱۹۳۲ م / ۱۲۷۸\_۱۳۵۱ ه)

### زندگی

محمد حافظ بن ابراهیم فهمی در دیروط، در مصر متولد شد. مادرش ترک بود پدرش پیشهٔ مهندسی داشت. در کودکی پدر را از دست داد و تحت سرپرستی داییهایش در قاهره پرورش یافت. دورهٔ ابتدایی و متوسطه را در قاهره به پایان آورد. مدتی در طنطا سکونت گزید. در آنجا شعر میگفت و مطالعه میکرد. سپس بهمدرسه نظام رفت و بهدرجهٔ افسری رسید. در حملهٔ ارتش مصر به سودان او را نیز به سودان فرستادند. در سودان زندگی براو تلخ شد. پس با گروهی از افسران

دورة نهضت \_ حافظ ابراهيم

قیام کرد و کارش به دادگاه کشید. به اخراج از ارتش محکوم شد و به مصر بازگشت و از آن پس با شعراء و ادبا دمساز گردید. در این سالمها بود که با شیخ محمد عبده آشنا شد و از خرمن علم و ادب او خوشه ها چید. در سال ۱۹۱۱ به ریاست بخش ادبی دارالکتب المصریه برگزیده شد. در این شغل زندگی اش سر و سامان گرفت. در سال ۱۹۳۲ دیده از جمهان فروبست. حافظ ابراهیم مردی نیکخر و مهربان و در دوستی امین و فریادرس بود. در عین شور بختی و تلخکامی نکته گو و شوخ طبع و گشاده رو بود. هوش سرشار و حافظه نیرومندش او را به فراگرفتن معلومات بسیار یاری نموده بودند.

آلار

1

(

(

ľ

Ĺ

(

حافظ ابراهیم را در نثر کتابی است موسوم به «لیالی سطیح» نیز قسمتهایی از بینوایان ویکتور هوگو را بهعربی ترجمه کرده است. همچنین با همکاری خلیل مطران کتاب «خلاصهای از اقتصاد سیاسی» اثر Leray Beaulien را ترجمه کسرده است. دیوان شعر او در سه جلد بهچاپ رسیده. او علاوه براغراض سنتی شعر در زمینههای اقتصادی و سیاسی نیز قصائد فراوان دارد.

حافظ ابراهیم شاعر عاطفه است، شاعر اجتماع است و شاعر موسیقی
 است.

او را شاعر عاطفه میگوییم، زیرا با احساس لطیف خود، آلام وانواع خواری و نومیدی را به تجربه شخصی خود دریافته، و شعر خود را از وصف آرزوها و رنجهایش از دلتنگیاش از حسرتش برآن خوشبختی و مقامی که از دست داده بود، از خشمش و از شرح کید و حیلهٔ مردم پر کرده است. حافظ ابراهیم چنان نبود که تنها رنج خود را حس کند و از آلام دیگران غافل بماند.

او در تمام مصائب ملتش با آنها شریك بود، فریاد مظلومان و شیون در دمندان را می شنید. حتی می توان گفت حد و مرز اقلیمی و موانع قومی و دینی از شمول عاطفه او نكاست. عاطفهٔ او همهٔ نوع بشر را دربر می گرفت و نالهٔ زار انسانهای رنج كشیده از دورترین نقاط عالم در شعر ش انعكاس داشت.

حافظ ابراهیم شاعر جامعه بود او در مسائل اجتماعی از آثار خارجی چیزی نخوانده بود. هرچه دریافته بود به تجربهٔ شخصی و ملاحظات مستقیم خود در اثر آمیزش با تودهٔ مردم و همدمی باپیشوایان فکر بخصوص امام محمد عبده دریافته بود. و همچنین گرایش به تودههای مردم و حس میهن دوستی و عاطفهٔ دینی او بود که او را به میدان مبارزه در راه ارتقاء و شکوفایی ملت خود کشانید. شاعر ما هرچند از میدانهای جنگ به دور بوده است، ولی با سلاح شعرش در میدانهای گسترده تری رزمیده است. او به گذشته بازگشت و در پیرامون زندگی عمر و علی وغیره منظومه هایی ساخت و به نیروی آنها رغبت به مبارزه را در نفوس قوم عرب بازگردانید. و به زمان حال پرداخت و برقوم خود بانگ زد، تا در برابر بیماری تفرقه و دخالت اجانب در مصالح ملت بایستند و آنها را به تهذیب اخلاق و تعمیم برادری و تعلیم جوانان و اشاعهٔ معارف و فرهنگ و کارهای عمرانی دعوت می کرد. قدم در راه شیخ محمد عبده نهاد و از زندگی اونمونههای راستین فداکاری و اخلاص تمام را اقتباس کرد و به آینده نظر انداخت و به آمال ملت مصر و جهان عرب با زبانی پر طپش و حماسی و روشن به پرتو امید و اعتقاد راسخ تغنی کرد. برای میهن خود صورتی جذاب ساخت که همتها را برمی انگیخت و دلها را به شوق می آورد. صدایش در صدای بارودی و شوقی افتاد و بعق در خور لقب «شاعر نیل» گردید. ولی این نکته نیز گفتنی است که نعمت و راحتی که در آخرین منصبش در دار الکتب المصریه بدان رسید از جوشش حماسه گونهٔ شعر او فروکاست و شعرش دستخوش سستی گردید.

حافظ ابراهیم شاعر موسیقی است، تاریخ برای ما از تأثیر شگرفی که خواندن شعر او در مستمعانش داشت صحنههایی را ضبط کرده است. مسلم است که معاصرانش، نمیتوانستهاند به هنگام قضاوت دربارهٔ شعر او از این تأثیر به دور بوده باشند. اما اکنون که تاریخ، حافظ و معاصرانش را درهم نوردیده است، می توانیم با آسودگی به آثار او نظری نقادانه بیفکنیم. ناقدان متفقاند که شعر حافظ ابراهیم از جنبهٔ مضمون خالی از زیبایی است و الهام خیال در آن اندک است. پس آنچه باقی میماند ایناست که بگوییم جمال شعر او در قوت عاطفه و موسیقی الفاظ اوست. در باب عاطفه، بیش از این سخن گفتیم. اما موسیقی در شعر حافظ چیزی جز انعکاس شخصیت و نتیجهٔ فرهنگش نیست. بخشی از زندگی او در شوربختی و بینوایی گذشته بود، روح محزون او ریشه آرزوها و امیدهای خشکیده بود، و دل او جای برخورد و کشمکش عواطف متناقص و چشمانش برای بینوائی و بدبختی ملتش و وطنش و همه بشریت میگریست.

او مرد قلق و اضطراب بود، از این رو هیچ کاری را به پایان نمی آورد و در قضایا بهدقت نمی نگریست. در شعر ساده ترین قالبها را برمی گزید و در درون خود پی صید معانی فرو نمی رفت و در صدد خلق تصاویر نبود پس کلام خود را پر از طنین الفاظ می ساخت. معارف و معلوماتش را عمقی نبود شاگرد آن گروه از شاعران عصر عباسی بود که لفظ را برمعنی ترجیح می نهادند. قدرت حافظه وکثرت مطالعات او برایش از الفاظ و ترکیبات و سرمشقهای اسلاف گنجینه ای فراهم ساخته بود و او از آن میان هرچه را با موسیقی کلامش مناسب می یافت برمی گزید.

برخي مراجع:

عمر الدسوقى: فى الادب الحديث ـ القاهر، ١٩۴٨. عبد الوهاب حمودة: التجديد فى الادب المصرى الحديث ـ القاهره. عباس محمود العقاد: شعراء مصر. ـ القاهر، ١٩٣٧.

(

(

حسن كامل الصيرفى: حافظ و شوقى \_ القاهر، ١٩۴٩. احمد عبيد: ذكرى الشاعرين \_ دمشق. طه حسين: حافظ و شوقى \_ القاهر، ١٩٣٣. مصطفى زيد: أدب مصر الحديث \_ القاهر، ١٩٣٩ ص ٨٠ \_ ٨٧.

زندگى

احمد شوقی در سال ۱۸۶۸ در زمان خدیو اسماعیل، در یک خانواده که پدر کرد و مادر ترک و جدهٔ پدری چرکس و جدهٔ مادری یونانی بود متولد شد. شوقی چهارساله بود که بهمدرسه ابتدایی رفت و سپس به دورهٔ آمادگی وارد شد و هنوز به پانزدهسالگی نرسیده بود که تحصیلات خود را در دورهٔ ابتدایی و متوسطه به پایان آورد و با وجود صغر سن بهمدرسهٔ حقوق و سپس بهمدرسهٔ ترجمه رفت و از آنجا دانشنامه گرفت. آنگاه بهسال ۱۸۸۷ برای ادامه تحصیل به خرج خدیو توفیق پسر اسماعیل راهی فرانسه گردید. و به مدت دوسال در مونپلیه به آموختن حقوق پرداخت و در اثناء آن از انگلستان هم دیدار کرد. بعداز دو سال بسرای بهبود بیماریی که بدان دچار شده بود، به الجزائی رفت و یکماه ونیم در آنجا درنگ کرد. پس بهفرانسه بازگشت و در پاریس سال سوم حقوق را به پایان آورد و به اخذ دانشنامه موقف گردید. شش ماه دیگر در پاریس توقف کرد و به مطالعهٔ موزهها و آثار تمدن آن سرزمین پرداخت. بالاخره به سال ۱۸۹۱ پس از آنکه در بین راه سری

توفیق در سال ۱۸۹۱ وفات کرد و پسرش عباس حلمی دوم بهجایش نشست. خدیو جدید، نخست به شوقی توجهی نداشت ولی دیری نکشید که چون پیشینیان خود او را مورد لطف خویش قرار داد و شاعر دربارش گردانید شوقی سیاست خدیو را تأیید کرد و در سایهٔ آن ثروت و جاه فراوان یافت، همانطور که از مسافرتش بهپایتختهای اروپائی اطلاعات وسیعی بهدست آورد. این مسافرت به فرمان خدیو و جهت نمایندگی مصر در کنفرانس خاورشناسان بود. این کنفرانس در ایلول (سپتامبر) سال ۱۸۹۴ در شهر ژنو تشکیل شده بود. شوقی با دختر یکی از توانگران مصر ازدواج کرد و از او صاحب یک دختر شد که او را امینه نامید

دورۂ نہضت ۔ شوقی

ŧ.

(

é

Ę

1

1

Ŕ

و د<u>و</u>پسر یکی علی و دیگری حسین.

عباس پاشا در سال ۱۹۱۵ به خاط ارتباطش با ترکها از مقام خود خلع شد و حسین کامل جای او را گرفت. او شوقی را از نظر انداخت. وانگلستان تصمیم گرفت او را که شاعر عباس بود به مالت تبعید کند. عده ای واسطه شدند در نتیجه به او این امکان داده شد که خود تبعیدگاهش را در مکانی خارج از مصر تعیین کند. شوقی نیز به سبب علاقه ای که به اسپانیا داشت، شهر بارسلون را بی گزید. اسپانیا را از آن رو برگزیده بود که خاطرهٔ امجاد عرب را در او زنده می کرد. شوقی در آن برج عاجی که خود را محبوس کرده بود چشم به راه رهایی خویش، بر زخمهای درونش می گریست و در اشتیاق و طنش می سوخت تا آنگاه که جنگ جهانی اول پایان گرفت.

موقی به مصر بازگشت. اما عقاید سیاسی او دگرگون شده بود. قصر سلطنتی شوقی به مصر بازگشت. اما عقاید سیاسی او دگرگون شده بود. قصر سلطنتی را ترک گفت و پیوندهای خود را با آن برید. در خانهاش نشست و به اداره املاک خاص خود پرداخت وتابستانها سفری به ترکیه یا ییلاقهای اروپایی می کرد، ولی از سال ۱۹۲۵ تنها کوهپایه های لبنان را اختیار می کرد. شوقی ساعاتی را که در خانه بود به نظم شعر می پرداخت. او در عین حال از دیگر بلاد عربی غافل نبود و خانه بود به نظم شعر می پرداخت. او در عین حال از دیگر بلاد عربی غافل نبود و درباره آنها نیز قصائدی سرود، این بود که صیت اشتهارش همه جا را فراگرفت و همه سرزمینهای عربی با او به عنوان امیرالشعراء بیعت کردند، این عنوان در سال ۱۹۲۷ در جشن بزرگی که در اپرای سلطنتی برگزار گردید به او اعطا شد.

از این تاریخ شوقی همه وقت خود را صرف شعر کرد، ولی بهنوعی خاص در چهار سال آخر عمر خود بهنوشتن یا سرودن نمایشنامهها پرداخت. تا آنگاه که در سیزدهم تشرین اول (فوریهٔ) سال ۱۹۳۲، در حالی که از جاه وثروت عظیمی برخوردار و همچنان سرگرم پدید آوردن آثار بدیع بود، جهان را بدرود گفت.

شخصیت شوقی شخصیتی عجیب بود و عوامل مختلفی در پدید آمدن ایـن شخصیت مؤثر افتاده بود. شوقی از میان آن عوامل و گاه متضاد، انسانی آشفته حال و سرگردان رخ نموده بود. مردی که کمتر اتفاق میافتاد گرایشها و اعمالش را بهیك جانب سمتگیری کرده باشد.

در ذات شوقی آن شرایطی که بتواند بهپایمردی آن برمسند امیرالشعرائی بنشیند وجود داشت. نبوغ او از چهار اصل «عربی، یونانی، چرکسی وترکی» مایه میگرفت و این امر موجب آن شده بود که دامنهٔ شعرش در وجوه گوناگون وسعت کیرد. مواهبی که طبیعت به او ارزانی داشته بود، بیش از هر چیز او را به قلهٔ رفیع شعر فرا می برد. و از این مواهب بود، یکی حافظه شگرف او که به نیروی آن هرچه میشنید یا میخواند در گنجینهٔ ذهن خود ذخیره می ساخت. دیگر خیال پردامنهٔ او با خطوط و رنگهای فراوان، که می توانست در نمایت چیره دستی آنهارا در یکدیگر بیامیزد. سوم احساس دقیق او از زندگی و حرکتها و تپشهایش. و چهارم روح سرکش و مغرور او که همواره میخواست تا با بزرگترین شاعران، با وجود اختلاف زمان و تمدن و هدف، همپایه و قرین باشد.

شوقی در میان انبوه آثار ادبی عربی پرورش یافته بود و از هس شاعری بهترین او را گرفته بود. مثلا از ابونواس وصف شراب و غزلهایش را و از بعتری صفای خیال و دقت صور و آهنگ خوش و موسیقی کلامش را و از متنبی معانی رفیع وسعی در طلب آنها را ولو باکوشش بسیار و انباشتن شعر خود از حکمت و امثال. نیز شوقی با ادبیات غرب آشنا بود ادبیات فرانسه را مخصوصاً خوب می شناخت از اینرو میخواست در آوردن حکایات به لافونتن شبیه باشد و در صراحت دردناك خود به موسه و در تغزل به لامارتین و در گوشه هائی از نمایشنامه هایش به به كرنی. اما از میان شاعران فرانسه آنكه بیش از همه بر او تأثیر گذاشته و یكتور هو گو سرور بی منازع رمانتیسم است.

شوقی در فرانسه آزادی دین و اندیشه را بهچشم خود دید او درعین دلبستگی شدید به دین خود، در برابر همهٔ ادیان سعهٔ صدر داشت. در پایتختهای اروپسا بخصوص پاریس عشق بهزندگی و آزادی و علم را دیده بود؛ آنچه شعرش را تحت تأثیر خود داشت. و چون بهوطن بازگشت میخواست این عقاید را درمیان فرزندان ملتش رواج دهد.

شوقی در عصری میزیست پراز حوادشمهم سیاسی و اینسیاستهای گوناگون که بر سرزمین مصر و دیگر اقطار عربی میگذشت در شعر او انعکاسی شگرف داشت. شوقی در بلاد عربی شاعر دربار و شاعر سیاسی امیر است و در میان مردم شاعر مردم و شاعر سیاسی و قومیت عربی مصر است.

\*\*\*

فرهنگ وسیعی که شوقی با آن آشنائی یافته بود، و سیر و سیاحتهای دور و دراز که بروسعت معلومات اجتماعیاش افزوده بود و اوضاع سیاسی که با آن دست بهگریبان بود و آن قدرت شاعری که بهاو ارزانی شده بود و روح سرکشش کـه میخواست با همهٔ شاعران متقدم و متأخر کوس برابری زند و بالاخره طبع ملایم او که بهمدارا و تملق میگرایید از او شخصیتی دوگانه ساخته بود کـه هم در جادههای ادب حیران و سرگردان مانده بود و هم در جادههای سیاست.

آثار

در میان شاعران عرب کمتر شاعری است که شعری بهروانی شعر شوقی و آثاری بهفراوانی آثار او داشته باشد.

آثار شعری او عبارتند از: یکی دیوان پرحجم او موسوم به «الشوقیات» در چهار جلد بزرگ. جلد اول آن شامل اشعار او در قرن گذشته است. براین جلد

1

(

(

(

(

شوقی مقدمهای در باب شعر و شعرا و نیز زندگی نامهٔ خود را آورده است. این جلد در سال ۱۹۲۵ تجدید چاپ شد ولی در این چاپ دوم مدایح و مرثیهها و سرودها و حکایات آن را حذف کردهاند و آنچه را باقی گذاشتهاند سیاست و تاریخ و مسائل اجتماعی و بعضی قصائد مرتبط به آنهاست و این امر به عللی انجام گرفت. جلد دوم در سال ۱۹۳۰ به چاپ رسید و آن شامل وصف و تغزل و متفرقاتی در تاریخ و سیاست و اجتماع و قصائدی از دیوان قدیم بود. جلد سوم که همه مراثی است در سال ۱۹۳۶ چاپ شد و جلد چهارم که حاوی موضوعات مختلف مخصوصاً اشعار تعلیمی او است، در سال ۱۹۴۳ از طبع خارج شد. از دیگر آثار منظوم از کتابی آن ارجوزه هایی است شامل تاریخ اسلام و بزرگان آن تا فاطمیان. و نیز از اوست شش نمایشنامه که در سالهای ۱۹۲۹ و بزرگان آن تا فاطمیان. و نیز از اوست تراژدی هستند: «مصرع کلئوپاترا»، «مجنون لیلی»، «قمبیز»، «علی بیكالکبیر». «عنتره»، و کمدی «الستهم».

است به نام آثار او به نثر، شامل سه رمان و مقالات اجتماعی و یك نمایشنامه است به نام «هی امیرة الاندلس» كه آنگاه دربارهٔ نمایشنامه های او بحث میكنیم دربارهٔ آن نیز سخن خواهیم گفت. اما رمانهای او عبارتند از: یكی «عذراءالهند» كه در سال ۱۸۹۷ نوشته شده و موضوع آن از تاریخ مصر قدیم یعنی زمان رامسس دوم گرفته شده است. و دیگر «لادیاس» یا آخرین فرعونان كه درسال ۱۸۹۸ تالیف شده و آن بیان اوضاع مصر است بعداز دوران پسماتیك دوم یعنی پیش از قرن پنجم میلادی. و سوم «ورقة الآس» و آن رمانی است به روال طبیعی كه نسبت به آثار پیشین او سجع در آن به حداقل رسیده است و موضوع آن به زمان شاپور پادشاه ایران باز می گردد.

اما مقالات اجتماعی او عبارت از نظریاتی است که در سال ۱۹۳۲ تعت عنوان «اسواق الذهب» (هماهنگ با اطواق الذهب زمخشری و اطباق الذهب راغب اصفهانی) در موضوعات مختلف، چون آزادی، وطن، کانال سوئز، اهرام، مرک، سرباز گمنام و برخی اندرزها و حکم که خود به تجربه دریافته جمع آوری شده است. اشتهار وسیع شوقی به خاطر نثر او نیست. نثر شوقی اغلب مسجع و مصنوع و از جهت فنی و ادبی ضعیف است. آنچه شوقی را در جهان ادب نام آور ساخته آثار بزرگ منظوم اوست و ما در این کتاب به بحث درباره شعر او می پردازیم و از آثار نثری او تنها «امیرة الاندلس» را می شناسانیم.

شعر شوقی از مراحل مختلف زندگی خود و حوادثی که در هرمرحله با او دست به گریبان بوده است متأثر شده. اگر زندگی شاعر را از دربار تا تبعید و از تبعید تا مرگ تعقیب کنیم، به سه مرحله برخورد می کنیم: مرحله تقلید، مرحله انتقال از قدیم به جدید، و مرحله نوآوری. باید توجه داشت که تقسیم این سه مرحله از باب تغلیب است نه چیز دیگر. یعنی چنان نیست که این مراحل کاملا از یکدیگر مجزا باشند، بلکه در هرمرحله نشانههائی از مراحل دیگر بهچشم میخورد.

در مرحلهٔ تقلید شعن شوقی را مدح، رثاء، غزل، فغر و خمر تشکیل میدهد. شوقی از مدارس اروپا به وطن خود بازگشت، در حالی که کوله باری از هنر، زیبائی، آزادی و اصلاح طلبی بردوش داشت و این اندوخته ها شعر او را به جانب کمال سیر میدادند. خود او نیز در این امید بود که در کالبد شعر عربی روحی تازه بدمد و آن را بدان سوی که ادبیات غرب در حرکت است سوق دهد. ولی دیری نکشید که شاعر از هدف خود بازماند. نعمت دولت خدیو مصر که آن فرهنگ عالی و آگاهیهای وسیع و سیر و سفرهای سودمند را به او ارزانی داشته بود، امروز به صورت قیدی برای او درآمده بود که آزادیش را به گروگان گرفته بود و به صورت زندانی شده بود که نبوغ پرفوران او را به بند کشیده بود. آنچه در قص عالی یو داشت. خلاصه آنکه شاعر را به ورغان گرفته بود و به صورت زندانی شده بود که نبوغ پرفوران او را به بند کشیده بود. آنچه در قص مابدین، از علو مقام و وفور ثروت بدان رسید در شعر او از جهات گوناگون تاثیر سوء داشت. خلاصه آنکه شاعر را به ورطه نوعی خمول و نقصان همت افکند تاثیر سوء داشت. خلاصه آنکه شاعر را به ورطه نوعی خمول و نقصان همت افکند تاثیر او داشت. خلاصه آنکه شاعر را به ورطه نوعی خمول و نقصان همت افکند تریشینیان قبلا آن را آماده کرده بودند، موضوعاتشان را تمرین می کرد و در طریق آنها گام برمیداشت.

آری همینکه امیر گرامیاش میداشت برایش کافی بود:

شاعر العزیز و ما بالقلیــل ذا اللقب «شاعر عزیر و این لقب چیز اندکی نیست.»

ملح، شوقی مدتی در قصر خدیو میزیست و ولینعمتان خود را در آنجا ستایش میکرد. او را در مدح اسماعیل و توفیق و عباس و حسین و فؤاد قصائدی است، ولی بیش از همه در مدح عباس که حدود بیست و پنج سال با او زیسته بود، قصائد پرداخته است. و از میان خلفای عثمانی عبدالحمید ثانیرا که درآستانه مورد نواخت او واقع شده بود، مدح میکرد. زیرا شوقی در وجود او خلافت اسلامی و ریاست دولت عثمانی را میدید و این دو در دل او عزیز بودند. سپس به مدح برادرش سلطان محمد خامس آنگاه که بهجای عبدالحمید ثانی نشست پسرداخت. همچنین او را در مدح گروهی از اعیان دولت چون سعد زغلول و محمد فرید قصائدی است.

شوقی بدان هنگام که در قصر عابدین حضور دارد، میخواهد دورهٔ بعتری را در قصر المتوکل و ابوالطیب المتنبی را در دربار سیف الدوله زنده کند و در این مضمار گاه به معارضهٔ آنها برخاسته است.مثلا در قصیدهای در مدح عباس و وصن موکب او در عید بهمعارضهٔ قصیدهٔ رائیهٔ بعتری در وصف موکب المتوکل پرداخته. شوقی در این مدایح نبوغ خود را در خدمت حقیر ترین موضوعات نهاده و تا مرحله

دورهٔ نهضت - شوقی

آستان بوسی نزول کرده است:

اليك، امير المؤمنين، بعثتها تقبل عنى، دون أعتابك، التربا «اى اميرالمؤمنين، آن را (قصيده را) فرستادم تا بهجاى من بر خاك آستانت بوسه زند.»

و بی هیچ ملاحظه و تردیدی به نعو مبالغه آمیزی عصر سلطان عبدالحمید را با همه ستم و استبدادش بهترین دورههای خلافت میشمارد:

هل كلام العباد فى الشمس الا أنها الشمس ليس فيها كلام؟ ايه عبد الحميد جل زمان أنت فيه خليفة و امام «آيا سخن مردم در بارة خورشيد جز اين است كه آن خورشيد است و بس؟ اى عبد الحميد، بزركت است آن زمانى كه تو در آن خليفه و امام هستى.»

و پادشاه در حکمت خود خداگونه است و مردم از یکدیگر میپرسند: هل من الناس بعد مـن قـولـه و حـی کـریمو فعلـه المهـام؟ «آیا هنوز از میان مردم کسی هست که گفتارش وحی و کردارش المهام باشد؟»

شوقی در مدایح خود تنها معانی و موضوعات را از قدما تقلید نکرده، بلکه به تقلید اسلوب آنان نیز روی آورده است. بعد از جنگ جهانی اول نشانههای این تقلید روی به کاهش نهاد حتی بهخاطر تغییر جهتی که داد و در زمرهٔ اصلاح۔ طلبان درآمد، کمتر بهمداحی پرداخت.

شوقی طبیعتاً به مداحی رغبتی نداشت، حتی در مقدمهٔ چاپ اول دیوانش بر شاعران مدیحه گوی عیب گرفته و آرزو کرده است که در شمار آنان نباشد. اما بیست و پنج سال رابطه با دربار، چگونه میتوانست او را بهمداحی آلوده نسازد. با این همه شوقی در مدایح خود موفق نیست اگر توفیقی حاصل کرده است بهخاطر متعلقات مدح است چون طرح مسائل سیاسی واجتماعی و تاریخی.

رئاء مراثی شوقی به تمامی در جلد سوم دیوان او جمع آوری شده است. این مراثی مراثی شوقی به تمامی در جلد سوم دیوان او جمع آوری شده است. این مراثی اشخاص مختلفی از طبقات و اجناس و ادیان و آراء مختلف را دربر می گیرند. بعضی خویشاوندان او هستند چون جدهٔ او و مادرش و پدرش. بعضی ولینعمتهای او هستند چون خدیو توفیق و ام المحسنین، و برخی زعمای سیاسی و اجتماعی هستند چون مصطفی پاشا و سعد زغلول و بعضی شعرا و نویسندگان و هنرمندان در شرق و غرب هستند، چون حافظ ابراهیم و یعقوب صروف و ویکتورهوگو و تولستوی و منفلوطی و جرجیزیدان و شاعر و موسیقیدان، وردی. اما در باب مرثیههای او برای ممالك و شهرهای ویران و از میان رفته، در فصلی جداگانه بحث خواهیم كرد.

شوقی در اغلب مرثیه هایش به نشان تصویر آن فقید بسنده نمی کند، بلکه بیشتر به چار چوبی که اطراف آن را فراگرفته است می پردازد. مراثی او اغلب منسوجی از زندگی هستند که تار آن پاره ای از جنبه های آشکار زندگی آن فقید، و پود آن حوادث سیاسی و اجتماعی است که گاه از اهمیتی چندان هم برخوردار نیستند. و بسا اتفاق می افتد که شوقی کسی را که برایش مرثیه می سراید فراموش می کند و از موضوع خارج گشته به اغراض دیگری چون امور سیاسی یا اجتماعی پردازد، کاری که در مدح هم می کند. شوقی مخصوصاً در آغاز می اثی خود فر او از از مرگ سخن می گوید. مثلا در مطلع مرثیه ای که برای دوست شاعرش حافظ ابراهیم سروده ترجیح می دهد که او دریغا گویش می بود.

قدكنت اوثر آن تقول رثائی یا منصف الموتی من الاحیاء

یا از آنان خبر مرگ و آخرت را میپرسد، یا بهآنان خبر میدهد که از آنهمه شهرت و آوازه پس از مرگ هیچ باقی نمانده است. یا میخواهد که از قبرها برخیزند و بهکارهای پیشین پردازند. چنانکه در رثاء موسیقیدان سید درویش بهاو خطاب میکند:

> ایهاالدرویش قم بث الجوی واشرح الحب وناج الشهداء اضرب العود تفه اوتـاره بالذی تهوی، وتنطق ماتشاء

«ای درویش، برخیز و از درد اشتیاق سخنگوی و عشق را بیان کن و با شهیدان رازگوی. چنگئ در عود زن و بگذار تا تارهای او از هر چه تو میخواهی و تو میگویی حکایت کنند.»

شاعر گاه در تصویر فاجعه سخت غلو میکند که: فقید خورشیدی است روی در پرده تاریکی پوشیده، ماهی است در قبر منخسف شده، ستارهای است که از اوج خود فرو افتاده از این قبیل معانی و خیالهای قدما.

دربارهٔ ارزش این مراثی باید گفت که شاعر در بیشتر مراثی خود، صادق است نه متملق:

يقولون يرثى الراحلين فويعهم! الملت عند الراحلين الجوازيا؟

«می گویند که تو برای مردگان مرثیه می سرایی، وای برآنها! آیا از مردگان امید جایزهای دارم؟» ولی این صداقت به معنی این نیست که او شاعری است عاطفی، بلکه مرائی او دربارهٔ اشخاص از گریه و زاری و اندوه پراکنی به دور است و جز در اندکی از آنها، صبغهٔ حزن اندک است. این مراثی بیشتر خواطری است فلسفی در زندگی و مرگ و پناه بردن به حکمت که شاعر در پردهٔ آنها ضعف احساس خود را نسبت به فاجعه می پوشاند. و این جمود در مرثیه ای که برای پدرش ساخته است نیک پدیدار است شوقی را می بینیم که در برابر جسد او ایستاده و سخنان فیلسوف مآبانه می گوید:

یا ابی ما انت فی ذا اول کل نفس للمنایا فرض عین هملکت قبلك ناس و قری ونعی الناعون خیر الثقلین «ای پدر، تو در این واقعه نخستین کس نیستی، مرگ را برعهدهٔ هر کس حقی است که باید ادا شود. پیش از تو مردم و شهرهائی هلاك شدهاند و خبر مرگ بهترین آدمیان و

پریان را دادهاند،»

اما این نکته نیز گفتنی است که مرثیههای شوقی گهگاه خالی از ابیات جانسوز و غمانگیز نیستند. از آن جمله است قصیدهای که در مرگ مادرش سروده. در سال ۱۹۱۸ که شاعر تبعیدی امید آن داشت که بهوطن بازگردد خبر مرگ مادر را شنید. گویند از آن روز که این قصیده را سرود از وحشت مرگ مادر در آن ننگریست تا بعداز وفاتش از میان اوراق پراکندهاش بهدست آمد.

| آصاب سویـداء الفؤاد و ما آصمی | الیانة اشکو من عوادی النوی سهما |
|-------------------------------|---------------------------------|
| کلاما علی سمعی وقی کبدی کلما  | تـوارد والناعـی فـاوجست رنـة    |
| وأدمی وما داوی، واوهی ومارمـا | إبان ولم ينبس وادی و لم يفـه    |
|                               | 1 .                             |

«بهخداوند شکوه میکنم از آن تین که از دوردست بردلم نشست و دریغا که بهزندگیام پایان نداد. تین بردلم نشست. آنگاه که گویندهای آن خبر شوم را آورد، طنینی شنیهم، صدای خبر دهنده و صدای تیری که بردلم جای گرفت.

صدری خبر اسکار کرد و سخن نگفت، پیام خویش ادا کرد، در عین خاموشی تحلیم خبر آشکار کرد و سخن نگفت، پیام خویش ادا کرد، در عین خاموشی تحلیم درخون نشاند بیآنکه مرهمی نهد و مرا ناتوان ساخت، بیآنکه بهاصلاح حالم بیردازد.»

حاصل کلام آنکه مرثیههای شوقی در حدی نیستند که بتوانند مقام ارجمندی را در مرثیه سرایی بهاو ارزانی دارند. غزل در دیوان شوقی چون دیگر اغراض و موضوعات شعری قدیم فراوان است، ولی چنان نیست که تنها زنان فضای دل او را پر کرده باشند. او زیبایی را در همهجا میطلبد و هرجا بیابد بهستایش آن نغمه میسراید.

شوقی در اوان جوانی بود که بهفرانسه رفت، معیطی که زین پیش آن را نمی شناخت. در آنجا زن بدون حجاب در شئون مختلف زندگی اجتماعی ظاهر می شد و شیوه های نوین زندگی در همه جا در سالنهای تآتر و سینما نمایان بود. شوقی می خواست از این دنیای جدید سبك جدیدی برای عرضهٔ غزل اقتباس کند. قصیده ای را که در مدح توفیق از آنجا روان داشت با این بیت آغاز کرد که چگونه زنان را به زبان می فریبند.

خدعموها بقولمهم حسناء والغواني يغرهن الثميناء

در مقدمه این غزل ظریف تراژدی عشق را در ایجازی بلیغ و دقیق بیان نموده است که:

نظرة فابتسامة فسلام فکلام فموعد فلقام «نگاهی و لبغندی پس سلامی و حرفی پس وعدهٔ دیداری و دیداری.»

اطرافیان امیں به هنگام چاپ آن در روزنامه رسمی صلاح در آن دیدند که با چنین ابیاتی، تغزل را حذف کنند و مدح را منتشر نمایند اما شیخ عبدالکریم سلمان میگفت، کاش مدح را حذف کنند و تغزل را منتشر نمایند. ولی نه این منتشر شد و نه آن. چون شوقی به مصر بازگشت از این حادثه عبرت گرفته بود و می دانست که شاعر دربار را شایسته نیست که هرچه بر زبانش آید بگوید:

ما کنت اسلم للعیون سلامتی و ابیــح حادثة الغرام وقاری «من سلامت خود را تسلیم چشمها نمیکنم، و وقار خود را به حوادث عشقی ارزانی نمیدارم.»

شوقی از آن پس کوشش در تقلید غزل غربیان را ترک گفت و به همان سبک شاعران قدیم بسنده کرد و غزل به شیوهٔ اینان دیگر رجال درباری را آزار نمی داد. از این گذشته شوقی می خواست با شاعران بزرگ عرب معارضه کند از این رو قصیدهٔ ابن زیدون را با این مطلع:

ودع الصبير معب و دعك ذائع من سره ما استودعك با قصيدهاى با اين مطلع جواب گفت: ردت الروح على المضنى معك أحسن الايام يوم أرجعك

۶۹۸

غزل

و مانند عنتره آلات نبرد را در غزل خود جای داد و گفت: فلکـم رجعت من الاسنة سالمـآ و صدرت عن هيف القدود طعينا «چه بسا از آسيب سرنيزه ها تندرست بازگشته ام، اما از بالا بلندان باريـك ميان زخم خورده ام».

و به امرؤالقیس در گفتگوهای عاشقانه تشبه جست.

روزگار گشت و گشت و شاعر در تبعیدگاه بر بستر آلام روانی خویش افتاد چون ایام محنت به سر آمد و به مصر بازگشت، آنچه نخستین بار به سلامش آمد خاطرات دور گذشته بود. پس بار دیگر هوای نوآوری در سرش افتاد، اما دیگر از سختگیری در بار بیمی به دل راه نمی داد. در این ایام بود که قصائدی چون «پاریس» و «جنگل بولونی» یا پاره ای از قطعات نمایشنامه های خود را چون (من آنتونیو هستم و آنتونیو منم...) را در نمایشنامهٔ «مصرعکلئوپاترا» به نظم درآورد. اینگونه اشعار او تقلیدی بود از موسه و ورلن و بودل از کسانی که شاعر در فرانسه با ادبشان آشنا شده بود. در **ارزیابی** اینگونه اشعار شوقی میگوییم که او در تقلید قدما به خاطر تکلفی

که در آن است موفق نبوده است. او در بیان ماجراهای عشقی و صدق عاطفه به پایه عمربن ابی ربیعه و امرؤالقیس نمی رسد و در غزل جنگی شعر او را با شعر عنتره همسان نتوان گفت و در تقلید از شاعران معاصر مغرب زمین پیروزی چندانی کسب نکرده است، مگر جرقه هائی که می درخشد و زود خاموش می شود. با همه اینها تنها در وصف جنبه های خارجی معشوق استادی به خرب می دهد، آنهم گاهگاه دچرار لغز شهای ذوقی و ادبی می گردد و در توصیف عواطف نفسانی نظرش سطحی است و از تحلیل به دور است چنانکه گوید:

يقول أناس: لو وصفت لنا الهوى لعل الذي لا يعرف العب يعرف فقلت: لقب ذقت الهبوي ثم ذقتيه فوانة لا أدرى الهوى كيف يبوصف

«مردمی به من می گویند کاش عشق را برای ما توصیف کنی، شاید آنکه عشق را نشناخته است بشناسدش.

میگویم: من عشق را بارها چشیدهام و با این همه بغدا سوگند، نمیدانم که میگویم: من عشق را بارها چشیدهام و با این همه بغدا سوگند، نمیدانم که عشق را چگونه توصیف کنم.»

اگر شوقی نمی تواند زیبائی درون را وصف کند و در این کار فاقد ابتکار است، اما شعر او مخصوصاً غزلهایش از موسیقی سعرانگیزی خالی نیست. این غزلها را وقتی موسیقیدانان بزرگی چون محمد عبدالوهاب خواندند شهرت فراوانی بهدست آوردند و ابیات قصائدی از او – هرچند از ارزش فراوانی هم بهره نداشت – زبانزد همگان گشت و از هر مجلس و محفلی به گوش می رسید. شوقی را فغریاتی است که در آن غرور و سرکشی خود را بیان کرده و خمریاتی است در تقلید از خمریات ابونواس. او در دورهٔ اول شاعریاش به تقلید اکتفا میکرد ولی از آغاز به ابتکار و ابداع – اگر نه در معانی بلکه در خیرال و اسلوب تعبیر، رغبت می ورزید. چنانکه گاه یک معنی را که مبتکر آن دیگری است در نزد او می یابی و می پنداری که او خود مبتکر آن است و کس پیش از او بدان دست نیافته و این همان چیزی است که مارون عبود با اندکی مزاح بیان میکند که «چون شعر شوقی را می خوانی نزد او تعبیری جدید می یابی ولی اکثر آنها از مقابر قدما بیرون آمده اند. او درست مثل همان باستان شناسانی است که در جبیل والاقصر به کندوکاو قبور باستانی مشغول اند.»

مرحله میان تقلید و نوآوری (وصف)

شوقی در وصف، میان قدیم و جدید قرار دارد. او به اسپانیا تبعید شد و در آنجا شرنگ حرمان را چشید و شور بختیهای دیگران را احساس کرد و دانست که جز خود و دربار مصر، مردم و مکانهای دیگر هم هستند. پس به وطنش بازگشت، در حالی که آن رشته ای که او را به قصر عابدین پیوند می داد از هم گسسته بود. جریانهای تازه ای در زندگی اش پیدا شده بود که او را با شاعران بزرگی که تنها سرایندهٔ آلام خود نیستند بلکه آلام دیگران را می سرایند پیوند می داد. شوقی راه آنان را در پیش گرفت اما نه به صرف معارضه شعری با آنها بلکه به سبب یك عامل

پس نخستین گرایش, شاعر به نوآوری همچنان در درون او زنده بود. شوقی از تمدن جدید تغذیه کرده بود، بنابراین تا فرصتی مییافت خود را آشکار می ساخت و آهنگ نوآوری می کرد، آنهم نه در قالب بلکه در معانی. ولی از آنجاکه با گذشته پیوندی استوار داشت نمی توانست خود را به تمام معنی از همهٔ قیود کهن آزاد سازد.

این است سبب گرایش دوگانهٔ او که در باب وصف پرده از آن برخواهیم گرفت.

شوقی در بعضی از نواحی وصف، چون غزل و شراب به پای قدما نمی رسد ولی آنجا نوع دیگری از وصف هست که از حیث شکوه و زیبائی آنها، شاعر از قدما واپس نمی ماند، وآن وصف شهرهای ویران وزاری برخرابه های آنهاست. او در باب ویرانی ژاپن پس از آن زلزلهٔ مشهور به قصیده پر داخت، همچنانکه در باب اندلس جدید یعنی ادرنه و اندلس قدیم و بعضی شهرهای بزرگ و ویران شده شرق چون بیروت و دمشق آثار عظیم به وجود آورده است.

شوقی در اینگونه وصفهای خود بند از پای خیال برمیدارد و تا اوج پرواز میکند وبا صوری شیوا، مبتکرانه و دقیق باز میگردد و آن را با بلاغت ایجاز بههم میآمیزد وچنان پدیدهای میآفریند که رنگ فراموشی نمیپنایه د.

در قصیدهای که به هنگام ویرانشدن دمشق (۱۹۲۵) بهدست مهاجمان سروده وحشتزنان و سرگردانی آنان را میان گلولهها و مرگ چه شیوا وصف میکند. در ظلمت شب توپ میغرد و چون گلولهای از دهانهٔ آن بیرون میآید افق را در یک سو با درخش آتش خود سرخگون می سازد و در یکسو با دودی که از انفجار آن برمىخيزد سياه مىنمايد. اتت من دونه للموت طرق اذا رمن السلامية من طريق وراء سمائے خطف و صعق بليل للقذائف و المنايا علي جنباتيه و اسود افسق اذا عصف الحديد احمس افسق «چون خواهند که خود را از راهی برهانند مرگئ در برابرش راهه**ایی دیگر** مے گشاید. در شبی که در افقش انفجار بمبها گوش را کر میکرد و مرگئ جانها را مي ربود. چون طوفان آهن میخروشید، افق در سویی سرخ در سوئی سیاه رنگ بود.» اگر شهری که برای آن مرثیه میسراید عرب یا مسلمان باشد شاعر احساس عميق و صدق عاطفه را برخيال مىافزايد و آثارى جاودانه پديد مىآورد. از جمله این قصائد مشهور او قصید، ای است در رثاء دمشق، در معارضه با «نونیهٔ» ابوالبقاء الرندى در رثاء اندلس. با مطلع: مشت على الرسم أحداث و أزمان... قم ناج جلق وانشد رسم من بانوا و چنين **کو**يد: هل في المصلى أو المحراب مروان مررت بالمسجد المحـزون أسألــه على المنابس أحسرار و عبدان تغير المسجد المحزون و اختلفت اذا تعسالي ولا الاذان آذان فيسلا الاذان أذان فسى منسارتسه «بر مسجد غم گرفته گذشتم و از آن پرسیدم: آیا در مصلی یا محراب هنوز مروان بەنماز ایستاده؟ مسجد غم گرفته دگرگون شده و برمنابر آن آزادگان و بردگان از پی هم نشسته اند. بر منارهاش دیگر اذان اذان نیست، آنگاه که صدایش اوج گیرد، و نه گوشها آن کوشها.» و چنین است قصیدهٔ «سینیه» او که در معارضه با «سینیهٔ» بحتری سروده با

( (

این مطلع:

اختلاف النمهار والليل ينسى اذكرا لى الصبا و أيام انسى

و در آن برای قرطبه دل سوزانده و از «الداخل» و «الناصر» سخن گفته و بر باروی غرناطه اشک ریخته و دادخواهی نموده است:

لحمراء جللت بغبار الدهر كالجرح بين بسرء و نكس

شوقی در این موارد اگر تقلید کند یا معارضه نماید، تقلید و معارضهاش از تقید کورکورانه بهمعانی و تخیلات قدما بهدور است. او در مراثی که برای شهرهای ویران شده، یا ممالک از میان رفته می سراید شاعری است با شخصیتی آشکار که اثری عمیق در نفوس دارد و از حیث بعد خیال وصدق عاطفه در حدی است که بر قلهٔ ارتقاء یک شاعر نیرومند می نشیند.

شوقی از تمدن زمان خود تأثیر گرفته است. بنابراین موضوعات تازه در شعر او فراوان است، چون ذکر پارهای از اختراعات از قبیل هواپیما، زیردریائی یا وصف پارهای از مظاهر تمدن جدید چون رقاصخانههای جدید و مجالس جشن و سرور قصر عابدین و نیز توصیف شهرهای اروپا و مظاهر تمدن آنها و بعضی از تأسیسات جدید از قبیل بانکها و جمعیت صلیب سرخ وهلال احمر...

اینگونه وصفها غنی و پر پارند و شاعر نیك از عهدهٔ آنها برآمده است زیرا در آنها به تحلیل روانی نیازی نیست، بسط سخن در اوصاف ظاهری به موضوف حیات و حرکت بخشیده است. هواپیما «نیمی از آن پرنده است و نیمی انسان.»

مسرج فی کل حین ملجم کامل العدة مرموق الرواء «مرکبی است در همه حال لگام زده با تجمهیزات کامل و منظری زیبا.»

و زیر دریائی:

هى الحوت او في الحوت منه مشابه فلو كان فولاذا لكان اخاها

«او ماهی است یا با ماهی شباهت دارد اگر ماهی از فولاد می بود برادر ش می بود.»

شوقی در توصیف مناظر سریع الحرکه نیك موفق است مثلا در وصف کشتیی که یك زیر دریائی آن را زده است میگوید:

طعنت، فانبجست، فاستصرخت فاتاها حینها، فهی خبر! «ضربه خورد و از هم بشکافت و فریاد برآورد و مرگش فرا رسید و همین وبس.»

خلاصه سخنآنكهخیال شوقی همانندخیال شاعری نابغه و یکتا چون به تصویر گری

پردازد تا تابلوهای زیبا و هنرمندانهای مشحون از حرکت و حیات می آفریند. شوقی در شعر خود از طبیعت غافل نیست. چنانکه گفتهاند، در ایام خردی همواره چشم بر آسمان داشته و در خیال او از آسمان و آفتاب وماه وستار گانش تصویرهای نازدودنی نقش بسته است، او هیچگاه دریا را از یاد نمی برد. در عناصر طبیعت روح می دمد و به آنها شخصیت می بخشد. در این بیت شهر زحله را مخاطب می آرد:

ضمت ذراعيها الطبيعة رقة صنين والحرمون فاحتضناك

اما شاعر با آنکه به طبیعت مرده جان می بخشد. کمتر اتفاق می افتد که عواطف خود را با آن بیامیزد، طبیعت غالباً با او فاصله دارد و آنچه می آورد جز تصویر خارجی آن نیست. البته غیر از چند قصیدهٔ اندك، مانند قصیده ای که در وصف (جنگل بولونی) ساخته است.

مرحله نوآورى (دين، سياست، اجتماع، نمايشنامه)

شوقی از تبعیدگاه بازگشت، در حالی که المهٔ شعرش از قیود تقالید و سنن رسته بود و گرایشها و علایق تازهای در او رشد کرده بود و آفاق تازهای در برابرش کشوده شده بود. شاعر تارهای نوینی که نغمهٔ این گرایشهای تازه را میسوود بر چنگ خود بسته بود. نغمه هایی برخی تازهٔ تازه و بعضی قدیم از حیث قالب و تازه از جمت مضمون زیرا مضامین آنها را از عصری که در آن میزیست المهام گرفته بود. اما تارهای کمن که با آنها نغمه های نو مینواخت اشعار دینی و سیاسی و

اجتماعی او هستند و تارهای نوین که نغمه های نو می نواختند نمایشنامه های او. شوقی اشعار دینی را برحسب عادت خود با تقلید آغاز کرد گوئی جز معارضه

شوفی اسعار دیمی را برسسب عاد مود. با شاعران بزرگت در همهٔ فنون شعریشان کار دیگری نداشت. در قصیدهای که در معارضه «برده» و «همزیهٔ نبویهٔ» بوصیری سرود، به مدح پیامبر اسلام اکتفا نکرد، دامنهٔ سخن را به اسلام و مسلمین کشانید. و هنگامی که در اسپانیا بود کتاب «دول العرب و عظماء الاسلام» را به نظم آورد. ولی اگر از همهٔ اینها، قصیدهٔ «همزیهٔ نبویه» او را بدین مطلع:

ولد المهدى فالكائنات ضياء وفم الزمان تبسم و ثناء و نيز قصيدة «صقر قريش» او را بدين مطلع: من لنضو يتنزى ألما برح الشوق به فى الغلس استثناء كنيم، آنچه در اين موضوع باقى مىماند به شعر تعليمى نزديك تر است

تا بەشعى وا**قعى** از اين قبيل: بىرلىرا ال الەربىز أرزى م

الخلفاء السراشدون أربعه مسرضية سنتهم متبعه العمران وابن أروى و علمى فىالذروة الشماء والاوج العلى شوقی جز اینها در موضوعات و موارد دیگر دینی شعر سروده تا آنجا که برای او یک شهرت و شخصیت دینی فراهم آمده است.

شوقی بهفرائض دینی پایبند نبود، آشکار و پنهان باده مینوشید. درمجالس لهو و عشرت شرکت میجست و بیآنکه عذری داشته باشد از سفر حج طفره میرفت. اما با همه اینها مؤمن بود و بهعفو خداوندی اعتماد داشت و میگفت اگر گناه من از آمرزش بزرگتراست باز هم به عفو خداوندی امید دارم.

ان جل ذنبي عن الغفران لي أمل في الله يجعلني في خير معتصم

گوئی دین یک نیاز روحی او بود که بدون آن نمیتوانست بهراحت زندگی کند، در میان قصائد او کمتر قصیدهای است که در آن اشارات مختلفی بهمسائل دینی نباشد. نام محمد و صحابه و خلفا و هلال را فراوان در اشعار او میبینیم. از چنین شاعر با اعتقاد راسخ و مباهی بهدین خود متعصب در اسلام و مسلمین نه عجیب اگر در ظهور پیامبر اسلام اینگونه شادمانه فریاد زند:

> أشرق النور في العوالم لما بشرتها بأحمد الانباء... أشرف المرسلين، آيته النط ق مبيناً و قـومـه الفصحاء

«در جهان نور درخشیدن گرفت، چون خبرها، بشارت ظهور احمد را بهآن دادند.

اشرف همهٔ پیامبران که معجزه او سخن او بود در حالی که قومش همه فصیحان بودند.»

شاعر بهذکر دولتهای اسلامی از آغاز تا آلعثمان میپردازد حتی بهوجود آنها بر دولتهای بزرگت باستانی چون امپراطوری روم فخر میفروشد.

فما احتوت فــى طــراز من قياصرها علــى رشيــد و مــأمــون و معتصــم مــن الــذيــن اذا سارت كتــائبهــم تصــرفــوا بحــدود الارض والتخــم

شوقی با آنکه به دیانت خویش سخت پای بند است نسبت به اصحاب مذاهب دیگر سختگیر نیست، شاید این آزاد اندیشی شوقی واحترام او به ادیان دیگر ارمغانی باشد که از تحصیل درمد ارس اروپا با خود آورده باشد. شوقی حتی دربارهٔ خدایان باستانی چنان سخن میگوید که آدمی می پندارد خود به آنها اعتقاد دارد. ذکس تورات و موسی در شعر شوقی فراوان و هربار با احترام بسیار یاد شده است:

ارسلت بالتوراة موسى مرشدا وابن البتول فعلم الانجيلا

«موسى را با تورات بهراهنمايى فرستادى، و پسر مريم عذرا را كه انجيل را تعليم داد.»

مسیح خود و مادرش مریم در شعر شوقی جایی ارجمند دارند. او چنان از آمدن مسیح سخن میگوید که گویی او را شفابخش نفوس رنج کشیده میداند . و المروءات والمهدى والحياء ولد الرفق يوم مولــد عيسى «در روز تولد عیسی رفق و جوانمردیها و هدایت و آزرم زاده شد.» چه بسا برای خطاب بهدول مسیحی از تعالیم انجیل در باب سیاست بهره میگیرد چنانکه در قصیدهٔ قانون ۲۸ فوریه بهلرد آلنبی خطاب میکند: ليس الصليب حديداً كان بل خشبا يا فاتح القدس خل السيف ناحية وكيف جـاوز فـى سلطانـه القطبـا اذا نظـرت الـی ایــن انتهت یـده و إن للحـــق لاللقـوة الغلبـــا علمــت ان وراء الضعف مقــدرة «ای فاتح قدس شمشیں را بهسویی افکن. صلیب از آهن نیست که از چوب چون نظر کنی و بینی که تا بهکجا پنجه میافکند و چگونه در قدرت خویش است. از حد میگذرد. دریابی که از پی ناتوانی قدرت است و پیروزی برای حق است نه برای **درت.»** 

اما در سیاست، شوقی معاصر حوادت مهمسیاسی بود و او درهمهٔ آنها یا رأیی ابراز داشته، یا همدردی یا مخالفت نشان داده است. ابراز داشته، یا همدردی ا

نخست در مورد **ترکیه:** مصر از زمان محمدعلی (۱۸۴۱) در ادارهٔ امور داخلی خود از عثمانی مستقل شد، اما نفوذ دولت عثمانی همچنان برجای بود زیرا خلافت در خاندان آل عثمان بود و آستانه پایتخت همهٔ مشرق اسلامی.

دیدیم که عمق احساسات دینی شوقی تا چه پایه بود، بنابراین تصدیق ولایت آل عثمان عجب نمی نماید، از سوی دیگر او هرگز فراموش نمی کرد ترک نژاد است و این خود از عوامل علاقه او به دولت ترکان بود. علاوه براینها او هروقت که به آستانه قدم نهاده بود با گشاده رویی استقبالش کرده بودند. همه این احوال در رغبت او به ترکها و سیاستشان مؤثر افتاده، بنابراین شوقی همهٔ حوادث سیاسی عثمانی را تعقیب می کرد. مثلا در ۱۴ تموز (ژوئیه) سال ۱۹۰۸ که سلطان به ناچار فرمان مشروطه را صادر کرد، همهٔ مشرق زمین بخصوص ترکها از آن خبر به نشاط آمدند و شوقی شادمانی خود را در قصیده ای به مطلع:

بشرى البرية قاصيبها ودانيبها حاط الخلافة بالدستور حاميبها

(

(

بهراستی اعلان مشروطه را چه فایدت در حالی که حکومت بهدست سلطان عبدالحمید باشد.

اما پس از چندی که دانستند سلطان با اعمال خود قصد ابطال قانون اساسی و مشروطیت را دارد، بر پای خاستند و در بیستوهفتم نیسان (آوریل) سال ۱۹۰۹ او را خلع کردند. این خبر در شرق با شادمانی فراوانی توام بود، زیرا خاندان عثمانی بر مردم ستمی عظیم روا میداشتند. همه شعرا و نویسندگان سرود خلع آن را زمزمه کردند ولی شوقی با آنان همنوا نبود و در قصیدهای به مطلع:

سل یلدزا ذات القصور هل جائها نبأ البدور با سلطان مخلوع همدردی میکند وضمن تعریف وتمجید از او با عتابی لطیف از اینکه در اجرای قانون اساسی امساک کرده است، سرزنشش مینماید.

شوقی از خلع سلطان محبوب خود، خویشتن را چنین تسلیت میدهد که حکومت و خلافت باز هم در دست ترکهاست و همین او را بس است. آنگاه رجال مشروطیت چون انور پاشا و نیازی پاشا و شوکت پاشا را میستاید، و با خلیفه جدید سلطان محمد رشاد خامس برادر سلطان عبدالحمید ثانی بیعت میکند.

شوقی حتی بعد از جنگ جهانی اول و گسستن کامل مصر از ترکیه باز هم طرفدار سیاست ترکمها بود و از پیروزی آنان بریونانیان سرمست شادمانی شد ولی این شادمانی دیری نپایید زیرا مصطفی کمال بکلی خلافت را ملغی ساخت.

چون حکومت جمهوری در ترکیه برپا شد، شوقی امید در آن بست که جمهوریت برای ترکها منشأ خیر باشد، ولی همواره چشم بهخلافت دوخته بود که باز گردد ولی نه در میان اعراب بلکه در میان ترکها. او هرگونه تردید وسرگردانی که داشت در یک چیز ثابت قدم بود و آن اینکه خلافت بهترکها باز گردد حال اگر بهوراثت نشد بهشورا، زیرا ترکها شایستهتر از دیگران هستند.

مسئلهٔ **شوقی و مصر** مسئله دیگری است. او میهن خود را سخت دوست می۔ داشت. و بدان هنگام که در تبعیدگاه اسپانیا بود در فراق آن نالههای دلگداز سر میداد:

يا ساكنى مصر انا لا نزال على عهد الوفاء ـ وان غبنا ـ مقيمينا هلا بعثتم لنا مــن مـاء نهركـم شيئا نبـل به أحشاء صادينــا كل المناهـل بعد النيـل آسنة ما أبعــد النيـل الا عــن أمانينا

«ای ساکنان مصر، اگرچه از شما دوریم ولی عمد و پیمانمان همچنان برجاست. چرا برای ما جرعهای از آب رودخانهٔ خود نفرستادید تا بدان دل عطشناك خود را خنك نمائیم.

آب هر آبشخوری بعداز نیل گنده و بدبو است نیل از ما چه دور است و به آرزوهایمان نزدیك!»

دورة نهضت \_ شوقى

و تا جائی که این عشق به نوعی تقدیس میکشد: وطنی لو شغلت بالخلد عنه نازعتنی الیه فی الخلد نفسی «میمهن من، که حتی اگر به بم شت هم از او غفلت ورزم، در بم شت خود را سرزنش خواهم کرد.»

شوقی بر هرچه از آثار گذشته مصر میگذرد، از مجسمهها، سنگها، گورها و خرابهها، مفاخر نیاکان خود را بهیاد میآورد و از آنها برای فرزندان پیامیمیآورد. اینها جز علاقهٔ شگفتانگیز او به وادی باستانی نیل نیست که آن را در رودخانهاش در ریگستانش، در معابدش، در اهرامش، در فرعونانش، در بزرگانش، در تمدنش و در دانشمندانش که جهان را بهعرصه تمدن آوردند و دربارهٔ آنان میگفت:

فکانوا الشهب حین الارض لیل و حین الناس جد مضللینا مشت بمنارهم فی الارض روما و من أنوارهم قبست أثینا «آنان ستارگان درخشندهای بودند، آنگاه که زمین در تاریکی غرقه بود ومردم در گمراهی. روم به پرتو چراغ آنها در زمین می رفت، و آتن از انوار آنان فروغ گرفته

بود.»

ſ

(

دوست میدارد میستاید. مصبر باستانی که مشحون از مفاخر است، زمام عواطف شاعر را بهدست گرفته و چونان معبودی در مقابل او خودنمایی میکند:

اخفض جناحك فى الارض التى حملت موسى رضيعاً و عيسى الطهر منفطما... «بالهاى فروتنى برزمينى بساى كه موسى را در شيرخواركى و عيساى پاكيزه

را تا از شین گرفتن در آغوش داشت.» اما مصر جدید را نیز از یاد نبرده است مدت پنجاه سال در حوادث و بحرانهای سیاسی آن شریك بوده. در شعر شوقی در این ایام دو چیز انعكاس داشته: قصر عابدین خدیو؛ سپس سیاست مردم.

عابدین حدیو: سپس حدید، میامد، جون شوقی از آغاز میکوشید که شاعن خدیو باشد و در کشور صاحب مقام، چون از فرانسه بازگشت چنین تصور کرد که باید سیاست قصر را هرچه باشد تأیید کند تا بتواند در مقام خود پایدار بماند. دراین ایام از مردم دور افتاده بود و چنان وانمود میکرد که نمیداند مردم چه میخواهند.

اما چون از اسپانیا بازگشت نخست جدا شدن از دربار برایش دشوار مینمود ولی او آزادی را برگزید و کمکم بدان دلبستگی یافت و چون فرزندان ملتش را

دید که بهخاطر آزادی خونهایشان ریخته میشود، او نیز شیفته آزادی گردید از برج عاج خود فرود آمد و در میان مردم، کوچه و بازار بهراه افتاد، با آنها سخن گفت، در غم و شادیشان شرکت جست با آنها در آمیخت آرزوها و خواستهایش را با آرزوها و خواستهایشان ممزوج ساخت. از آن پس شوقی زبان مردم و ترجمان مادق آنان گردید.

از این پس اگر با فؤاد اول برادر حسین کامل که بر تخت مصر جای گرفته بود سخن میگفت، نه تملقآمین بود و نه بهقصد تقرب، بلکه خیر مردم و مصالح و آزادی آنان را میطلبید، چه بهصراحت و چه بهکنایت:

| ودالت دولة المتجبرينا                                   | زمان الفــرد يا فرعون ولى<br>وأصبحت الــرعاة بكل أرض |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| علــى حكــم الرعية نازلينا<br>وهات النور واهد الحائرينا | فعجل يا ابن اسماعيل عجسل                             |
| وفك بسراحتيسه المقعدينسا                                | فداو بەالبصائر فہو عیسی                              |
| سپری شد و دولت جباران بهدیگران ر                        | «دوران حکومت فردی ای فرعون،                          |

رسيد. در همهجا حکام سر بهفرمان رعیت نهادند. پس بشتاب، ای پسر اسماعیل، بشتاب، و آن قانون فروزان بیاور و فرا راه

این مردم سرگشته قرار ده. با آن بصیر تهایشان مداوا کن که آن همانند مسیح کوران را شفا می بخشد.

و با دستهای آن بند را از در بند کشیدگان بگشای.»

و چون قمهرمانان ملی را یاد میکند، میکوشد تا حق آنان را ادا کند و حال آنکه مدتمها بود که خاطرهٔ آنان از یادها رفته بود. مثلا هفده سال بعد از وفات مصطفیکامل برای او، زندهباد میگوید.

خلاصه نظریه های سیاسی شوقی این است که مصر در امور داخلی و خارجی خود کاملا مستقل باشد دست استعمار و دخالت خارجی هرنوعی که ممکن است از آن کوتاه گردد اما حکومت باید که در خاندان اسماعیل، در عین مقید بودنشان به قانون اساسی، موروثی باشد. مردم حق داشته باشند نمایندگان خود را بهمجلس بفرستند. عدالت همهٔ افراد و جماعات را در برگیرد و همهٔ ملت با وجود اختلاف مذاهب در یك وحدت ملی متحد باشند.

علاقهٔ شوقی به مصب سبب نشد که دیگر سرزمینهای عربی را از یاد ببرد. او دربارهٔ شام، عراق و لبنان بلکه همهٔ شرق عربی شعر سروده است و همه شرق را یک خانواده میدانست که هررنجی به یکی رسد دیگران را آزرده سازد:

> وما الشرق الا أسرة أو قبيلة تلم بنيها. عند كل مصاب

شوقی نمایشنامه های مجنون لیلی وامیرة الاندلس و عنتره زا که همه از

ţ

Ĵ.

(

1

é.

موضوعات خالص عربی هستند تألیف کرد. اینها همه از آثار سالهای اخیر زندگی او هستند، بعد از آنکه هوای آن برسرش افتاد که شاعر بزرگ قوم عرب گردد، یعنی شاعر هرسرزمینی که مردمش بهزبان عربی سخن میگویند، حالا نژادشان و دینشان هرچه باشد.

و این شعر اوست که بیانکننده غمها و شادمانیهای سرزمینهای شرق عربی است:

لمس الشرق جنبه فى عمانه حريح لمس الشرق جنبه فى عمانه كان شعرى الغناء فى فرح الشرق وكان العزاء فى أحزانه «هربار كه مجروحى در عراق نالهكند شرق در عمان دست بر پهلويش مى نهد. شعر من در شادمانى شرق، سرود است و در اندوه او سوگ.»

شوقی پیش از این هم دربارهٔ شرق می سرود ولی شرق در آن ایام اسیر دولت عثمانی بود. اما اکنون شرق به جانب استقلال و رهایی از قیود استعمار گام برمی۔ دارد. شوقی مردم را در روزنامه ها، در کتابها در سالنها، در خیابانها، در کوچه ها، در قهوه خانه ها، در بازارها در میکده ها، هرجا که زندگی میکند و می بالد لمس میکند، نه مثل سابق در قصر امیر و درسایهٔ سلطان. پس شوقی اندای اندای فرا می رود: از شاعر قصر سلطان به مقام شاعر مصر و از شاعر مصر به مقام والای شاعر شرق عربی.

\*\*\*

هنگامی که به مقام شامخی که شوقی در شعر سیاسی رسیده است می نگریسم می بینیم که دراین باب میان شعر او و شعر شاعران پیشین فرق بسیار است. درك شوقی از سیاست غیر از آن معنی محدودی است که بیشتر آن شاعران از سیاست داشتند. شوقی آغوش خود را برای هر دین و هرنژاد و هرگرایشی گشوده بود او شعر سیاسی والای خود را به قبیله یا افراد یا جماعات یا احزاب اختصاص نداد. شعر او همهٔ دولتها، بلکه همه شرق را در برمیگرفت. با تعصب عجیبی می کوشید، میان آن عناصر پراکنده وحدت ایجاد کند و فریاد خود و تمایلات سیاسی خود را در شیپور شعر بدمد. همچنین او مورخ زمان خود بود.

اگر از مورخ این مفهوم را دریابیم که کسی است که به نگارش حوادث وسیر اکتفا میکند، شوقی در کتاب «دول العرب و عظماء الاسلام» خود چنین کسی است. اما اگر از شاعر مورخ این مفهوم را دریابیم که کسی است که از خلال وقایع و اخبار وازمیان نامها وآثار، عواطف بشری ونمونه های عالی انسانیت را می جوید، یا بگوییم مورخ شاعر کسی است که گذشته را زنده باز میگرداند، یا زمان حال را در حالی که به خفایای آن سر کشیده است نمایش می دهد و عواطف خود را در آن بیان میکند و خواهشیها و گرایشیهای خویش رامنعکس میسازد، باید بگوییم که شوقی نیرومندترین مورخان عرب است، اگر نگوییم تواناترین همه مورخان است بطور مطلق.

اما در میدان سیاست: شوقی میهن خود را دوست میداشت. گذشتهاش را دوست میداشت و آثارش را زنده ساخت. زمان حالش را دوست میداشت، پس سیاستش را تأیید نمود و آیندهاش را دوست میداشت، پس میخواست آن را آنگونه بسازد که بهتی از آن کشوری نباشد. از این رو بهمسائل اجتماعی روی میآورد و میخواهد شعر خود را وسیلهٔ اصلاح برخی مفاسد آن گرداند. در تربیت سخن میگوید و دربارهٔ زنان و دربارهٔ کار.

تربیت در نظر شاعر که آن رکن اساسی است که بنای استقلال و ترقی برآن قرار دارد، بلکه بهمثابهٔ عنصری است که حیات ادبی و عقلی ملت بدون آن از هم میپاشد:

ترك النفوس بلا علم ولا أدب ترك المريض بلا طب ولا آس

«واکداشتن مردم بدون علم وادب، رهاکردن بیمار است بدون طبیب و پرستار.»

علم فروغی است که نباید کسی را از پرتو آن محروم داشت. گنج مشاعی است که هیچکس نباید آن را بهخود اختصاص دهد. محروم داشتن زنان از فراگرفتن آن ظلمی است که هم بهآنان در میگیرد و هم بهفرزندانشان و هم بهوطن.

واذا النساء نشأن في أمية رضع الرجال جهالة وخمولا

«چون زنان در بیسوادی پرورش یابند، مردان از پستان نادانی و گمنامی شیر خواهند نوشید.»

رسالت معلم چونان رسالت آسمانی است. آموزگاری شریفترین کارها و سودمندترین آنها بهحال ملتهاست.

أعلمت أشرف أو أجل من الذي يبنى و ينشى أنفساً و عقولا

«آیا کسی را شریفتر و بزر**گو**ارتر از کسی که جانها و خردها را میسازد و بارور میکند، میشناسی؟»

و چون در روزگار او روشهای تعلیم از روح زمان بهدور بود، شاعر برآن روشهای کهنه میتازد و دشواری آن را که موجب فرار دانشآموز از تحصیل میشود گوشزد مینماید.

شوقی بهخاطر تعبیب علم و عسلاقهای کمه بهنشر مبادی اخلاق و اجتماعی

داشت از آغاز کار شاعری خویش آثار بسیاری برای کودکان پدید آورد. مثلا چند نوع دعا برای بامداد و به هنگام خواب و انواع سرودهای میهنی و مدرسه ای بر ایشان سرود که همگی از جهت وزن و مضمون و آهنگ ممتازند. همچنین در آغاز کار خود بیش از پنجاه حکایت کوتاه و بلند برای کودکان به نظم آورد. در برخی از این حکایات شوقی چندان ابتکاری به خرج نداده بلکه مضامین آنها را از مشاهیر این فن چون ایزوپ و فیدر و صاحب کلیله ودمنه و لافونتن گرفته است. ارزش اخلاقی و اجتماعی این حکایات قابل انکار نیست. هدف آنها همان هدف شعر تعلیمی است، چون تشویق به فضایل و فعالیت در کار و حفظ وفا و صداقت واندیشیدن در کارها پیش از انجام آنها و نکوهش رذائل مخصوصاً حیله گری، تنبلی و سهل انگاری. حکایات شوقی از جهت ادبی خالی از ضعفهائی نیستند و بعضی نیز چون

سقط الحمار من السفينة فى الدجى فبكى الرفاق لفقده و ترحموا حتى إذا طلع النهار أتت به نعو السفينة موجة تتقدم قالت: «خذوه كما أتانى سالما، لم أبتلعه لانه لا يهضم» «در تاريكى شب خر از كشتى به دريا افتاد، دوستانش از فقدان او كريستند و برايش دل سوزانيدند. چون بامداد برآمد موجى كه به سوى كشتى مى آمد آن را مى آورد، موج گفت سالم از من بگيريدش. آن را نبلعيده ام، زيرا غذائى است هضم

ناشدنی.»

(

معامله شده است.»

اما **زن،** شوقی در زمانی میزیست که مسئله آزادی زنان در مصر آغاز شده بود و به کوشش قاسم امین پیشوای نهضت گسترش مییافت. شوقی سرودن شعر اخلاقی را رها کرد و بهیاری این حرکت جدید برخاست و ضرورت تعلیم زن سپس بحث در مسائل ازدواج و حجاب را مطرح نمود.

شوقی میگفت که دوشیزگان باید در انتخاب همسر آزاد باشند و هیچگونه خرید و فروختی میان خانوادهٔ دختر و پسر صورت نگیرد. از چیزهایی که شوقسی سخت با آن مخالف بود ازدواج مردان مسن با دختران جوان بود:

المال حلل كل غير معلل حتى زواج الشيب بالابكار ما زوجت تلك الفتاة و انما بيع الصبا والحسن بالدينار

«پول هرمشکل ناگشودنی را میگشاید، حتی مشکل زناشویی پیرمردان را با دوشیزگان. این دوشیزگان شوی نکردهاند. جز این نیست که کودکی و زیبائی با پول شوقی حجاب را در میان افراد خانوادهٔ خود رعایت میکرد ولی چندان بدان دلبسته نبود. اگر روزگاری در قصیدهٔ «صداح» خود ضرورت آن را تاکید کرده بود بهخاطر رعایت رسوم درباری بود، اما هنگامی که از آن رسوم خویشتن را نجات بخشید در نقض آن قصیده، قصائد دیگری پرداخت:

> قــل للــرجــال: طغى الاسير طيــر الحجــال متى يطيــر أوهــى جنــاحيــه الحــديــد و حــز ساقيــه الحــريـــر

«بهمردان بگوی که اسیر طغیان کرد، پرندهٔ حجلهها چه وقت پرواز میکند؟» «آهن بالمهایش را ناتوان کرده، و ابریشم ساقمهایش را بریده است.»

شوقی در بسیاری از قصائد خود ضرورت کشف حجاب را تأکید کردهاست: فقل للجانحین الــی حجــاب أتحجب عن صنیــع الله نفس

اذا لم يستر الادب الغوانسي فلا يغنى الحرير ولا الدمقس

«به طرفداران حجاب بگوی: آیا کسی آفرینش خدا را در پردهٔ حجاب میکشد؟

اکر ادب زیبا رخان را مستور ندارد، از حریر و دیبا، کاری ساخته نیست.»

بنابراین، عقیدهٔ واقعی او این است که زن حق دارد برصحنهٔ اجتماع بدون حجاب ظاهر شود. پس اگر زن در حصار تربیت صحیح نباشد حجاب برای او زندان است نه حصار.

در با**ب کار شوق**ی عقاید خود را در قصیدهٔ «مملکة النحل» خود ابراز داشته. او هموطنان خود را بهکار فرا میخواند. کار در راه پیشرفت و عمران کشور.

#### نمايشنامهها

شوقی از آن زمان که در فرانسه بود به فکر پدید آوردن چند نمایشنامه منظوم بود. نخست نمایشنامه «علی بک الکبیر» را سرود، اما از آن خشنود نبود. این بود که از نمایشنامه نویسی به کارهای دیگر ادبی پرداخت و چون در همهٔ اقطار عربی به عنوان امیرالشعراء با او بیعت کردند، کوشید فضای خالی نمایشنامه را، در ادب عربی، پرکند. از این رو در چهار سال پایانی عمر خویش به تألیف نمایشنامه ها پرداخت و ما دراین کتاب به آثار تئاتری او نظری اجمالی می افکنیم:

# نمایشنامهٔ مرکت کلئوپاترا (۱۹۲۹)

وقایع این نمایشنامه در اسکندریه در حدود سالهای سیام قبل از میلاد اتفاق افتاده و موضوع آن عشق انتونیوس سردار رومی است بهکلئوپاترا ملکه مصر، ولی

دورهٔ نهضت ــ شوقی

**پردهٔ اول** محنهٔ نخست، «در اطاق کار ملکه» کلئوپاترا آنچه را که در میان مردم شایع شده که سپاه او از نبرد دریائی اکثیوم که میان او و انتونیوس از یاکسو و اکتاویوس سردار رومی از دیگر سو در گرفته بود، پیروزمند بازگشته است، تکنیب میکند. واقع این است که او به محبوب خود ترفند زده و سپاه خود را باز پس کشیده، تا دو سپاه رومی یکدیگر را نابود کنند و او بردریاها سیادت یابد:

و تبينت أن رومـــا اذا زا لت عن البحر لم يسد فيه غيرى

«دریافته ام که چون روم از صحنهٔ دریا برافتد، بردریاها کسی جز من سروری نخواهد یافت.»

صحنهٔ دوم، ملکه میان حابی رئیس دربار خود و هیلانه کنیز خود در حضور انوبیس کاهن عقد ازدواج میبندد سپس انتونیوس داخل میشود و خبر پیروزی خود را در نبرد میدهد و میگوید که چگرنه به نیروی عشق ملکه سپاه دشمن را درهم شکسته است. پس میخواهد مهمانی بزرگی برپا کند، کلئوپاترا فرمان برگزاری چنین سور شاهانه ای را صادر میکند، بیآنکه از خشم سرداران باکی به دل راه دهد.

**پردهٔ دوم** (در بزم سور) مهمانی با حضور کلئوپاترا و انتونیوس برگزار میشود ولی سرداران سپاه از کنایهای که ملکه بهروم زده است ناخشنود میگردند وکمکم نشان تمرد علیهکسی که بهخاطر عشقش بهوطنش خیانت میکند، ظاهر میگردد. چون سردار مست میشود از ملکه اجازه میخواهد که جهت تار ومار کردن دشمن باز گردد و ملکه او را در کار خود دلیر میسازد و بهجنگ ترغیبش سیکند.

يا ليث سر، يا نسر طر عد ظافرا أو لا تعد

«ای هژبر روانه شو، ای کرکس پرواز کن. یا پیروز باز میگردی، یا باز نمیگردی.»

**پردهٔ سوم** (معبد اسکندریه) مرگ سردار انتونیوس از جنگ گریخته است زیرا سپاهیانش براو شوزیدهاند. اکنون میخواهد در سایهٔ درختی در کنار معبد دمی بیاساید. غلامش اوروس او را دلداری میدهد. در این هنگام اولمپوس طبیب به دروغ خبر انتحار کلئوپاترا را به او می دهد، که از شدت اندوه شکست او خود را هلاك ساخته است. انتونیوس از روم به خاطر خیانتی که به آن کرده و از کلئوپاترا به سبب تهمت بی وفایی که به او زده است بخشایش می طلبد. سپس از غلام خود می خواهد که او را بکشد ولی غلام سر باز میزند و خود را می کشد و انتونیوس هم بعد از او انتحار می کند. آنگاه ملکه به میزند و خود را می کشد و انتونیوس هم بعد از او انتحار می کند. آنگاه ملکه به زهرآگین، از آن گونه که زهرش می کشد ولی زیبایی را تباه نمی سازد، درون آن دو با هم سخن می کویند سه تن از سربازان رومی از نزدیك معبد می گذرند. آنتونیوس را زخم خورده می بیند یکی به شتاب دور می شود تا خبر به اکتاویوس ببرد آنتونیوس را زخم خورده می بیند یکی به شتاب دور می شود تا خبر به اکتاویوس ببرد آنتونیوس لو را به درون معبد می برند آنجا که کلئوپاترا بر او زار زار می گدرند. آنتونیوس لو را به درون معبد می برند آنجا که کلئوپاترا بر او زار زار می گدید. آنتونیوس لو را به درون معبد می برند آنجا که کلئوپاترا بر و زار زار می گرید. آنتونیوس لو را به درون معبد می برند آنجا که کلئوپاترا بر و زار زار می گرید. آنتونیوس لو را به درون معبد می برند آنجا که کلئوپاترا بر و زار زار می گرید. آنتونیوس لو را به می آید و بر مکر اولمپوس طبیب آگاه می گردد، سپس در آنتونیوس لو بوسه می زند با او و درع می کند و می آید و آن سردار را مرده می یا بد آنوش کلئوپاترا جان می دهد. پس اکتاویوس می آید و آن سردار را مرده می یا به

> أقبل مـا قبل الغار منـــــك وأهتف أنطونيوس الوداع! ارا مىبوسم كه برگت غار برآن بوسه زده بود، و زارا بر ده

«آنجا را می بوسم که برگ غار برآن بوسه زده بود، و ندا می دهم آنتونیوس بدرود.»

**پردة چهارم** (غرفة خاص ملكه) مركئ كلئوپاترا

ملکه با آنتونیوس که اینک مرده است راز و نیاز میکند و بهکنیز خاص خود میگوید که چگونه اکتاویوس میخواهد او را زینت غنایم خود سازد و بهروم ببرد. در این هنگام حابی با سبد انجیر وارد میشود، ملکه میداند که تخت شاهی در خطر افتاده است. با قصر خود و با گلهایش وداغ میکند. ایاس نوازنده او برایش سرود مرگت را مینوازد. و پس از آنکه با پسرش قیصرون و دو کنیز خاص خود وداع میکند، مار را میگیرد و به سینهٔ خود نزدیک میکند ما را او را نیش میزند و میکشد. شرمیون، کنیز او نیز چنین میکند و او نیز می میرد. هیلانه نیز چنین میکند ولی پیش از آنکه بمیرد کاهن سر میرسد و با پادزهری که باخود دارد از مرگش میرهاند. حابی او را برمیگیرد و به طبه میبرد. سپس اکتاویوس والمپوس میآیند مار المپوس را نیز نیش میزند و میکند. اکتاویوس با جسد کلئوپاترا میآیند مار المپوس را نیز نیش میزند و میکند. اکتاویوس با جسد کلئوپاترا میآیند مار المپوس را نیز نیش میزند و میکند. اکتاویوس با جسد کلئوپاترا

قسما ما فتحتم مصر لكن قد فتحتم بها لرومة قبرا

## دورهٔ نهضت ــ شوقی

ŝ,

«سوگند میخورم شما مصر را نگشودید بلکه در مصر برای رومیان گوری کندید.»

اشخاص این نمایشنامه:

کلئوپاترا، در اینجا دو چهرهٔ متماین دارد، چهرهٔ یك زن و چهرهٔ یك ملكه کلئوپاتیا در چهرهٔ نخستین زنی است عاشق پیشه و غرق در شهوات. و خو د بدین اقرار دارد که غوطهور شدن در لذات جسمانی زندگی او را پر کرده است. آنچه او را دراین راه مدد میکند تا دامهای خود را بهتر بگسترد زیبایی خیره کننده و جاودانی اوست او بهزیبایی خود نیك دلبسته است. حتی میخواهد چنان بمیرد که بهزیبایی او آسیبی نرسد و سعر چشمان او باطل نشود. او به انتونیوس وفادار است، تا آنگاه که این عشق باسیاست مصر تناقض نیابد. کلئوپاترا به مطالعه علاقمند است، کتابخانهای بزرگ تأسیس کرده و هر روز در مطالعهٔ کتابهای آن، الام خود را از یاد می برد. از اینها گذشته زنخانه است. فرزندانش را دوست میدارد و برای خوشبختی شان تلاش میکند و در نمازهای خود آنان را از یاد نمی برد. در قصر جز فرزندان او کسانی دیگر هم هستند خادمان، خدمتکاران، کاهن، و دیگران که همه از لطف و معبت او به نحوی بهرمند می شوند.

اما کلئوپاترا بهعنوان یک ملکه زنی است هوشمند که خود را به افعی تشبیه میکند و میگوید:

> بها شوق الى أفعى التلال هلمي عانقي أفعى قصور

«نزدیك بیا و دست در گردن افعی كاخها كن كسی كه مشتاق افعی كو هساران است.»

این هوشمندی سبب شده که کارها را تا پایان بنگرد و به همهٔ مردم بدگمان باشد. اما او همهٔ هوشمندی خود را در راه سیاست مصر به کار می برد.

انتونیوس محبوب اوست، ولی از آنرو که وسیلهای است در تضعیف روم و تقويت سيطرة مصر.

اما اگر روزی میان او ومیهنش مخیر شود میهنش را اختیار میکند و در فدا کردن زیبائی خود هم راه آن تردید نمی ورزد.

أموت كما حييت لعرش مصر و أبنال دونه عرش الجمال

«زندگی و مرگ من از آن تخت پادشاهی مصر. و برآستان آن تخت، جمال را فدا مىكنم.»

در کلئوپاترا صفاتی است که پادشاهان را در خور است چون عزت نفس و

جرأت و بویژه بردباری.

آنتونیوس آمیزهای است از قسوت و ضعف. در گذشته پیش از اینکه با کلئوپاترا آشنا شود، مردی نیرومند بود ولی از آن پس که بهدام آن زن افتاده آن نیرومندی به ناتوانی و آن دلیری به ترس تبدیل شده. کلوپاترا دوبار او را فریب داده ولی نقصانی در عشقش پدید نیامده است. حتی در راه او بهروم خیانت کرده است. از جنگ گریخته است و در پایان زندگی، خود بهترین تصویر گو خود است، آنگاه که به آن زن خطاب می کند:

قدت الجعافل و البوارج قادرا ما لـــــى ضعفت فقادنى جفناك بطل لم تظفــــر الحــرب بــه فى الـهوى، تحت لواء الحب مات

«با نیرومندی لشکرها و ناوها را رهبری کردم در من هیچ ناتوانی پدید نیامد، اینک چشمان تو مرا به هرجا که خواهد میکشد. «بهلمان که جنگتر باد

«پېلوانی که جنگ بن او پيروز نشد، در عشق، در زير پرچمعشق جانسپرد.»

ولی بهخود میآید و از وطنش پوزش میطلبد و آمرزش میخواهد و با ابیاتی پرشور با آن وداع میکند.

روما حنانك و اغفرى لفتاك أواه منك وآه مـا أقساك

«ای روم بخشایش ترا می طلبم، برفرزند خود ببخشای. آه از تو آه چه سخت دل هستی!»

**اکتاویوس** سردار رومی است شجاع و بخشنده. پس از مرگ انتونیوس از خطایش در میگذرد و قدر او را میشناسد.

**انوبیس،** کاهن پرهیزگاری است. آشنا با انواع ماران و انواع زهرها. میهن پرست و دشمن روم. دوستدار کلئو پاترا، اما نه بیشتر از مصر.

**حابی،** نمونهٔ همان چاکران مقربی است که اگر نعمت از آنها باز گیرند زبان به طعن ولینعمت می گشایند و چون نعمت باز آید شکایت شان به شکر بدل می۔ شود.

هیلانه و شرمیون، خدمتگاران کلئوپاترا که او را فراوان دوست میدارند و کلئوپاترا محبت آن دو را با لطف و مهربانی خویش پاسخ میگوید.

**اولمپوس،** طبیبی رومی، در خدمت ملکه که چون خیانت انتونیوس را دید خبر مرگ کلئوپاترا را بهاو داد و سبب انتحارش شد.

**اوروس،** غلام انتونیوس که همانقدر که آن دو خدمتکار، کلئوپاترا دوست میدارند او نیز انتونیوس سرور خود را دوست میدارد.

دربارهٔ **ارزش** این نمایشنامه می گوئیم که کاملترین نمایشنامه های شوقسی

دورهٔ نهضت ــ شوقی

است که اگر از پارهای خطاهای آن بگذریم از جهت هنری و فنی در آن موفق بوده است.

از جنبه های مثبت نمایشنامه کلئوپاترا رنگ محلی آن است. داستان همه دریک محیط قدیم مصر اتفاق میافتد با همهٔ ویژگیهای آن چون پرورش مار و کثرت تشبیه به آن و نقش کاهنان و خبر دادن آنها از آینده به وسیلهٔ کف بیتی و امثال آنها. دیگر از جنبه های مثبت آن قدرتی است که شوقی در بیان اخلاق و سجایای شخصیتهای داستان خود، نشان داده است بهقول معروف هرچه از ابداع و هنر در چنته داشته بیرون ریخته است بعضی میگویند شوقی بهقدری کلئو پاترا را از زاویه های گوناگون تصویر کرده که شخصیت او در پرده ای از ابهام افتاده است، ولى نه، شخصيت كلئوپاترا همواره در سراس داستان واحد است او بندهٔ عشق خویش است در حالی که عشقش بندهٔ حسوطنپرستی اوست. از جهتشعر، کلئوپاترای شوقی را در میان دیگر آثار نمایشی او نظیری نیست درسراسی این نمایشنامهٔ منظوم قطعاتی است زبانزدهمگان، چونقطعهٔ «من انتونیو و انتونیو من»، و آن قطعه که آنتونیو از روم بخشایش میطلبد، وقطعهٔ «زنبقی در گلدان» و... شوقی هی پرده از نمایشنامه خود را با بیتی خاتمه میدهد که مدتها اثر آن در نەن ب**اقى مىماند.** 

نمایشنامه کلئوپاترا خالی از معایبی هم نیست از جمله آوردن برخیحوادث که با موضوع اصلی رابطهٔ چندانی ندارد. چون عشق زنون پیر بهکلئوپاترا در صحنهٔ اول و عشق حابی و هیلانه، یا بهموضوع مربوط میشوند ولی موجب کند شدن حرکت نمایش میگردند، مانند همهٔ پردهٔ دوم و ترتیب آن مهمانی و باده. کساری که چندان فاید،ای در کار نمایش ندارد. یا بعضی صحنه ها که از حیث کار تئاتری ضعیفاند چون گفتگوی حابی و هیلانه در باب عشق در حالی که جسد ملکه در مقابلشان افتاده است.

# نمایشنامهٔ مجنون لیلی (۱۹۳۱)

€

(

(

¢

(

داستان این نمایشنامه در بادیهٔ نجد و حجاز در عهد دولت بنی امیه اتفاق می افتد. شاعر موضوع داستان خود را از کتاب اغانی گرفته است. خلاصه آنکه قیس عاشق دختر عموی خود لیلی میشود و او را از پدرش مهدی خواستگاری میکند. ولی از آنجا که عرب از تزویج دختران خود بهمردی که بهعشق آنها سرود سن داده، پنهیز دارند و غزلهای قیس برای لیلی، بسرسن زبانها افستاده است، پیشنهاد ازدواج را نمی پذیرد و او را به مردی از بنی ثقیف. موسوم به ورد می-دهد و میان این دو عاشق جدائی می افکند. دیری نمی گذرد که قیس مجنون ولیلی بیمار میشود و هن دو میمیرند.

غمنامهٔ مجنون لیلی پنج پرده است:

**پردة اول** (در حي بنيعامن)

در شبی که افراد خاندان، در مهتاب به گفتگو نشستهاند، سخن از عشققیس میرود، لیلی نیز از عشق خود حکایت میکند ولی بهخاطر رعایت سنن عرب به همسری با او راضی نیست زیرا قیس او را برسر زبانها انداخته است. چونجمع پراکنده میشود قیس بهطلب آتش میآید. لیلی به او آتش میدهد ومدتی به راز و نیاز میپردازند و قیس چنان بیخود شده که آتش در آستینش درمیگیرد و او آگاه نمی شود. بیهوش برزمین می افتد در این حال مهدی فرا می رسد و قیس را میزند

امض قیس امض جئت تطلب نارا ام تری جئت تشیعل البیت نارا؟ «برو، قیس برو، تو به طلب آتش آمدهای یا آمدهای آتش در خانه زنی؟»

**پردهٔ دو**م (راه قافلهها از نزدیکی بنیعامر) آوارگی مجنون:

مجنون آواره می شود، زیرا مهدی شکایتش را به سلطان برده و سلطانخونش را حلال شمرده است. در این هنگام کنیزی به نام بلهاء غذایی را که مادرش پخته، برای او می آورد و آن گوسفندی است که جادوگران قلبش را بیرون آورده اند و بر آن اوراد خوانده تا داروی جنون قیس باشد:

و شاة بلا قلب يداوننی بها و کيف يداوی القلب من لا له قلب «مرا با گوسفندی بیدل درمان میکنند، چگونه بيدلی، اين دل را درمان نمايد؟»

در این حال دو دسته از کودکان ظاهر میشوند یکدسته در آوازهائی که میخوانند عشق او را میستایند و یکدسته نکوهش میکنند. قیس برایشانسنگت میاندازد، سپس با آنان آشتی میکند و بیهوش برزمین میافتد. در اینحال ابن عوف که برای جمع زکات آمده است بر او میگذرد و میکوشد تابه هوشش آورد ولی بیفایده است. دو قافله از پیهم میگذرند، بانگ و فریاد اهل قافله نیز او را بههوش نمیآورد. تا آوازی میشنود مردی از قافله به نام لیلی غزلی میخواند به ناگاه برمی خیزد. ابن عوف را در کنار خود میبیند که به او وعده می دهد که با مهدی در باب او و لیلی سخن بگوید. قیس از شادی می خواهد پرواز کند.

پردهٔ سوم (صحرائی در جوار بنیعامر) ابن عوف را می رانند. ابن عوف وقیس به جانب حی بنیعامر می آیند. چون مجنون به دیار نزدیك می-شود بیهوش بر زمین می افتد. مردان حی شمشیر می كشند تاخونش را بریزند ولی دوستانش او را به پشت درخت بان می كشند. مهدی نیز جلو مردان حی را می گیرد و دربارهٔ مجنون با ابن عوف سخن می كوید و همه به رقت می آیند ولی منازل به

یادشان میآورد که قیس درغزلهای خود لیلی را رسوا کرده است. بار دیگر قوم بر قیس می تازند، تنبها بشر بهفریاد او میرسد و به آنبها می فهماند که منازل در عشق لیلی رقیب قیس است و آنچه میگوید از حسد مایه گرفته است. باز میدان حی با قیس برسرمهر میآیند. وکار زدوخورد بشر و منازل در پشت صحنه پایان می یا بد مردان از پیآنان روان می شوند و جز ابن عوف و مهدی کس در صحن نمی ماند. پدر، لیلی را احضار میکند و او را در اختیار همسر آزاد میگذارد. ولی لیلی بهخاطر رعایت سنن قومی به زدواج با وردثقفی که در همان نزدیکی به خواستگاری او آمده بود رضا میدهد. میانجی نومید باز میگردد، مهدی تا آن سوی درخت بان با او همراهی میکند. لیلی تنها میماند در حالی که از کـرده يشيمان شده است.

### یردهٔ چهارم

20

ĺ

¢

Ć

(

(

(

این پرده دارای دو صحنه است. در صحنه اول، مجنون سر به بیابان مسی نهد ناگاه خود را در دهکده جنبها میبیند، در آنجا با شیطان خود که قبلا به وجود او ایمان نداشت برخوردمیکند. جنبها مقدمش را گرامی میدارند واو را بهبن**ی ث**قی**ف،** قبیلهٔ شوهر لیلی راه مینمایند لیلی در آنجا با شوی خود زندگی میکند. در صحنه دوم مجنون لیلی را در حی بنی ثقیف می بیند که هنوز بدو دلبسته است و با شوهر خود چون خواهر وبرادر زندگی میکنند. مجنون، لیلی را بەفرار ترغیب میکند ولی لیلی سر باز میزند و مجنون خشمناک باز میگردد و لیلی اندوه خود را با کنیز خود عفراء سپس با ورد در میان مینهد.

**پردهٔ پنجم** (گورستان بنیعامر) دو کشتهٔ عشق.

لیلی از شدت اندوه مرده است و اکنون گور اوست و در کنار گور او خیل عزاداران چون مردم باز میگردند غریض مغنی و ابنسعید شاعر با رفیقش امیه و مردی از بنیعامر میآیند. غریض سرود وادی مرگئ در مقابل قبر لیلی می-خواند و بازمیگردند، سپس قیس و زیاد میآیند. بشس آنها را میبیند و ناگهان خبر وفات لیلی را بهاو میدهد. قیس بیهوش بر قبر لیلی مــیافتد و لحظــهای بعد گریان و نغمه خوانان به هوش میآید. در این بین شیطان او ظاهر میشود. قیس به او که سبب اینهمه ماجرا شده دشنام می دهد. اما شیطان او را تسلی می-دهد و میخواهد که او پی غریض برود زیرا اوست که نام او و لیلی را جاودانه

در این حال ابن ذریح شاعر آشکار می شود. برای لیلی مرثیه می سراید و مے سازد۔ قیس را تسلی میدهد. قیس از جانب قبر صدائی میشنود که نام او و لیلی را میخواند و پاسخ این ندا چیزی جز مرگ نیست.

اشخاص نمایشنامه عبارتند از قیس که عاشق دلباخته است و کار عشقش بهجنون کشیده ولی در نمایشنامه چهرهٔ این عشقرا نمی بینیم زیرا هرگاه در صحنه ظاهر می شود بیهوش بر زمین می افتد. کویی شوقی با این عمل خواسته است ضعف تحلیل روانی خویش را در پرده ای از نعره ها و آهها و بیهوشیها و به هوش آمدنها پوشیده دارد. کمترین عیب این کار این است که عشق به صورتی که در طبیعت بشری سابقه ندارد آشکار می شود، از این رو آلام مجنون آنقدر ها که شوقی انتظار دارد مؤثر نمی افتد.

اما **لیلی،** صورتی است با خطوط آشکار او دختری است بدوی، در بندسنن قبیلگی. عاشقی است به عشق خود پایبند گاه عشق را فراموش میکند یا نزدیك است که فراموش کند \_ آنگاه که همسر میگزیند و گاه سنن را فراموش میکند. یا نزدیك است که فراموش کند \_ آنگاه که با قیس خلوت میکند در هر حال او در این نمایشنامه تنها کسی است که فدا می شود. افزون براینها او دوشیزه ای است دور اندیش و عاقل و مورد اعتماد مثلا پدرش انتخاب همسر را به عهده او میگذارد و شوهرش چنان به وفای او اعتماد دارد که از ملاقاتش با قیس باکی ندارد.

ممهدی، سروری است متعصب و غیور حتی از اینکه قیس در وصف دخترش غزل سروده به سلطان شکایت می برد و خونش را مباح می دارد. ولی پیری است نازکدل که چون مجنون بیموش برزمین می افتد بر او رحمت می آورد، حتی از بنی عامر که قصد قتل او را دارند می خواهد که به مدارا رفتار کنند. نیز پدری است مهربان. نمی خواهد دختر خود را به همسری مردی که دوستش ندارد مجبورکند. پدری است که هر آدم خوبی می گوید، اگر من هم به جای او بودم همین کار را می کردم.

ورد، مردی است بزرگوار که عشق لیلی را بهقیس معترم میدارد و چونان برادری با او زندگی میکند.

منازل، همواره خار راه قیس است. او را آزار میدهد مردی هوشیار است و حسود.

**زیاد**، نمونهای است از یک دوست با وفا که مجنون را در تلخترین ساعات زندگیاش تنها نمیگذارد حتی شبها بیدار میماند تا دشمنانش را از او براند.

در **ارزیابی** غمنامه میکوئیم محاسنی دارد و معایبی.

در مورد نخست، شك نیست كه شوقی در این اثر تئاتری خود نیز چونكلئو پاترا از جهت آنكه توانسته است بدان رنگ معلی بدهد، موفق بوده است. او بادیه، زندگی بادیه آمد و شد قوافل و اجتماعات آن را تصویر میكند و بسیاری عقاید و آراء عرب را چون پناه بردن به پیشگویان و اذان گفتن در گوش از هوش رفته واعتراف بهجن وبرخی رسوم چون كفزدن، وارونه پوشیدن جامه برای دلالت بر گمگشتگی و پارهای اخلاقیات، چون عشق عذری (یعنی عشق خالی از شوائب امیال)، تمسك به تقالید و سنن تا آنجا كه علیه كسی كه دربارهٔ دخترشان غزل گفته

۷۳۰

دورة ليضت \_ شوقى

شکایت به سلطان برند. تا خونش را مباح سازد... در سراس آن آورده است. شوقی حالت مردمی را که به سرعت تغییر عقیده می دهند چه خوب بیان کرده آنجا که منازل مردان بنی عامر را علیه قیس می شوراند و پس از چند دقیقه که بشر برای شان سخن می گوید از تصمیم خود باز می ایستند.

بسی بری معایب آن نیز گفتنی است. آنجا که شخص تازه وارد ناشناس را به اما معایب آن نیز گفتنی است. آنجا که شخص تازه وارد ناشناس را به دیگران معرفی میکنند که البته این یك عادت غربی است، همچنین شاعرموفقیتهای ممهمی را که بهدستش میافتد و میتواند از آنها نیکو بهرهبرداری کند نمی شناسد، مثلا صحنه ای که بشر قیس را تسلیت میدهد در حالی که می پندارد به وفات لیلی مثلا صحنه ای که بشر قیس را تسلیت میدهد در حالی که می پندارد به وفات لیلی آگاه است، حادثه سرد و نتیجه کم تأثیر است. زیرا مقدمات لازم برای آن مهیا نشده است. تحلیل روانی هم در آن ضعیف است جز صحنه ای که لیلی ازدواج با قیس را رد میکند. شوقی می خواهد این خلا را با مبارزات محسوس چون زد و خورد با اسلحه یا مبارزات بیرون صحنه پر کند.

اینها که برشمردیم نسبت به معایب آن از جهت تکنیک نمایشنامه نویسی و بنای داستان اندک است بسیاری از اشخاص وجودشان زائد است بلکه در کند شدن حرکت داستان اثر سوم دارند و چنین است پاره ای از صعنه ها تماما، چون صعنهٔ رفتن قیس به شهر اجنه و صعنه های گریه و زاری برقبر لیلی و مرثیه گوئی ماعر و مغنی... و غیر آن از صعنه های زائد که نمی گذارند گره به سرعت باز شود. مخصوصاً پس از آنکه همگان در پایان پردهٔ سوم موضوع را پایان یافته می-بینند، باز هم شوقی دو پردهٔ دیگر اضافه می کند تنها برای اینکه آن دو دلداده را به سرنوشتی بکشاند که هم موجود زنده ای بدان سو می رود. در نمایشنامهٔ معنون لیلی جنبهٔ غنائی آن برجنبهٔ نمایشی اش می چربد. در سراس آن جز گریستن و حسرت نوردن و زاری کردن هیچ نیست و برخورد شخصیتها در آن اندک است. خلاصه آنکه چنین نمایشنامهٔ منظومی با آن اشعار زیبا و موسیقی دلپذیر برای خواندن لدت بخش تر است تا ظهور آن بر صعنهٔ تئاتر.

قمبيز (كمبوجيه) ۱۹۳۱

ł

¢

4

Ļ

Ť

داستان در مصر و ایران اتفاق می افتد. در قرن ششم پیش از میلاد. داستان آنکه، کمبوجیه شهریار ایران نفریت دختر آمازیس فرعون مصر را خواستگاری میکند و دختر از شوی کردن در بلاد غربت سرباز میزند. اما نتیتاس دختر فرعون پیشین احساس میکند که ممکن است این سرپیچی برای مصر خطرهائی در پی داشته باشد. از این رو بهنام نفریت به همسری با کمبوجیه رضا می دهسد. یکی از سرداران یونانی بهنام فانیس که در لشکر مصر خدمت میکند به ایران میآید و کمبوجیه را از این خدعه آگاه می سازد. کمبوجیه به مصر می تازد، همه جا را به آتش میکشد و غارت میکند ولی آگاه می شود که نفریت خودکشی کرد. دیوانه وار خشمگین می شود و بساماتیك فرهون جدید و فانیس خائن و یكی از سرداران خود را كه او را به مدارا دعوت می كند می كشد و آپیس معبود مصریان را به قتل می آورد. پس اشباحی هولناك در نظر او ظاهر می كردد و او خود را می ـ كشد و مصریان را درعزای ملكه و پادشاهشان و ایسرانیان را در ماتم پادشاه و سردار سپاهشان رها می سازد.

در **ارزیابی** نمایشنامهٔ کمبوجیه میگوییم که آن نیز از محاسن و معایبی خالی نیست از جمله محاسن آن، اینکه شاعر در این نمایشنامه هم چون آن دو نمایشنامهٔ دیگررنگ معلی را حفظ کرده است. مصر با همهٔ اشرافیت و نوشخو اری اش ظاهر می شود. عناصر بیگانه بر زندگی مصر غلبه یافته مخصوصاً یونانیان در امر لشکرکشی و در افکار و عقاید مصریان بویژه تقدیس گاو آپیس نفوذ فراوان یافته اند. از سوی دیگر قدرت نظامی ایران و استبداد پادشاهانشان و عقاید دینی شان چون آتش پرستی نشان داده شده است. همچنین کمبوجیه در عین دلیری و رحشیگری و جنون و پشیمانی اش به خوبی تصویر شده است.

اما معایب آن، باید گفت که در نمایشنامه حوادث خارج از موضوع یا حوادثی که ارتباط استواری با آن ندارند و سیر وقایع را به تأخیر می اندازند بسیار است. همچنین شخصیتهای مهمی است که کار قابل ذکری ندارند (نفریت، تاسو معشوق او و معشوق سابق نتیتاس) و شخصیتهایی که دارای وحدت اخلاقی نیستند، مثلا نتیتاس به خاطر نجات کشورش فداکاری می کند ولی در ایران اعتراف می کند که از آن جهت بدین کار تن داده که تاسو از او جدا شده بوده است. و تاسو عاشق مقام است نه زیبارویان زیرا هرجا مال و جاه باشد بدان سو روی می آورد. نفریت دختری خودخواه و راحت مللب، همهٔ بلاها را برسر مصر و مردمش می آورد تا لحظهای به مخاطره نیفتد. ولی هر دو اینها در پایان نمایشنامه به دو قهرمان از تهر مانان ملی تبدیل می شوند، بی آنکه سبب آنرا بدانیم. در این اثر حوادثی است که در سیر داستان پرورش نمییابند و یکباره در جایی آشکار می شوند... از اینها گذشته در پایان پرده دوم عقدهٔ داستان کشوده می شود و پردهٔ سوم با آن همه طول و تفصیل به مثابهٔ حواشی چیزی است که در آخر پرده دوم معلوم شده است.

دیگر نمایشنامههای شوقی

علىبك الكبير (١٩٣٢)

حوادث این نمایشنامه در فسطاط و صالحیه و عکا در حدود سال ۱۷۷۰ م اتفاق میافتد. موضوع آن این است که علی بك ـ یکی از ممالیك ـ برعثمانیها شورش میکند و اگرخیانت دامادشمحمد ابوذهب و غلامش مرادبك نبود بهمصر استقلال میبخشید. این نمایشنامه علاوه بر موضوع تاریخی آن مشتمل بریك موضوع ادبی هم هست و آن عشق مرادبك است بهزن علی بك بدون آنکه بدانـد

خواهر خود اوست. - این دو موضوع اندک با هم گرد میآیند تا غنائی بهداستان بخشند، بلکه بیشتر جزء ترفند نمایشنامه نویسهاست تا بر حوادث قصه بیفزایند \_ در تراژدی علیبک با همه ضعفهایش اوضاع زنان بخصوص استبداد و معیط پر حیله و نیرنگ حکومت ممالیک نیکو نموده شده است.

اميرة الاندلس (شاهزادة اسپانيا) (۱۹۳۲)

نمایشنامهای است بهنش که حوادث آن در اندلس و مغرب ا**قصی میگ**ذرد. زمان آن قرن یازدهم میلادی است. شوقی در قسمتی از این نمایشنامه وضع معتمد بن عباد امیراشبیلیه را نشان میدهد که چگونه کار او دیگرگون شد و با همه خاندان خود به اغمات تبعید شد. قسمت دوم یک واقعه عشقی است. بدین معنی که بثينه دختن معتمدبن عباد كه در لباس غلامان بهجواني موسوم بهحسون بــن ابــي الحسن، تاجر بزرگ اشبیلیه آشنا می شود به دوستی او دل می بندد. بثینه در ضمن گفتگو در مییابد که آن جوان قاتل برادرش ظاهر است و بیهوش بر زمین می-افتد، در این هنگام کلاه از سرش میافتد و جوان در مییابد که او دختر است و عاشق اومی شود. چون معتمد بن عباد و خاندانش تبعید می شوند، بثینه به دست یکی از مردم مغرب اسیر میگردد. ابوالحسن او را برای پسرش حسون میخرد ولی دختر بدون اذن پدر خود تن بهزناشوئی نمیدهد. آنگاه به تبعیدگاه معتمد میآیند و او رضایت میدهد.

این نمایشنامه منحطترین نمایشنامه های شوقی است. نه در آن گرهی هست. و نه تسلسل داستانی. اکثر حوادث آن داخل در موضوع شدهاند، حتی دو موضوع اصلی هم طفیلی یکدیگرند. شخصیتها هم خطوط مشخصی ندارند. هر چه هست مجموعه صحنههائی است بدون ارتباط استوار و تطور روانی طبیعی. شوقی در اینگونه کارهایش بارها لغزیده است آنچه عدرخواههمهلغزشها و سقوطهاست شعر سحرانگیز اوست و بس. از امتیازات نمایشنامهٔ «امیرةالاندلس» نثر روان آن است که در آن از سجع و صناعت که پیش از این عادت او بود خبری نیست.

عنتره

Ĩ

آخرین تراژدی های منظوم شوقی، نمایشنامهٔ عنتره است. عنتره دختر عم **خو**د عبله را دوست میدارد عبله هم او را دوست میدارد. اما آنچه مانع این ازدواج است این است که عنتره بندهای است سیاه که حتی پدر هم او را بهفرزندیقبول ندارد. ولی دلیریهای عنتره سبب می شود که پدر به فرزندی او - اجبارا - اعتراف کند، ولی عمویش بهدامادی او رضا نمیدهد و دختر خود را به صغرالعامری میدهد. به هنگامی که عبله در راه خود به جانب قبیلهٔ بنی عامر روان است و سواران گردش گرفتهاند به ناگاه عنتره حمله میکند بعضی را میکشد و بعضی را به هزیمت مىدهد و عبله را مىربايد، و دخترى از قبيلة عبس را به نام ناجيه كه عاشق صخر

است نزد صنحن میفرستد، و چون عبله لباس خود را بن او پوشیده، صنحن می۔ پندارد که عبله است. و تا میخواهد حقیقت آشکار شود، عنتره با محبوب خود و ناجیه با محبوب ازدواجمیکنند.

در این نمایشنامه گرایش حماسی غلبه دارد. نعرهٔ جنگ، حمله و هجوم، و چکاچاك سلاحها در گوش طنین می ندازد. پایان داستان هم چنان است كه اغلب می پسندند و این چیزی جز ضعف نویسنده را نمی رساند. برخی مطالب هم در ضمن ماجرا آمده است كه رنگ معلی را از داستان می زداید، مثل اینكه عبله و عنتره اعراب را به وحدت دعوت می كنند. منتهی در این اثر شوقی نشان بیشتری از تعلیلات روانی می بینیم و شوقی در سراسر آن كمتر از موضوع خارج شده و برای آنكه در خواننده تأثیر بیشتری ایجاد كند كمتر به موضوعاتی كه خارج از سیاق داستان است پرداخته است.

## الست هدى (هدى خانم)

کمدی منظومی است که شوقی در خلق آن موفق بوده و چون موضوع آن را از تاریخ نگرفته است از آزادی بیشتری برخوردار بوده است. او پیرزن توانگر خسیسی را تصور میکند، که بهمال دنیا سخت حریص است زیرا میداند تنها وسیلهای که مردم را بهطرف او جلب میکند همین است و بس. هدی با آنکه سنی از او گذشته دوست دارد جوان جلوه کند. از نهمرد که بهخواستگاری او آمدهاند سان می بیند و به نحوی هریک را دست می اندازد و تحقیر میکند. به نظر ما ایس نمایشنامه از نظر اخلاقی ضعیف است زیرا شوقی که همواره در راه اصلاح اخلاق جامعه سعی داشته، نمی باید مسئلهٔ مهمی مثل از دواج را به ریشخند کشد و یا به جای احترام بهمال مردم برای ربودن آن نقشه بکشد.

### شوقی و نمایشنامه

شوقی موضوع نمایشنامه های خود را از تاریخ میگیرد اما آنچنانکه باید از آنها بهره برداری نمیکند. بدین معنی که بسیاری امور زائد و خرافات و مطالب گمراه کننده را در آن داخل مینماید. شوقی درنمایشنامه های خود تنها به همان موضوع تاریخی بسنده نمیکند، بلکه نقشی هم برای عشق قائل میشود و بسبا که این موضوع اخیر داستان را از روال خود بیرون می برد. زیرا که میان این دو موضوع چنان پیوستگیی نیست که در نتیجه و گره داستان هم وحدت داشته باشند.

شوقی با آنکه میکوشد حوادث تاریخی را حفظ کند، روح تاریخ را حفظ نمیکند، مثلا مالک، پدر عبله را، مردی لئیم، فرومایه و حسود معرفی میکند در حالی که او از سادات عرب است و ما میدانیم که اعراب چنین کسانی را به ریاست قبیله برنمیگزیدند.

یا عنتره و عبله اعراب را بهوحدت دعوت میکنند و حال آنکه اعرابجاهلی

1

ű,

Ŷ

(

Ĺ

دارای عصبیت قبیلگی بودند و در خیال وحدت تمام قبایل نبودند. شوقی وحدت عمل را بهبازی گرفته است و در نمایشنامههای خود از افسراد طفیلی فراوان آورده است و از حیث عدم رعایت وحدت زمان و مکان بهراه شکسپیں و دیگر رمانتیستها رفته است. اما تسلسل حوادث کلا در آنها نابسامان است زیرا در ضمن آن حوادث بی اهمیت و تا حدودی بی ربط می آورد. یا یک سلسله حسوادث ناگهانی پیش می آید که قبلا برای آنها تمهید مقدمهای نشده است. مانند صحنه ی که بشر ناگهان خبر مرگ لیلی را به قیس می دهد، یا صحنه ای که مصطفی الیسبرجی به مراد خبر می دهد که آمال خواهر اوست در حالی که قصد ازدواج با او را دارد بدون آنکه او را بشناسد.

این آشفتگی در سیاق نمایشنامه تنها بدان سبب است که علت تطور حوادث، روحیات و عواطف خود اشخاص نمایشنامه نیست، بلکه هرچه میکنند و می ندیشند بهارادهٔ شوقی است و شوقی نمی تواند بکلی از نمایشنامه هایش خود را کنار بکشد. بسیار اتفاق می افتد که به زبان اشخاص نمایشنامه هایش حرف می زند، موعظه میکند یا شعار خاص خود یعنی وحدت قومی و ملی را در دهان آنهـا میگذارد. اشخاص شوقی غالباً سرگردان و بی ثباتند. اگر در تصویر بعضی از آنها موفق شده از آن روست که با شخصیت خود او تناسبی داشتهاند، همانطور که تصویر عنتره و عبله از آنرو موفق شده که میان آنها قرابتی روحی است. یعنی آن دو نیز چون او شاعرند. شخصیتهای شوقی غالباً یك بعدی و كمعمقاند تا آنجا که دو شخصیت که دارای یک وضع مشابه هستند چون عبله و قیس فرق چندانی با یکدیگر ندارند. و گاه شخصیتها چنان به سادگی میگرایند که حتی خطوط اصلی چهرهٔ آنها محو میشود. مانند تاسوو نفریت. و در این شگفتی نیست، ما بدان هنگام که درباره غزل او بحث میکردیم گفتیم که شوقی نمی تواند عواطف انسانی را عمیقا تصویرکند. او عاشقان، حسودان، نیکان، مکاران، دلیران، بزدلان وطن پرستان و امثال اینها را تصویر کرده است در برخی از تابلوهای خود موفقیتهایی هم کسب کرده است ولی نتوانسته است درون آنها را کاوش کند و به نمایش بگذارد. از اینرو شخصیتهای او در نمایشنامه هایش محدوداند و یک بعدی. از حیث قالب و فرم نمایشنامه های شوقی در ادب عربی فصل تازه ای است

از حیب قاب و سرم نمایشناسه ما و مورم نمایشناسه ما و موسن شعن را رام کرد و در خدمت نمایشنامه درآورد و با بحور شعری برحسب مقتضای حال بازی کرد. و برای هر معنی اوزان و قوافی مناسب به آن را برگزید و برای بیان هرحالت عاطفی وزنی و قافیه ای اختیار کرد که شایان آن بود و با اشخاص و حوادث دگرگون می شد، به هنگام رقت و لطافت رقیق و لطیف و به وقت خشم و شدت سخت و خشن می گردید. این رهایی از قید اسارت وزن واحد و قافیهٔ واحد گام بزرگی در راه به شمارساندن شعر نمایشنامه ای در ادب عربی بود.

شوقی میراث نیم قرن شعر غنائی خرد را که هرگز از آن رهایی نیافت به

نمایشنامه آورد. در نمایشنامههای خود قصائد و قطعات غنائی فراوان آورده و همین در مسیر کار او تأثیری ناخوش داشته است. چون شوقی خود را از یک سو در پیشراندن موضوع نمایشنامه ناتوان می دید و از سوی دیگر به ضعف خود در کاوش نفوس و تصویر دقیق آنها آگاه بود تماشاگران را به نحو دیگری سرگرم می کرد، بدین طریق که در برابرشان صحنههای عظیم چون کاخها و خیل و حشم ملوک یا صحنههای پهناور چون خیمههای اعراب و راههای قوافل یا صحنههای حرکت و سرعت چون صحنههای موسیقی و رقص و مهمانیها و جشنها، میگسترد. و چنان تماشاگر را به حیرت می افکند که دیگر به نقائص هنری و تکنیکی آن نمی۔ پردازد. شوقی در نمایشنامههای خود از گفتگوها کاسته و به غنا افزوده است، بنابراین قصائد غنائی در نمایشنامههای او جای مناسبی یافته اند.

در ارزیابی آثار نمایشی او میتوان به طور خلاصه گفت که نمایشنامه های شوقی، ممکن است تاریخ منظوم، غنا، حماسه، سینما یا هرچیز دیگر جز نمایشنامه باشند و این نظر است که استاد ادوارد حنین دربارهٔ او داده است. و طه حسین در ارزیابی کارهای او میگوید: شوقی در نمایشنامه هایش میخواند و طربساز می کند ولی چیزی را نمایش نمی دهد. زیرا اینکار بی مقدمه امکان ندارد و نمایشنامه نویسی چیزی نیست که یکباره شخصی در پایان عمرش بدان هجوم بیاورد. آنچه نمایشنامه های او کم دارد روح است. هرچند مردم به خاطر طرب و غنایشان آنچه نمایشنامه های او کم دارد روح است. هرچند مردم به خاطر طرب و غنایشان آنها را دوست داشته باشند. اما از جنبه های هنری که بگذریم از جهت اضلاقی کارهای تئاتری شوقی ارزشی فراوان دارند زیرا گنجینه ای از پسندیده ترین خصال آدمی هستند چون بردباری و عزت نفس شجاعت و عفت و تحریض به فضائل اجتماعی از قبیل میهندوستی و استقلال خواهی و یاری مظلومان و قیام علیه بردگی و خودداری از اعمالی که به عواقب نامطلوب منجر می شوند.

با این همه شوقی همواره پدر نمایشنامه منظوم عربی است زیرا او نخستین کسی بود که شعر را از بندهای گرانش آزادکرد و در خدمت تئاتر جدید درآورد.

شوقی را منزلتی والاست، او شاعری نابغه و بی مانند است. مواهب او در عالم شعر از هیچ یک از شاعران جهان کمتر نیست. ولی دریغا به سبب آنکه از قیود کمن خود را رها نساخته بود، از همهٔ این مواهب نتوانست استفاده کند. از آشکار ترین مظاهر نبوغ او خیال گسترده بال و آزاد و تصویرگری مبتکرانه او بود. او کاه جهانی معانی را جهانی حرکت و حیات را در یک کلمه در برابر چشم خواننده خود میگسترد. اما چنانکه باید به تهذیب این نبوغ نیرداخت و آن را با فرهنگی عمیق استوار نساخت. از اینرو گاه دچار لغزشهائی لغوی و شعری شده است. در پایان میگوییم که شوقی اگر شاعر همه جهان نیست شاعر مشرق زمین است او از بزرگترین ارکان نهضتی است که شعر عربی را به سوی ارزشهای جاودانه سوق داده است.

برخي مراجع: الدكتور محمد حسين هيكل باشا: مقدمة الجزء الاول من الشوقيات – القاهرة .1988 طه حسين: حافظ و شوقي \_ القاهرة ١٩٣٣. مارون عبود: الرؤوس \_ بيروت ١٩۴۶ ص ٣٢٥ \_ ٣٢۶. عياس محمود العقاد: شعراء مصر \_ القاهرة ١٩٣٧ ص ١٥٥\_١٨٨. اسماعيل مظهر: تاريخ الفكر العربي \_ القاهرة ١٩٢٨ ص ١٣٩\_. ٢٥١ عبدالوهاب حموده: التجديد في الادب المصرى الحديث \_ القاهنة ص .177\_119 مجلة الكتاب السنة العاشرة المجلد الرابع – اكتوبر ١٩٤٧ ص١٤٨١\_١٥٥٥. حسن كامل الصبيرفي: حافظ و شوقي ... القاهرة ١٩۴٩. محمود خورشيد: اميرالشعراء شوقى \_ مطبعة بيتالمقدس. احمد عبيد: ذكرى الشاعرين - دمشق. ادوار حنين: شوقى على المسرح \_ بيروت ١٩٣۶. محمد حامد شوكت: المسرحية في شعر شوقي \_ القاهرة ١٩۴٧. عباس حسن: المتنبى و شوقى \_ القاهرة ١٩٥١.

جمیل صدقی الزهاوی (۱۸۶۳ – ۱۹۳۶ م/ ۱۲۸۰–۱۳۵۵ ه)

فرزند زهاوی بزرگ محمد فیضی مفتی بغداد بود. خاندانش از خاندانهای اصیل و بزرگوار عراق به شمار است. علوم شریعت اسلامی و ادبیات عرب را در مکتب پدر آموخت. و به سبب هوش سر شاری که داشت در علم انگشت نمای همگان بود. او علاوه بر زبان عربی، فارسی و ترکی را نیز فرا گرفت. و به کار روز نامه نگاری و تألیف کتبی در مسائل علمی به خاطر علاقه ای که به آن داشت اشتغال جست.

نخست درمجلس المعارف بغداد به کار پرداخت سپس به عضویت هیئت تحریریهٔ روزنامه «الزوراء» درآمد، آنگاه به عضویت محکمهٔ استیناف برگزیده شد وبالاخره به عنوان عضو هیأت سیاسی به یمن فرستاده شد.

آنگاه بهسمت مدرس فلسفهٔ عربی (اسلامی) درمکتب سلطنتی آستانه ومدرس ادبیات عربی در دارالفنون بهتدریس پرداخت. زهاوی از کسانی بود که بسرای حقوق زنان مبارزه میکردند. در اواخر عمر بهعضویت مجلس نمایندگان عثمانی انتخاب شد.

از زهاوی آثار متعددی که دلیل برفضل و دانش اوست برجای مانده است.

از آن جمله است در نشر: کتاب «الکائنات» و «الجاذبیه و تعلیلها» «المجمل مما اری» و غیر آن. در شعر: «الکلم المنظوم» و «رباعیات الزهاوی» و دیوان اشعار و غیره.

زهاوی از آن جهت که فراوان و سریع شعر میگفت قصائدش همه در یک سطح جودت و قدرت نیستند. در بسیاری از قصائد خود وحدت موضوع را رعایت نکرده است. بسیاری از نظریات حکما آراء علما را دربارهٔ جهان در اشعار خسود آورده است. زهاوی در سال ۱۳۶۵ ه ق دیده از جهان فرو بست.

دورة نهضت \_ معروفالرصافي

• معروف الرصافي (١٨٧٥) - ١٩٤٥ م/١٢٩٢ - ١٣۶٥ ه)

معروف در بغداد در یک خانوادهٔ کرد متولد شد. گویند از علویین بوده است. مقدمات علوم را در زادگاهش فرا گرفت، سپس مدت سیزده سال ملازم محمود شکری الالوسی بود و از او فراوان چیزها آموخت. ادبیات عرب را در بنداد و در مدرسه عالی سلطنتی در قسطنطنیه فرا گرفت و در مدرسة الواعظین که از توابع وزارت اوقاف بود معلومات خود را در زبان و ادبیات عربی کامل کرد. آنگاه به نُمایندگی مجلس مبعوثان عثمانی برگزیده شد و سپس یکی از دوستانش او را برای تدریس در دارالمعلمين قدس دعوت كرد. اين اواخي نايب رئيس انجمن ترجمه و تعريب در وزارت معارف بود. تا به عضویت مجلس نواب عراق انتخاب شد ولی طولی نکشید که به سبب سختگیری حکومت خانه نشین شد. معروف الرصافی در بیان عقاید خویش صداحت داشت و از آن دفاع می نمود. می خواست کشورش به سوی ترقی و پیشرفت سیاسی و اجتماعی گامهای بلند و سریع بردارد، بنابراین به سرنوشت همه کسانی که در راه بیداری مردم قدم به عرصهٔ کارزار میگذارند دچار شد. و روزهای آخر عمرش رادر عزلت و با اندک معیشتی که به دستش میآمد گذرانید. رصافی را در شعر و نثر و لغت و ادب آثار بسیاری است و مشهورترین آنها

ديوان اوست معروف به «الرصافيات». اين ديوان را معيى الدين الخياط و شيخ مصطفى الغلايينى، منظم كرده با حواشى و توضيعات بهچاپ رساندهاند. ديسوان رصافى شامل چهار باب است: الكونيات، الاجتماعيات، التاريخيات و الوصفيات. نیز در سال ۱۹۱۰ در بیروت و بهسال ۱۹۳۱ با اضافات بسیاری در همان شهر چاپ شده است.این چاپ اخیر را یازده باب است: الکونیات، الاجتماعیات، الفلسفيات، الوصفيات، الحريقيات، المراثى، النسائيات، التاريخيات، السياسيات، الحربيات و القطعات.

شعن رصافی را ویژگیهای بسیار است، زیرا علاوه برعدم رکاکت و وجود سهولت و استحکام، همراه با زمان پیش رفته هر چند ابواب قدیم شعر را فرد نگذاشته است.

رصافی در شعر خود زمان حال را در نواحی مختلف آن بخصوص مسائل اجتماعی توصیف کرده است و در اصلاح وضع ملت و کوشش برای اتحاد آن سعی فراوان نموده است. رصافی در تشریح حال بینوایان و حکایت روزگار تین، آنان اشعار مؤثر دارد و از زیباترین نمونههای آن قطعهٔ «امالیتیم» و «الیتیم فی العید» است.

رصافی عاطفهای زنده دارد، صدای تپشهای قلب او در ابیاتش شنیده می... شود. **قانیه هایی خوش آهنگ** بر میگزیند. ولی این نکته گفتنی است که شعر او مخصوصاً آن قسمت که به عمه جوانی اش مربوط می شود از آشفتگی و حشو خالی نیست.

قوزى المعلوق ١٨٩٩\_•١٩٣٩ م / ١٣١٧\_١٣٤٩ ه)

فوزی پسر علامه عیسی اسکندر المعلوف در زحله به دنیا آمد و از مدرسة۔ الشرقیه فارغالتحصیل شد و سپس به بیروت آمد و در مدرسه الفریر تحصیلات خود را دنبال کرد. آنگاهبه برزیل رفت و به تجارت پرداخت. در سیسالگی جمهان را بدرود گفت.

مشهورترین آثار او حماسهای است موسوم به «علی بساط الریح» شامل چهارده سرود که به سال ۱۹۲۶ آن را به نظم آورده. این منظومه به اسپانیایی و پرتغالی ترجمه شده است. شاعر در این اثر به یک سفر خیالی می رود فضا را می شکافد و با پرندگان، ستارگان و ارواح دیدار می کند. شعر او روان، شیوا و سهل است و از موسیقی سحرآمیزی برخوردار.

خلیل مطران (۱۸۷۲\_۱۹۴۹ م / ۱۸۸۹\_۱۳۶۹ ه)

زندگی

زندگی خلیل مطران بهسه دوره تقسیم میشود: دورهٔ اول از آغاز تا استقرار او در مصر. یعنی از سال ۱۸۷۲ تا سال ۱۸۹۱. دورهٔ دوم دورهٔ پختگی که با پایان جنگ جهانی اول بهسال ۱۹۱۸ پایان میگیرد و دوره سوم دوره کمال که به سال ۱۹۴۹ میانجامد.

دورة أول: خليل مطران در بعلبك به دنيا آمد. مقدمات نوشتن و امول حساب را در مدرسه ابتدايى زحله آموخت. پدرش او را به بيروت فرستاد و در قسمت داخلى المدرسة البطريركيه به تحصيل كماشت. در آنجا در معض شيخ خليل اليازجى و برادرش شيخ ابراهيم دانش آموخت. ابراهيم اليازجى از هوش واستعداد شاكرد خود در شگفت شد و روح سركش و مغرور او را از زلال دانش سيراب بخشيد. چونميان استادش و شيخ عبدالله البستانى كه آن ايام در مدرسة الحكمة معلم بخشيد. چونميان استادش و شيخ عبدالله البستانى كه آن ايام در مدرسة الحكمة معلم بيان بود اختلاق و كشمكش پديد آمد او جانب استاد را گرفت و در دفاع از او بيان بود اختلاق و كشمكش پديد آمد او جانب استاد را گرفت و در دفاع از او بيان بود به جاى واژههاى بيكانه كه در زبان عربى رخنه كرده بودند. خليل مطران كه منوز در آغاز جوانى بود با مقالاتى كه در دفاع از استادش نوشت بر سر زبانها افتاد. خليل مطران سالى چند با حرص و ولمى تمام به تحصيل پرداخت و هر افتاد. خليل مطران سالى چند با حرص و ولمى تمام به تحصيل پرداخت و هر و انهى و ازهاى كه با در بان عربى رخنه كرده بودند. خليل معران كه منوز در آغاز جوانى بود با مقالاتى كه در دفاع از استادش نوشت بر سر زبانها و انه مدى و ازهاى ميران مالى چند با حرص و ولمى تمام به تحصيل پرداخت و هر و انه مى و ازمان مالى چند با حرص و ولمى تمام به تحصيل پرداخت و هر و در عربى و ازوپايى مدرسه را ترك گفت و مىتوانست براى آينده زبان و درب عربى سرمايه كرامندى باشد.

خلیل مطران در مدرسه کـه بود شعر میسرود. از اشعار آن دورهاش کـه برای ما باقی مانده قصیدهای است موسوم به «معرکةایانا» که در دیوان او نین

140

ę

(

Ę

(

(

آمده است. این قصیده به خاطر نوآوریهائی که در آن شده بود خشم استادان و دیگر ادبای محیط را برانگیخت. گویند استادش شیخ ابراهیم الیازجی به او گفت: «چگونه به خود اجازه می دهی در شعر عربی واژه ناپلئون را بیاوری؟» اما خلیل مطران از راهی که در پیش گرفته بود، منحرف نشد و گفت: «لازم نیست که حتما در شعر از راهی برویم که عرب قدیم رفته است، عصر ما با عصر آنها و آداب ما با آداب آنها و اخلاق ما با اخلاق آنها و نیازهای ما با نیازهای آنها و علوم مابا علوم آنهافرق کرده است. بنابراین باید شعر ما بیان کننده تصور و احساس و شعور ما باشد نه تصور واحساس و شعور آنها.»

این بود نظریهٔ مطران در شعر. بنابراین اگر در این ایام قصائدی به شیوهٔ قدما سروده است تنها به خاطر همراهی با ذهن متحجی و مراعات احوال و روحیات معاصرانش بوده است. شاعر گرایش آزادیخواهانهٔ خود را به شعر و ادب منحصر نساخت، بلکه به عرصهٔ سیاست و اجتماع نیز آن را گسترش داد. صدای خود را علیه استبداد سلطان عبدالحمد برافراشت و مردم را به وحدت فرا خواند تا در برابر ستم و سرکشی حکام مقاومت ورزند ولی فریاد او خشم حکام را برانگیخت و به عنوان آشوبگر توقیفش کردند و چون مدرکی نیافتند آزادش نمودند. ولی از آن پس براو سخت گرفتند و شاعر آزاده ناچار شد شهر ودیار خود را ترك گوید شاید در دیار دیگر فضای بازتری برای مبارزه در راه آزادی وطن خود بیابد این بود که در تابستان سال ۱۸۹۰ بیروت را به قصد پاریس ترك کرد.

در **دورهٔ دوم** حیات خود، خلیل مطران یکروزنامه نگار ادیب وشاعر است. او مدتی از عمر خود را در پاریس گذرانید. با سرگذشت آزادیخواهان آشنا شد و در ادبیات رفیع و بلند آوازهٔ فرانسه به مطالعه پرداخت. از نویسندگان فرانسوی به خصوص با آثار الفرد دوموسه خو گرفت. همچنین در ادبیات انگلیسی و بویژه آثار شکسپیر به تفحص پرداخت. خیال وسیع و تحلیلهای روانی و کارهای تئاتری این شاعر در او تأثیری شگرف داشت. در پاریس با رجال جنبش ملی ترکیهکه از اعضاء حزب «ترکیهٔ جوان» بودند رابطه برقرار کرد. اما این عمل خشم سفارت ترکیه را در پاریس برانگیخت و از دولت فرانسه خواست تا بر او سخت گیرد. دراین حالقصد کرد که به شیلی مهاجرت کند، اما ترجیح داد که به مصر برود، پس با کشتی راهی اسکندریه شد. چون به مصر رسید خبر وفات سلیم تقلا مؤسس روزنامهٔ الاهرام و یکی از اساتید مدرسةالبطریرکیه را که شاعر در آنجا درس خوانده بود، شنید. از فقدان او سخت محزون شد و چون جسد در قبل نهان شد، او برسل جمع شعری را که در رثای او سروده بود قرائت کرد و اسلوب جدید و عمق تحلیل و بلاغت شاعر، تحسین همگانرا برانگیخت. در این هنگام بشارت تقلا، برادر سلیم تقلا، صاحب الاهرام او را به خانهٔ خود دعوت کرد و خبرنگاری روزنامه را در قاهره به او داد. طولی نکشید که به واسطهٔ مهارتی که در کار نشان داد، صحت و صدق اخبارش وجودت تعبيرش، نامش بر زبانها افتاد.

24)

خلیل مطران در مصر نیز به عنوان یک شاعر نیرومند شناخته شد. در ایسن روزها احمد شوقی به او پیوست واز خرمن او خوشه چید و از اوعلم عروض آموخت و در شعر از او راهنمایی گرفت و چنان به او دلبستگی یافت که جز در کنار او از زندگی لذت نمی برد. جز شوقی جمعی از شعرای مصرنیز به او پیوستند.

در سال ۱۹۰۰ مطران مجله دو هفتگی، موسوم به المجلة المصریه را تأسیس کرد و آن نخستین مجله ای بود در تاریخ شرقکه اختصاصا به مسائل ادبی می پرداخت، ولی پس از چهار شماره تعطیل شد. در سال ۱۹۰۲ «الجوائب المصریه» را منتشر کرد. «الجوائب» روزانه بود و در نوشتن آن شیخ یوسف الخازن نیز با او همکاری داشت. سال ۱۹۰۶ مطران کتاب خود «مرآة الایام» را در تاریخ عمومی در دو جلد منتشر کرد. نیز کتاب «مراثی الشعراء» حاوی مرثیه هایی که شاعران برای سامی البارودی سروده بودند جمع آوری کرد. و از زیباترین مظاهر فعالیت او در این عهد انتشار «دیوان الخلیل» بود، مجموعهٔ اشعار او تا سال ۱۹۰۸.

سالهای میان ۱۸۹۷ و ۱۹۰۳ سالهای اوج فعالیت او در اشعار عاشقانه است که در کتاب او «حکایت عاشقین» خلاصه می شود. مطران در این کتاب سرگذشت عشق خود را آورده است.

دورهٔ سوم از زندگی او دورهٔ اوج اشتهار اوست. مطران از عالم روزنامه نگاری به عالم اقتصاد قدم نهاد. ولی در ایام فراغت همچنان به کار شعر می پرداخت. در این راه گاه سودی می برد و گاهی زیانی می کرد تا در سال ۱۹۱۲ به ناگاه همه دارایی خود را از دست داد و این ضربهٔ بزرگی بر دل و جان شاعر بود. اگر نه قدرت تفکر و نگرش عمیق او در امور بود یآس از پایش درآورده بود. مطران به شهر عین الشمس «المصر الجدیده» پناه برد و سالی چند دست به گریبان غم و اندوه در آنجا به سر برد و قصیدهٔ مشهور او «الاسدالباکی» (شیرگریان) حاصل آن ایام اوست که در آن به شهر حال تباه خود پرداخته است.

پس از این واقعه به عنوان منشی معاونت جمعیت کشاورزی سلطنتی منصوب شد و این شغل جدید در زندگی او گشایشی پدید آورد...

مطران در این سالها گرایش عجیبی به شکسپیر پیدا کرده بود. او اولیس حماسهٔ شعری در ادب عربی یعنی قصیده جاودانهٔ خود دربارهٔ نرون را سرود، ولی مراعات اوضاع و احوال او را به ساختن قصائدی بسیار از آن قبیل که آن را شعر مناسبتها میگوئیم و از نظر فنی ارزش چندانی ندارند وادار کرد.

خلیل مطران در تمام زندگیاش نسبت به مردم و نسبت به کارهایش اخلاص می ورزید. جامعه هم آنچنانکه باید از او قدردانی کرد. بیست و چهارم نیسان (آوریل) ۱۹۱۳ در «الجامعة المصریة الاهلیه» به اشارهٔ خدیو عباس حلمی دوم و تحت توجه او به کوشش سرکیس مدیر مجلهٔ «سرکیس» برای تجلیل او مجلسی عظیم برپا کردند و آن بزرگترین مجلس جشن ادبی بود که جهان عرب تا آن زمان به خود دیده بود. حکومت مصر به این جشن بزرگ اکتفا نکرد و در بیست و نهرم آذار

دورة نهضت \_ خليل مطران

(مارس) سال ۱۹۴۷ مجلس جشن دیگری ترتیب داده شد که رجال دول عربی و جمعی از ادبا و علمای عرب که بهبرتری و علو مقام او اقرار داشتند شرکت کرده بودند.

در این مجالس بود که او را «شاعر القطرین» و سپس «شاعر الاقطار العربیه» خواندند.

خلیل مسطران را شخصیتی یکتا بود. مردی عصبی مزاج، سریعالانفعال و صاحب احساسی لطیف بود. ولی از سوی دیگر خردمند و برنفس خود مسلط بود. به عبارت دیگر عقلش بر احساساتش میچربید. نفسی مطمئن و متعادل داشت از هرانحرافی به دور بود از حد خود تجاوز نمی کرد. باآنکه دارای اعتقادات شدید دینی بود تعصب دینی و یا مذهبی نداشت. در مهر و کین خود اندازه نگه می۔ داشت و زمام خشم خود را به دست داشت. نه بدخواه کس بود و نه از کسی بدگویی می کرد. پاره ای از دوستانش چون ابراهیم سلیم النجار که سالها با او زیسته اند

آثار

ł

ł

4

ł

ł,

4

Ŷ

1

é

خلیل مطران را آثار فراوانی است که هنوز هم برخی از آنها به چاپ نرسیده است. از جمله آثار اوست «دیون الخلیل» و «مرآةالایام فی ملخص تاریخ۔ العام» و ترجمهٔ چند نمایشنامهٔ از شکسپیر و کورنی چون «مکبث» و «هملت» و «اتللو» و «تاجر ونیزی» و «سید» و «سینا» و «بسوی جوانی» و مجموعه ارجوزه۔ هایی در اخلاق.

خلیل مطران را قصائد زیبایی است که اشتهار یافتهاند از آن جمله است «السماء» و «نیرون» و «الاسد الباکی» و «آثار بعلبك» و «وقفة فی ظل تمثال رعمسیس.»

خلیل مطران شاعر، خلیل مطران شاعر آفریده شده بود و نیز یک شاعر انسانی. آنچه در وجود او گرد آمده بود از احساس عمیق و نیروی خیال و نگرش دقیق او به اشیاء و به کار بردن اندیشه در هر چیزی و میل به تتبع جزئیات و درك درست و ذوق سلیم و صائب و ادراك جادوی موسیقی، سبب شده بود که او را از میان دیگر شاعران بر تخت تفوق بنشاند. و براین موهبتهای طبیعی باید تحصیلات گسترده و آگاهی او از معارف بشری را افزود. روحیهٔ آزادی طلبی و آزاداندیشی که از این رهگذر بدو ارزانی شده بود، سبب شد که شاعر ما در شیپور رهایی از قیود سنتی بدمد و به صورت عامل فعالی در سوق دادن ادب عربی به فضای گشاده و معانی جاودانه، درآید؛ هرچند نتوانست خود را از تمام اغراض و اسالیب کهن نجات بخشد.

اندای اندای مدارس و نیز فرهنگ غربی در بلاد عربی انتشار یافت و همراه با فرهنگ غربی روح تجددخواهی و رهایی از قیود قدمای عرب در شعر و ادب و علم و تاریخ، در جامعه حلول کرد. دسته ای از جوانان حرکت جدیدی را به سوی شیوه های جدید آغاز کردند. مثلا در شعر، خلیل مطران و در تاریخ، جرجی زیدان و در علم، یعقوب صروف، از پیشوایان این حرکت بودند. خلیل مطران میگفت: «اعراب متعلق به عصر خود بودند و ما متعلق به عصر خویشیم. آداب اخلاق و نیازها و علوم ایشان ویژه خودشان بود ما نیز باید آداب و اخلاق و نیازها و علوم خود را داشنه باشیم.»

دکتر طهحسین پاشا میگوید: «مطران بر شعر کهن شورید و با نوآوران و تجددخواهان برپای خاست. نخست راه قدما را پیش گرفت ولی او را خوش نیامد و از شعر اعراض کرد سپس به ناچار بدان بازگشت و این بار کوشید که نوآور باشد نه مقلد. خلیل مطران مقداری از شعر قدیم خود را در دیوانش آورده تا معلوم شود که شعر او در شیوهٔ نوین تاچه پایه پیشرفت کرده است. او انسانی فروتن بود و هرگز نمی پنداشت که به مقام نوآوری رسیده است، بلکه این کاری است که به عهدهٔ آیندگان است. مطران شاعری دلیر بود هرگز نه از کس معذرت میخواست و نه می کوشید الطاف کسی را برخود جلب کند. باصراحت اعلان می-باشد. در عین حالمیانهرو و معتدل بود، قدیم را به کلی طرد نمی کرد بلکه امول باشد. در عین حالمیانهرو و معتدل بود، قدیم را به کلی طرد نمی کرد بلکه اصول میتکرانه نبود، ولی مثل اعلای فن خود در زمان خود بود. قصیده ای را که هم آثارش مبتکرانه نبود، ولی مثل اعلای فن خود در زمان خود بود. قصیده ای را که هم میتکرانه نبود، ولی مثل اعلای فن خود در زمان خود بود. قصیده ای را که هر و اسالیب زبان را در عین آزادی رعایت می نمود... مطران اگر چه همه آثارش مبتکرانه نبود، ولی مثل اعلای فن خود در زمان خود بود. قصیده ای را که هر واحدی به مه پیوسته باشد.

اما عناصر نوآوری خلیل مطران به فرهنگ همهجانبهٔ او و به عقل و شعور او باز میگردد. او در سرودههای خود یك سلسله افكار و خواطر به هم پیوستــه و مسلسل میآورد. او در ادب عربی شعر داستانی تصویری را به نحو گستردهای داخل كرد.

خلیل مطران شاعری درون نگر است. نخستین چیزی که در شعر مطران در در برابر تو آشکار می شود وجدان اوست، آن وجدانی که در جوی از لطف و محبت غوطه ور است و چون زلالی صافی در مجرای آرامش و توازن دور از هسرگونه انحرافی و عاری از هر فریاد و فغان رعشه آور روان است. آن روح شاعر است که از صفا و لطافت آفریده شده و قلب اوست که هیچ غلوغشی نمی شناسد و عشق او است در نفس عطرآگینش، عتابی است که سخن در آن ذوب می شود، نامه ای است، که فرستندهٔ آن عشق است، رنجی است که در بوته جسم گداخته شده، اشکی است که به خون بدل گشته، همه طبیعت است که با روح شاعر راز می گوید، از یك شکوفه تا خورشیدی که روی در غروب دارد، تا بادبانی که در باد می لرزد، تا طلمتی که ماه به آن لبخند می زند، تا گنجشکی که در دوردست نغمه می سراید و جز اینها هرچه روح شاعر باآن هماغوش است و دریچه های مهر خود را بر روی او

دورة نهضت \_ خليل مطران

کشوده است.

اگر بخواهیم شعر درون نگر خلیل را نیك بفهمیم باید همراه او در دو موضع ایستاد: موضع عشق وموضع الم.

اما عشق در زندگی وجدانی او نقش مهمی بازی میکند. گام به گام همراه خلیل میآید و معانی خود را یکیک به او میآموزد و عناصر خود را در نفس او و بیرون از نفس او حل میکند. منشأ این عشق چشمی است که میبیند و دلی است که از پی دیدار، عاشق می شود. خلیل را از این باب قصیدهٔ یکتائی است به نام «العین و القلب امام قاضی الغرام» (چشم و دل در برابر قاضی عشق). اما نگاه دیری نمیکشد که به شیفتگی و آشفتگی بدل می شود:

أحبك حتــى لا سرور ولا منى ولا شمس الا أن أراك ولا نجما أحبك حتــى ينكــر الحب رسله جميلاوقيساوالالىاستشهدواقدما

«دوستت دارم تا بدانجا که نه شادمانی باشد نه آرزو، نهخورشید و نهستاره، مگر آنکه ترا ببینم. دوستت میدارم، تا آنجا که عشق پیامآوران خود را انکار کند، جمیل را و قیس را و آنان که پیش از این شهید عشق گشتهاند.»

و شیفتگی عطشی است خاموشناشدنی:

كانا شعلتان اذا اعتنقنا على ظماء فلم يرو الاوام وما ان تنطفى نار بنار فيشفينا التعانق واللزام

«چونان دوشعله آتش بودیم آنگاه که یکدیگر را در آغوش کشیدیم. عطشناك عطشی سیرابناشدنی.

آگر آتش آتش را خاموش کند همبری و هماغوشی نیز ما را تسکین خواهد داد.»

و از این روست که عشق به رنجی جانگداز بدل میشود:

ففى الجسم نار يلذع القلب و قدها و فى القلب نار مثلها تلذع الجسما «در تن آتشى است كه شرارهاش بهدل نيش مىزند، ودر دل آتشى است كه شعلهاش تن را مىسوزاند.»

و آنکه بار این الم را میکشد دوستش میدارد:

حاشاك بل كتب الشقاء على الورى والحب لهم يبرح أحب شقاء «دور از تو، كه شوربختى برهمه مردم مقرركشته وعشق همواره محبوبترين

شور بختيماست.»

عشق در نزد خلیل نغمه هائی است که همهٔ طبیعت سرایندهٔ آن است. و فـــیالهـواء حنین مـن الهـوی وزفیر و للنسیم حـــدیث عـلی المـروج یدور و للازاهــر فکـر یرویه عنها العبیر.. «در هوا شور و فریاد عشق است که طنین افکنده. و نسیم آنگاه که برباغها میگذرد، زمزمه عشقساز میکند.» و گلها در اندیشه عشقاند، با عطر خویش آن را حکایت میکنند.»

مريح ومرود والمراجع المراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع

عشق او از حد معقول درنمی گذرد، عشقی عفیفانه است و از هرانحرافی به دور. زیرا انحراف قاتل عشق واقعی است. او بر هرکس که بخواهد عشق را به ابتذال کشد و بدان رنگ شهوانی حیوانی زند. خشم می گیرد. می خواهد که عاشق و معشوق قهرمانی کنند. او از افسانه های قهرمانی عاشقانه آنقدر حکایت می کند تا عشق را بدان درجهٔ والائی که می خواهد تمکین بخشد.

اما آلام که شیره جان مطران را کشیده بود، علل و عوامل بسیار داشت، چون ظلم و سرکشی حکام و سختگیری آنها برآزادگان و دوری از خانومان و زیستن در جایی که نه آزادگیاش را بشناسند و نه شعرش را بفهمند و زیانهای بزرگی که به مال و دوستان و یاران او رسیده بود، و امراض و مصائب گوناگونی که برخود او چیره شده بود و آگاهیاش از درد و رنجی که نوع بشر تعمل می کرد و عشقی که در درونش شعله می کشید و او را توان آزاد ساختنش نبود؛ همه وهمه اینها دست به دست هم داده بودند تا شعر او دردآلود و در عین حال پر طپش و لبریز از عاطفه گردد.

این آلام بیشتی در قصیدهٔ او تجلی دارد، چون «المساء» و «موت عزیزین» و و «الاسدالباکی». اما قصیدهٔ نخست حاصل بیماری دردناک اوست و دومی ثمرهٔ رنجی است که برقلب او وارد شده و سومی نتیجهٔ زیانهای مادی او.

خلیل مطران شاعر تاریخ و اجتماع است. در کنار شعر وجدانی او اشعار تاریخی و اجتماعی هم می بینیم. اینگونه اشعار نیز از زیبائی و شکوهمندی و حسن وصف و تحلیل که در شعر وجدانی او وجود دارد برخوردار است.

از مشهور ترین این قصائد است قصیدهٔ «نیرون» و «فی ظل تمثال رعمسیس» و «مقتل بزرجمهر» و «فتاه الجبل الاسود».

خلیل مطران دربارهٔ سلطان عبدالحمید میگفت که عبدالحمید از آنچهرههای تاریخی است که برزمین گذشتهاند و آن را پراز جور و سرکشی ساختهاند و از کسری انوشیروان یاد میکند آنگاه که حکیم جهان بزرگمهر را بهخاطر اندرزی

1

10.1

1

که به پادشاه خود داده بود میکشد و از رامسس یاد میکند که پایههای مجد و عظمت خود را برخون مردم برآورده بود و از نرون یاد میکند که رم را به آتش میکشد تا طبع شعرش گل کند. مطران در برابر چهرههای سرکش درنگ میکند، و به تحلیل آنها می پردازد. درد را می جوید تا دارو مؤثر افتد و نتیجه میگیرد که ظلم و سرکشی حکام چیزی جزنتیجهٔ جهل و تسلیم مردم نیست. کسرای ستمکار و نرون درنده خوی را مردم خود با تسلیم و ستایش برسر خود مسلط ساخته اند.

کل قـوم خالقو نیرونهم قیصر قیلله أم قیلکسری «هرقومی خالق نرون خود است. چه او را قیصر خوانند و چه کسری.»

مطران یکی از شاعران ماست که همواره علیه ستمگری و خودکامگی برپای ایستاده و معتقد است که عادلانه ترین حکومتها حکومتی است که براساس شوری قائم باشد:

أين التفرد من مشورة صادق والحكم أعدل ما يكون جدالا

بیدار ساختن مردم و مبارزه با بیسوادی و جهل دو عامل مهمیم برای از بین بردن ستم و خودکامگی هستند.

خلیل مطران روح قهرمانی را در ملت میدمد. از میان قصائد او بخصوص قصائدی چون «فتاةالجبل الاسود» و «ابنة بزرجمهر» و «النساء البویریات» «وشهید المروئه» انجام این مهم را بهعهده گرفتهاند. شرق بهعلم و آزادی و کار نیازمند است و کارش جز با اعمال ارادهای درخشان و استوار راست نیاید.

این بود برخی از آراء خلیل مطران دربارهٔ اجتماع. در ضمن شعر تاریخی واجتماعی، قصههائی لبریز از حرکت و حیات و شیوائی و حسن سیاق و بلاغت اسلوب و جمال تصویر و عمق تحلیل آمده که هیچ یك از شاعران معاصر جزآنکه لقب «شاعر الاقطار العربیه» را بدو دادهاند آن را نمی شناسند.

خلیل مطران شاعر وصف، مطران توصیفگر ماهری است و در میان شاعران عرب در ردهٔ نخستین هیچ کس جز ابنالرومی با او کوسهمسری نتواند زد. وصف او هم شامل امور معنوی است و هم مادی. او به نیروی اندیشه و تعلیل، میتواند کوچکترین جزئیات را تعبیر کند. وصف در نزد مطران از قویترین عناصر شعری است. او همواره آیات روشنی از اوصاف دلپذیر خود را برخواننده اش میخواند. مطران هرطور که بگردد و در هرموضوعی که به نظم آرد، بگونهٔ شهابهای درخشان در شبهای تاریک تصویرهای زیبا و دقیق و جالب از زبان و قلمش روان میگردد. در توصیفهای خود از ترتیب، تعلیل، تمثیل، تشبیه و تجرید و خلاصه هرچه این توان را دارد که شیئی را مجسم سازد و زنده گرداند و به سخن آورد و همراه یک خلیل مطران در نثر از تواناترین نویسندگان زمان خود بود. نثر او سهل و سلیس و از حیث سبک متین است. هرکس داستانها و نمایشنامههایی را که او ترجمه کرده مطالعه کند، چنان مسحور شیوائی آنها میشود که فراموش میکند که یک اثر ترجمه شده را میخواند.

**پایان مقال:** این بود نگاهی کوتاه بهزندگی خلیل مطران و آثار او که آن را با آنچه طه حسین در روز وفات شاعر نوشت پایان میدهیم:

«من با مطران آشنا شدم در حالی که شیفته شعر او بودم و شعر او را بر شعر همهٔ معاصران در تمام اقطار عربی ـ که حتی یـ ک نفر حتی خودم را از آن استثناء نمیکنم ـ برتری میدادم شعر او و شعر حافظ ابراهیم و شعر شوقی را می شیدم و شعر مطران را رودرروی حافظ ابراهیم و شوقی برشعر آن دو ترجیح می نهادم. شوقی و حافظ می شنیدند و تصدیق می کردند. یعنی انکار نمی کردند یا به هر حال انکاری بر زبان نمی آوردند. و می گفتم که مطران در میان متاخرین مانند ابوتمام است در میان قدما. آن دو یعنی شوقی و حافظ ابراهیم، و شاعران دیگر با مطران تغذیه می کردند. همچنانکه شاعران عراق و شام از ابوتمام. و روزی که با حافظ ابراهیم بی تکلف سخن می گفتم، سخن بحتری را برای او نقل کردم که بروزی در مجلس او گفته بودند که ابوتمام استاد و رئیس است و بحتری گفته بود بعدا سوگند من به او نان میخورم و مبرد که در مجلس حاضر بود گفته بود آفرین بروزی در مجلس او گفته بودند که ابوتمام استاد و رئیس است و بحتری گفته بود بروزی در مجلس او گفته بودند که ابوتمام استاد و رئیس است و بحتری گفته بود بعدا سوگند من به و زا زمن شنید شروع به خندیدن کرد و گفت آنچه تسون رمونی در باره مطران صادق است و مرا برای معنی بود آنچه تسو میگویی درباره مطران صادق است و می ه مند بحتری باشه.

747

فصل ينجم معلم بطرس البستاني (٨١٩هـ١٨٨٣م/١٢٣٥هـ ٥

**زندگی** معلم پطرسالبستانی در قریهٔ دبیه اقلیم خروب در جبل لبنان متولد شد. خواندن عربی و سریانی را نزد خوری میخائیل البستانی فراگرفت. سپس او را به مدرسهٔ عینورقه فرستادند. تا زبان و ادب عربی و سریانی و لاتینی و ایتالیایی و انگلیسی و فلسفه و لاهوت و قوانین کلیسائی بیاموزد.

در سال ۱۸۴۰ به بیروت آمد. ورود او به بیروت مصادف بود با ورود دول هم پیمان اروپائی با ترکیه، و پراکنده شدنشان در سواحل لبنان به قصد بیرون راندن لشکر ابراهیم پاشا از آن نواحی. معلم پطرس به عنوان منشی به استخدام انگلیسیها درآمد. در این اثنا با بعضی از مرسلین امریکایی برخورد کرد و با آنها قراری نهاد که به آنها عربی بیاموزد و کتابهایشان را به عربی ترجمه کند. درسال ۱۸۴۶ دکتر کرنیلیوس و اندیك را در تأسیس مدرسه ای در عبیه یاری کرد و در آنجا دو سال به تعلیم پرداخت و در خلال این دو سال در حساب کتابی نوشت به نام «کشف الحجاب فی علم الحساب» و سپس کتاب دیگری در نحو تألیف کرد به نام «بلوغ الارب فی نحو العرب».

در سال ۱۸۴۸ در کنسولگری امریکا به مترجمی پرداخت و در ایس ایام زبانهای یونانی و عبری را نیز فراگرفت، و سپس به تألیف دو لغتنامهٔ خود «محیط المحیط» و «قطرالمحیط» مشغول شد. و در سال ۱۸۶۰ یک روزنامهٔ ملی به نام «نفیر سوریا» تأسیس کرد تا بتواند خصومتهایی را که در آن سال میان مردم پدید آمده بود به دوستی بدل کند.

در سال ۱۸۶۳ المدرسة الوطنیه را بنیاد نهاد، براین مبنی که دین در آن آزاد باشد. تأسیس این مدرسه پایهٔ تأسیس الجامعةالوطنیه بود. بستانی میخواست (

با تأسیس اینگونه مدارس قلوبملترا باهم آشتیدهد روح و طنپرستی رادرمیان آنان رواج دهد. دانشپژوهان از تمام بلاد شرق در آنجا گرد آمدند و این امر در هدفی که مؤسس آن داشت سخت مؤثر افتاد.

در سال ۱۸۷۰ روزنامه «الجنان» را و سپس روزنامه «الجنه» را بنیان نهاد. و در سال ۱۸۷۵ به تألیف دایرة المعارف، خود آغاز نهاد و در این مهم فرزندش سلیم نیز با او همکاری داشت. بستانی در تألیف و طبع این کتاب چنان همتی به خرج داد که از کس انتظارش نمی رفت.

بستانی در سال ۱۸۸۳ پسراز یک زندگی مشحون از کارهای شگرف در خدمت وطن و علم، درگذشت. او نمونهٔ کامل تلاش و کوشش و ثبات قدم بود.

#### آلاار

پطرسالبستانی را علاوه برمقالاتی که در روزنامهها نوشته و علاوه بسر شرکت در ترجمهٔ تورات، در نحو و لغت و ادب و ریاضیات و اجتماعیات تألیفات بسیاری است.

تألیفات او در نحو و لغت و ادب عبارتند از «مصباح الطالب فی بعث المطالب» و آن شرحی است که برکتاب «بعث المطالب» مطران جرمانوس فرحات نوشته است. و «مفتاح المصباح» و «بلوغ الارب فی نعو العرب» که هنوز هم بهچاپ نرسیده است. و «محیط المحیط» و آن قاموسی است در دو مجلد مرتب برطبق حروف الفبا و «قطر المحیط» و آن خلاصهٔ «محیط المحیط» است و «آداب العرب» و آن خطابه ای است که در پانزدهم شباط (فوریه) سال ۱۸۵۹ در باب ادبیات عربی و علل انعطاط آن و وضع آیندهٔ آن ایراد کرده است. و «شرح دیوان المتنبی» و «دائرة المعارف» و آن قاموسی است در هرفن و هر مطلبی. «دایرة المعارف» بستانی نخستین دایرة-المعارفی است که در زبان عربی نوشته شده.

اما تأليفات او در رياضيات عبارت است از «كشف الحجاب فى علم الحساب» و «مسلكالدفاتر».

يطرس البستانى را در مسائل اجتماعى خطابه هاى بسيارى است. مشهورترين آنها «تعليم النساء» و «الهئية الاجتماعيه» و «المقابله بين العوائد العربيه والافن نجيه» و جزآن در موضوعات مهم ديگر.

معلم پطرس البستانی از مصلحین اجتماعی بود و میخواست از این باب ب مردم سرزمین خود خدمت کند و این خدمت را به طرق گوناگون انجام میداد. گاه با تألیف لغتنامه ها و کتب مدرسه ای جمت گسترش معارف و گاه با پیوستنش به جمعیتهای علمی و کار و فعالیت در آنها و زمانی با تدریس و ایراد خطابه ها ولی آنچه بیش از همه مورد توجه او بود زن و وجوب تعلیم او بود.

جرجی نقولاباز، دربارهٔ پطرسالبستانی میگوید: «او نخستین کسی است که

į

ĺ,

4

Ś

در سوریه از منبر خطابه بهیاری زن برخاست. بلکه او نخستین مصلحی است در سوریه که بهوجوب تعلیم و تهذیب زنان همت گماشت. دوست میداشت یک مدرسه دخترانه بهشیوهٔ «المدرسة الوطنیه» تأسیس کند ولی روزگار با او یاری ننمود.» معلم پطرس البستانی آراء خود را در باب زنان در خطابهای که در چهاردهم کانون اول (دسامبر) سال ۱۸۴۹ درباب وجوب تعلیم زن ایراد کرد، گرد آورده است.

او معتقد است که زنان، باید خود را به دانش و فضیلت بیارایند تا بتوانند به کارهای اجتماعی قیام کنند. بستانی این ضرورت را نتیجهٔ طبیعت زن که موجودی است زنده و ناطق و نیز نتیجهٔ کار اجتماعی او می داند. نخست موضع کسانی را که این رأی را نمی پسندند توضیح می دهد و دلائلشان را ذکر می کند و آن را در ردیف اوهام می آورد. زیرا آنچه را که آنان به عنوان دلیل اقامه می کنند شاهدی است بر قلت تعمقشان در حقیقت امر. آنها می پندارند که جهل حصاری است که می تواند زن یا اجتماع را از فساد حفظ کند و حال آنکه جهل جن نابودی حاصلی ندارد. آنگاه وضع زنان را در میان امم وثنی و وحشی بررسی می کند و نتیجه می.

ایکاه وضع زبان را در میان امم رسی و رسی در همین امر دلیل و اپس گرایی گیرد که وضع آنها باوضع بهائم چندان تفاوتی ندارد و همین امر دلیل و اپس گرایی سپس بستانی وضع زبان را در بلاد عربی مورد تفحص قرار می دهد و می گوید چیزی است میان توحش و تمدن و همین امر دلیل براین است که بلاد عربی همچنان بهسوی قهقراء و انحطاط اجتماعی می روند. بستانی سپس به بیان دلائل خود در وجوب تعلیم زنان می پردازد از مهمترین این دلائل این است که زن آفریده نشده تا در جهان به منزله بتی پرستش شود یا چون و سیلهٔ زینتی در خانه برای تفرید خاطر مرد نگهداری گردد یا آنکه اوقات خود را به بطالت و پرحرفی و هدیان گویی او را برای پرورش نوع بش آفریده است و او برای انجام این وظیفه نیازمند به معارف و معلوماتی است که بتواند در پرتو آن دست پروردگان خودرا به نواند معارف و معلوماتی است که بتواند در پرتو آن دست پروردگان خودرا به نوشایسته ای معارف و معلوماتی است که بتواند در پرتو آن دست پروردگان خودرا به نوشایسته ای معارف و معلوماتی است که بتواند در پرتو آن دست پروردگان خودرا به نوشایسته ای معارف و معلوماتی است که بتواند در پرتو آن دست پروردگان خودرا به نوشایسته ای معارف و معلوماتی است که بتواند در پرتو آن دست پروردگان خودرا به نوشایسته ای معارف و معلوماتی است که بتواند در پرتو آن دست پروردگان خودرا به نوشایسته ای معارف و معلوماتی است که بتواند در پرتو آن دست پروردگان خودرا به نوشایسته ای معارف و دوقی آنها چون تمییز و حافظه و قابلیت تعلیم و تعلم و میل به خیر و شر و امثال آنها بنگریم درمی بایم که خداوند این قوا را عبث و بدون هدف و شر و امثال آنها بنگریم درمی بایم که خداوند این قوا را عبث و بدون هدف و

اما موادی که زن باید بیاموزد، عبارتند از چیزهایی که در قیام به وظایفش به آنها نیازمند است چون امور دینی و خواندن نوشتن وعلم توبیت فرزند و خانه داری، از قبیل خدمت و نظافت و خیاطی و آشپزی و پرستاری بیمار و جغرافیا و تاریخ و حساب.

فوائد تعلیم زن بسیار است. از جمله آنکه قوای عقلی او گسترش مییابد و مهذب میشود و ضمیرش بیدار میگردد و اراده و عواطف ادبی او قوام مییابد و سلوك و برخوردش نیكو میشود و رقت قلبش فزون میگردد و مهربانتر و نرمتر و ملایمتر می شود. چون زن تعلیم یافته باشد نواقصبی را که در شوهر ش هست تکمیل میکند و او به منزلهٔ بهترین سرمشق برای فرزندانش خواهد شد.

مضار جهل زنان بسیار است از جمله آنکه جهل، ذوق و عقیدت و آداب را در او بهفساد میکشاند و محبت طبیعی را حتی نسبت به فرزندانش از او سلب میکند.

بستانی **نویسندهٔ** توانائی است. از ویژگیههای نوشتههای او روانی وگزینش اسالیب سهل و ساده است. چون این بیان ساده با قدرت احتجاج و روشنی بیان او گرد آید بهآثار او شکوه و جلال خاصی میبخشد. او در آثار خود در پیمعانی است و اگر واژهای را بهکار میبرد برای آن است که آن معنی را با دقت و روشنی بیان نماید. نوشتههای پطرس بستانی درعین سادگی ازرکاکت و عوامانگی بهدور است. از آنچه گفتم روشن شد که پطرس البستانی یکی از بزرگترین ارکان نهضت

است و او بهقول جرجی زیدان «در عصر خود زعیم جنبش ادبی در سوریه بود. هم از جهت تأسیس جمعیتهای علمی و هم از جهت تأسیس جراید و مجلات، هم از جهت نوشتن کتابهائی در لغت و علم وادب.»

برخى مراجع: فؤاد البستانى: المعلم بطرس البستانى ـ الروائع ـ بيروت ١٩٢٩. جرجى زيدان: تراجم مشاهير الشرق فى القرن التاسع عشر ـ الجزء ٢\_ القاهرة ١٩١٥ تاريخ آداب اللغة العربية ـ الجزء ٢.

الاب لويس شيخو: الاداب العربية في القرن التاسع عشر ــ الجزء الثاني ــ بيروت ١٩١٠.

الفيكونت فيليب دى طرازى: تاريخ الصحافة العربية ــ بيروت ١٩١٣. المقتطف ٨ (١٨٨٣) ص ١ ــ ٧.

# فصل ششم احمد فارس الشدياق (٥٥ / ١٨٨٧ م / ١٢٢-٥٥ ٥١ ه)

زندگی

فارس بن يوسف الشدياق، در قريه عشقوت كسروانيه در لبنان متولد شد. او را به مدرسهٔ عین ورقه فرستادند، دیر زمانی نگذشت که معلومات اولیه را فرا گرفت و تازه به ده سالگی رسیده بود که شعرگفتن آغاز نمهاد و بهخواندن کتابهایی که در کتابخانهٔ پدرش بود پرداخت. با کمك برادرش اسعد به به آموختن قواعد و لغت همت گماشت و برای درك معانی لغات غریب كوشش فراوان كرد. در شانزده سالگی پدرش را از دست داد. آنگاه به تعلیم خط پرداخت تا در آن استاد شد و از استنساخ کتب وجهٔ معیشت خویش را فراهم میآورد. مرسلین امریکائی که در مصر بودند او را دعوت به کار کردند او نیز پذیرفت و برای آنکه به آنان زبان عربی بیاموزد روانه مصس گردید.

شدیاق در مصبر همچنان به تدریس و طلب علم مشغول بود تا خود در زبان و ادب عرب استادی چیر،دست گردید. شعر نیز میگفت و با علما مجالست داشت و عهدهدار بخش عربی در «الوقایع المصریه» گردید.

بهسال ۱۸۳۴ به مالت رفت تا هم در مدارس امریکایی تدریس کند و هم به تصحیح مطبو عاتشان بپردازد. در مالت به مذهب انجیلی انتساب جست. از آثار او به هنگام اقامت در مالت کتاب «تاریخ مالطه» است.

آنگاه انجمن کتاب مقدس او را به دانشگاه کمبریج دعوت کرد. شدیاق دعوت را پذیرفت و عازم لندن شد و در ترجمه شرکت جست. سپس عازم پاریس گردید و مدتی در آنجا اقامت جست. در پاریس برایش این امکان پیش آمد که زبان فرانسه و انگلیسی را نیکو فراگیرد. از پاریس به سیاحت دیگر کشورهای اروپا پرداخت و سفرنامهٔ خود را تحت نام «کشف المخبا عن فنون ارویا» به تحریر درآورد و نیز در اين مدت كتاب «الساق على الساق في ما هو الفارياق» را نوشت.

در پاریس که بود در مدح سلطان عبدالعمید قصید، ای طولانی سرود و از نبرد او با روسیه یاد کرد. سلطان او را فراخواند. قضا را در پاریس «بای» تونس را دید و از کرم و معبت او نسبت به بینوایان او را خوش آمد و پیش ازین نیز دربارهٔ او چیزهائی شنیده بود. این بود که به تقلید قصیده کعب ابن زهیر – «بانت سعاد» – در مدح پیامبر اسلام، در مدح او قصیده ای سرود. «بای» را از او خوش آمد و گرامی اش داشت و چون به کشور خود بازگشت هیأتی را از پی او فرستاد. شدیاق چون به تونس رسید «بای» در اکرام او مبالغت ورزید و سردبیری روزنامهٔ رسمی «الرائد التونسی» را به او داد. شدیاق در آنجا اسلام آورد و احمد فارس نامیده شد. آوازه علم و ادب او در اقطار جهان عرب درافتاد. مىدارت عظمی او را به آستانه طلبید واحمد فارس از تونس راهی آستانه شد.

چون به آستانه رسید مورد محبت و اکرام واقع گشت و در آنجا روزنامــــة «الجوائب» را که تأثیری فراوان در شرق و غرب داشت تأسیس کرد.

در سال ۱۸۸۷ در سن ۸۲ سالگی مرگش فرارسید برحسب وصیتش پیکر او را به لبنان آوردند و در حازمیه نزدیک بیروت بهخاکش سپردند.

#### آثار

آثار او عبارتند از «الجاسوس على القاموس»، و آن انتقادى است برقاموس فيروزآبادى در حدود ٥٠٥ صفحه. شدياق به شيوه كتاب در تحديد مفردات و شيوه اشتقاق آنها ايراد كرده است و با آنچه لغت ويسان ديكر غير از فيروزآبادى آورده اند مقابله كرده است. در مقدمه آن مطالبى دربارهٔ نگارش لغت و احوال پاره اى از لغت نويسان پرداخته است و ديگر كتاب «سر الليال فى القلب و الابدال» و آن كتاب لغتى است. در مفردات متداول و مترادف و نيز آوردن آنچه از صاحب قاموس فوت شده است. ديگر كتاب «ني الطالب و منية الراغب» در صرف و نعو. از آثار او كه هنوز به چاپ نرسيده: يكى «التقنيع فى علم البديـع» است وديگر «منتهى العجب فى خصائص لغة العرب» كه متضمن بحث مفصلى در خصايص حروف قبار شدياق در آستانه طعمة حريق شد. او را در گرامر زبانهاى بيگانه نيز تاليفاتى هجاء كه دراين باب كس بر او پيشى نگرفته است. ولى اين كتاب در ضمن ديگر آثار شدياق در آستانه طعمة حريق شد. او را در گرامر زبانهاى بيگانه نيز تاليفاتى است چون «السند الراوى فى الصرف الفرنساوى» و «الباكورة الشهيه فى اللغه است چون «السند الراوى فى الصرف الفرنساوى» و «الباكورة الشهيه فى اللغه الانگليزيه». اين معمو حاكى از آن است كه شدياق از زبانهاى گوناگون وقواعد الانگليزيه». اين معمو حاكى از آن است كه شدياق از زبانهاى گوناگون وقواعد الانگليزيه». اين معمو حاكى از آن است كه شدياق از زبانهاى گوناگون وقواعد ادر الانگليزيه». اين معار كافى داشته و از توجه نويسندهٔ آنها به معارف نوين حكايت دارند.

دیگر از تألیفات شدیاق دو سفرنامه است یکی «الواسطه فی معرفة احوال مالطه» و در آن از جغرافیای مالت و تاریخ و ساکنین آن دیار و احوال اجتماعی و سیاسی و زبان و آداب و رسوم آنها سخن گفته است. این کتاب بهسال ۱۸۳۴ تألیف شده، دیگر «کشف المخبا عن فنون اروبا» در این کتاب بههنگام گردش در

دورة نمضت - شدياق

اروپا هرچه به نظر او جالب آمده از احوال مردم آنسامان و اخلاق و علایق اجتماعی آنها، جمع آورده و آنها را با آنچه در شرق وجود دارد و یا در مالت دیده است، مقايسه مىكند.

ديكر از تأليفات او است «الساق على الساق ما هو الفارياق». شدياق اين کتاب را در اروپا نوشته و شرح سفرها و سرگذشت خود را در ایام پر مصائب جوانی در آن آورده است. «الساق علی الساق» پر از موضوعات و معانی مختلف است، ولی هزلیاتی که در آن آمده چهرهٔ بسیاری از صفحات آن را زشت کرده است. واژه «فارقاق» را نویسنده از جزء اول فارس و جزء آخر شدیاق تراشیده است. نیز از آثار اوست «اللفیف فی کل معنی ظـریف»، که مجموعهای است در فواید و نکات لغوی و امثال سائره و حکایات پندآمیز و «الروض الناضر قی ابیات و نوادر» و «النفائس في انشاء احمد فارس». همچنين رساله هاي متعدد و مقالات بسیاری که در روزنامهٔ «الجوائب» نوشته است. از شدیاق مجموعه شعری به نام «کنز الرغایب» که ارزش چندانی ندارد، در دست است.

شدیافی برای ترجمهٔ کتاب مقدس چندی در انگلستان توقف نمود و کتابی در اسرار طبايع حيوان را به عربی در آورد همچنين در چاپخانهٔ الجوائب چند کتاب نادر الوجود عربی را چاپ کرد و نشس داد.

شدراق و نقد

ſ

نقدهای شدیاق شامل نقدهای اجتماعی و ادبی است و اینک بهبیان هر یک می پردازیم. دربارهٔ خصوصیات روحی او در نقدهای اجتماعیاش میگوییم ک شدیاق مردی سوداوی مزاج بود و از این رو در ضمن اینکه خطاها و عیوب مردم را زیر ذرهبین میگذاشت از مسخرهکردن آنها هم لذت میبرد. شدیاق در خاندانی پرورش یافته بود که غالب افراد آن تبعید شده بودند یا املاکشان مصادره شده بود. پدرش که مطرود حکام دمشق بود وفات کرد و او تا آن هنگام که بهمصر و دیگر بلاد بیگانه مهاجرت نمود و در بینوایی سر میکرد. ولی خویشاوندان او همچنان در زیر یوغ ولات و متصرفین ترک باقی ماندند. او با دولت عثمانسی س کینه توزی داشت و از حکامشان بیمناک بود، از اینرو نمی توانست خالصانه به آنها خدمت کند. همچنین با رجال دین سر سازش نداشت، زیرا آنها با آراء و گرایشهایش مغالفت میکردند. از اینرو زبان به عیبجوئی وریشخندشان گشوده بود. چون روزگار مجبورش کرد که آوارهٔ کشورهای دیگر گردد، بههر ملتی که می۔ رسید چندی در اوضاع و احوال و مراسم و خلقیاتشان مطالعه میکرد سپس ملت خود را با آنها مقایسه مینمود و زبان به انتقادهای گزندهٔ خود میگشود.

شدیاق گاه افراد را مورد انتقاد قرار میداد و گاه جماعات را. اما انتقادهای او از افراد را در مقالات خود تحت عنوان «جمل ادبیه» در جرائد نشر میداد. و هر مقاله را با جملهٔ «منالناس» «بعضی از مردم» آغاز مینمود. در این مقالات از

افراط مردم در عواطفشان و قلت صداقتشان در تعبیر از آنچه در دل دارند و قلت تعمقشان در شناخت شخصیتهای خویش حتی عدم شناختشان از آن و حتی عدم شناخت آنها از چیزهای دیگر، سخن میگفت و میگفت با وجود این از زندگی خود خشنودند و تنها در اروپاست که چنین نیست.

دربارهٔ خانواده میگفت: باید که زنان از خودکامگی مردان نجات یابند و اطفال از زیربار جهل پدر و مادر و قلت آگاهی آنان در تربیتشان، آزاد شوند.

اما زن در نظر شدیاق برترین آفریدگان خداوند است. از این رو اهتمام به بهبود حال و آگاه ساختنش از علوم و آنچه او را سودمند میافتد واجب است. شدیاق مطالب خود را دربارهٔ زنان از زبان فاریاق و زوجهاش بههنگام گفتگوی آن دو پیرامون وضع زنان در شرق و غرب نقل میکند.

اما انتقادات اجتماعی او هم علیه مظاهر شرقی است و هم غربی. او در مرحلهٔ نخست میبیند که علم و علمآموزی در کشورهای بیگانه چه رواجی دارد و میخواهد که در شرق نیز چنین باشد، آنگاه بهجهلی که بر کشورش خیمهزده است نظر میافکند. او در روزنامهٔ «الجوائب» خود اخبار تازهٔ علمی غرب را منتشر میکند و مردمش را در جریان اکتشافات جدید میگذارد. به این هم اکتفا نمیکند راه و روش دست یافتن به این اکتشافات را بیان میکند و مردم را به فراگرفتن آنها ترغیب می نماید.

در سفرنامههای خود هر چه را که در غرب دیده است با آبوتاب تمام نقل میکند، تا مردم از آنها آگاهی یابند. او تاریخ و جغرافیای بلاد بیگانه را میآورد و به وصف خصوصیات جسمانی و روانی و مواهب طبیعی آنها می پردازد و در بیان خوبیها و بدیهایشان داد سخن می دهد، تا افراد ملت او نیز آنها را بدانند و از خوبیهاشان سرمشق گیرند و از بدیهاشان اجتناب ورزند. این بدیها که شدیاق مردم را از آنها برحذر می دارد عبارتند از رفتار خشکی که غربیان نسبت به م دارند و عدم توجه به غربا و فرورفتن درخود و دوری از صفا و دوستی... اما خوبیهاشان را چنین برمی شمارد: انفاق اموال در راههای خیر، به داد ستمدیدگان رسیدن، عدم تفاخر به اثاث و لباس، توجهشان به بیمارستانها، اهتمامشان به مدارس و بنیادکردن چاپخانه ها و نشر کتب و کشیدن راهها و اصلاح آنها و زیبا ساختن شهرها و آگاهی شان از سیاست کشورشان و کشورهای دیگر.

سیاست، از اموری بود که شدیاق بدان اشتغال داشت و در مدتمی کمه «الجوائب» را منتشر مینمود با آن دست به گریبان بود. کار سیاسی سبب اشتهار و نفوذ وسیع او گردید.

چون از خشم سلطان عثمانی بیمناک بود تابعیت دولت انگلیس را سپس خود قرار داده بود. به سیستم فئودالیسم که از آن رنج فراوان دیده بود تا میتوانست میتاخت. و در خفا از خدیو مصر علیه سلطان عثمانی جانبداری می-نمود. در «الجوائب» آراء و مباحث ارزشمندی در باب دولت و وظائف آن آورده

دورة نهضت \_ شدياق

1

l. L

ų

است. همچنین در باب تجارت برده مبارزات نیکو داشت و بردگان را علیه استثمار -کنندگانشان یاری مینمود.

در مسائل دینی هرچه میگفت جنبهٔ تمسخر داشت. به ماوراءمحسوسات اعتقاد نداشت و اهل ادیان را با خشم و کینه مینگریست. گویی هوی بر بصیرتش غلبه یافته بود، که همواره فریاد میکشید و به مسخره میگرفت و از هرچه اصحاب نفوس عالیه بدان ممتاز بودند دوری میجست.

ر می می می می مرد تجدد و در هر حال شدیاق در این ابواب صاحب شخصیتی نیرومند بود، مرد تجدد و نوجویی بود، آفاق ادب را گسترش داد و از قیود ناپسند تقلید بیرون رفته بود.

وجویی بود. او نیک میشناخت. اما نقد ادبی او شدیاق به ادب مولع بود. ادبیات قدیم را نیک میشناخت. ولی همواره در اینخیال بودکه خود را از قیود تقلید برهاند. اسالیب علماء و ادبا را به باد انتقاد گرفت هرچند خود در بخشی از آثار منظوم و منثور خود نتوانسته

ر؛ به باد انتفاد گرفت شرچند شود خد . می . بود از آنچه خود عیب شمرده بود خلاصی یابد.

ی جون در سفرهایش بر ادبیات السنهٔ دیگر و شیوههای نویسندگان و طرز چون در سفرهایش بر ادبیات السنهٔ دیگر و شیوههای نویسندگان و طرز تفکر و تعبیر آنها آگاهی یافت، علیه سبکهای قدیم و متداول ادبای عرب برپای خاست.

شدیاق نعو عربی و طرق دشوار آموزش آن و اسالیب بیان و بدیع و آنچه را بدان متعلق بود به تمسخر گرفت. او در کتب خود که در باب لغت و قواعد زبان نوشته شیوهٔ خاصی را در پیش گرفته است. معانی همهٔ توجه او را بهخود جلب کرده است و آنچه از کلمه برای او مهم است اصل و معنی آن است و از حروف مدلول کلی و خصائص آن. او با این شیوه، توانست بر بسیاری از اسرار زبان آگاه شود، که هیچ دانشمند دیگری از آنها آگاه نشده بود.

مد میچی ورسست ویسان و دو که باید از قیود مناسبتها آزاد شود و از اسلوبهای دربارهٔ شعر معتقد بود که باید از قیود مناسبتها آزاد شود و از اسلوبهای قدیم و کهنه رها گردد. بر شاعرانی که به هر مناسبت شعری میگفتند، یا آنها که در دربارها میزیستند، انتقادی گزنده داشت، اگر چه خود نتوانست از اسالیب و موضوعات آنها در شعرش کناره جوید.

برای ، به و راد یکی و شدیاق در واقع به آزادی گرایش داشت، ولی چون مردم زمانش هنوز به شیوه های نوین خونگرفته بودند و غالباً اسالیب عرب و طرق بیان ایشان را می پسندیدند و او نیز میخواست قدرت و براعت خود را در لغت و بیان اظهار کند و می پنداشت که گاه باید سبک قدما را تقلید نماید.

سی..... شدیاق گاه در نگارش خود شیوهٔ داستانی را بهکار میبرد ولی آنچه در سراسر آثار او موج میزند طنز و ریشخند است. برخى مراجع: مارون عبود: صقر لبنان. بعث فى النهضة الادبية العديثة و رجلها الاول احمد فارس الشدياق. دار المكشوف ــ بيروت ١٩٥٥. جرجى زيدان: مشاهير الشرق، الجزء الثانى ــ القاهرة ١٩٢٢ ص ٧٢ـ٨٣. الاب انطون شبلى: «الشدياق و اليازجى»: مناقشة ادبية علمية ــجو نيه ١٩٥٥. هنرى بيريس: ناصيف اليازجى و فارس الشدياق. (مقالة معربة فى المكشوف عدد ٢٢۶ و ٢٢٢ من سنة ١٩٢٢).

فصل هفتم اديب اسحاق - جمال الدين الافغاني - محمد عبده - كواكبي - قاسم امين -مصطفی کامل ۔ سعد زغلول

ادیب اسحاق (۱۸۵۶–۱۸۸۵ م / ۱۲۷۲–۱۰۳۲ ه)
 ادیب اسحاق در دمشق متولد شد و در یکی از مدارس آن به تحصیل پی داخت.

سپس به بیروت آمد و به عنوان منشی در ادارهٔ گمرك مشغول كار شد، آنگاه از كار كناره گرفت و در روزنامهٔ «ثمرات الفنون» و «المقدم» عمدهدار نویسندگی شد. از بیروت به اسكندریه رفت و با سلیم النقاش در به صحنه آوردن برخی

از بیروت به اسکناریه رفت و به تعییم مدیر ی مرا سید جمال الدین افغانی نمایشنامه های عربی شرکت جست. چون به قاهره آمد با سید جمال الدین افغانی آشنا شد. سید در او روح انقلاب دمید و در سال ۱۸۲۷ روزنامه «مصر» را منتشر کرد. سپس به اسکندریه بازگشت و در آنجا با همکاری سلیم النقاش روزنامه «التجاره» را انتشار داد. حکومت هردو روزنامه را توقیف کرد و ادیب اسحق به سال «التجاره» را انتشار داد. حکومت هردو روزنامه را توقیف کرد و ادیب اسحق به سال م ۱۸۸۰ راهی پاریس شد. در پاریس یك روزنامه عربی به نام «مصر القاهره» را تأسیس کرد. در آنجا بیمار شد و به بیروت و سپس به قاهره بازگشت. در قاهره به عنوان سرپرست «دیوان ترجمه و انشاء» سپس منشی دوم مجلس نواب منصوب شد. چون انقلاب عرابی آغاز شد به بیروت آمد و در قریهٔ حدث بدرود حیات گفت. ادیب اسحاق را تألیفات و ترجمه های متعدد است و از آن جمله اند: «تراجم

مصر فی هذا العصر» و ترجمهٔ رمان «اندروماك» و «شارلمانی». همچنین او را مقالات و منظومه هائی است كه در كتاب او موسوم به «درر» جمع آوری شده است.

اسلوب نگارش او قائم برسجع است و عبارات خود را به انواع جناس و طباق و استعاره میآراید و در ترکیبات موسیقی کلام را رعایت میکند. استاد مارون عبود در وصف اسلوب او میگوید: «عباراتش را طنین خاصی است چون طنین بیرون شدن تیر از کمان. جمله هایش همه بر یک نمط واحدند نه دراز و نه کوتاه. و چنان بدهم پیوسته که مقالهٔ او بهمثابهٔ هنگی است از سربازان سلحشور...»

زندكى

معمد پسر صفدر از خاندانی شریف است و نسبت به حسین بن علی می رساند. در اسعدآباد از قراء (کنر) افغانستان متولد شد. در هشت سالگی با خانواده خود به کابل رفت و به تعصیل علوم عربی و تاریخ و علوم دینی و علوم عقلی چون منطق و حکمت و سیاست و فلسفه و علوم ریاضی چون حساب و جب و فلك و نیز طب و تشریح، پرداخت. سپس به هند آمد و با ریاضیات به شیوهٔ جدید آشنا شد. چون به افغانستان بازگشت در توطئه ای سیاسی که بعضی از امراء جهت دست یافتن به هند و از هند به مصر و به سپس به آستانه مهاجرت نمود و در آنجا به عنوان عضو به هند و از هند به مصر و به سپس به آستانه مهاجرت نمود و در آنجا به عنوان عضو را به خشم آورد این بود که آستانه را به قصد مصر ترك گفت و در سال ۱۸۷۱ وارد مصر گردید. مصر از او به خوبی استقبال کرد و اسماعیل پاشا برایش ماهانه ای تعیین نمود و در اکرام او مبالغت وی زید.

جمال الدین هشت سال در مصر ماند و از آنجا شهرتش در همهٔ بلاد پیچید و دانش پژوهان از اکناف به دیدار او آمدند تا از او علم بیاموزند. جمال الدین درخانهٔ خود برای گروهی از یاران خالص خود چون سعد زغلول و شیخ عبده و دیگران از دانشجویان الازهر مجلس درسی ترتیب داد او همانند زلالی صافی بود که تشنه کامان علم و فلسفه و وطن پرستی و مسائل اجتماعی را سیراب می نمود.

در کنار این دروس منظم، استاد را در قمو مخانه های نزدیک به حدیقة الازبکیه نیز مجالسی بود. او دراین مجالس در تشریح وضع اجتماعی و سیاسی مردم و حقوق و وظایف آنها سخن میگفت. بسیاری از مردم دراین درسهای آزاد او شرکت میجستند.

این درسها مردم را از خواب غفلت بیدار می کرد. از جمله شاگردان این مدرسه محمود سامی البارودی وادیب اسحاق بودند.

جمال الدین در دروس منظم خود میخواست دانشجویان را به آزادی در بعث عادت دهد و آنها را به تفکن وادارد. و در مدرسهٔ عمومی خود میخواست به ملت بیاموزد که آزادی چیست. در میدان سیاست میخواست که پایه های حکومت مطلقه را درهم فرو کوبد و حکومت مبتنی بن شوری را جانشین آن گرداند. پس او را از مصر اخراج کردند و او به قصد هند عازم سفر شد. چندی در حیدرآباد زیست و در آنجا رسالهٔ خود را در رد دهریان نوشت و درآن ثابت کرد که دین اساس مدنیت و کفر سبب فساد عمران است و نیز درآن کتاب در رد اعتقادات داروین در نشوء وار تقاء

مطالبي آورد.

چون انقلاب عرابی پاشا شکست خورد به ارو پا رفت و در پاریس اقامت گزید. شاگردش محمد عبده نیز بدو پیوست و بهیاری هم مجلهٔ «العروةالوثقی» را دایر کردند. و چون مجله تعطیل شد جمالالدین باز بهسیر و سفر پرداخت و در لندن سکونت گرفت و مجله ماهانه «ضیاء الخافقین» را منتشر نمود. بالاخره سلطان عبدالحميد او را به آستانه دعوت كرد و در آنجا در نمهم ماه

آذار (مارس) سال ۱۸۹۸ وفات یافت.

### آثار و افکار

از سید جمالالدین از آنجا که عمر در دعوت سری و علنی سپری ساخت آثارى جز «تاريخ الافغان» و «رسالة الرد على الدهريين» باقى نمانده است.

جمال الدين، از عقول گسترده شرق بود. زبانهای عربی، افغانی، فارسی، ترکی، فرانسه، انگلیسی و روسیرا میدانست و درعلوم قدیم وجدید اطلاعاتیوسیع داشت. ناسیونالیستی آزاد و متفکری آزاده بود و برای مردم خواستار آزادی بود. نظام مشروطه را که مبتنی بر شوری است تبلیغ میکرد و با جرأت و جسارتی تمام رو در روی استبداد می ایستاد.

اما اسلوب او در نگارش، به سبب عرب نبودنش، اسلوب کسی نبود که زمام لغت عرب را در دست داشته باشد ولی در نگارش معانی را از هم باز میکرد، انشایش ساده و از آرایشهای لفظی بهدور بود. جملههای معترضه در سخناو فراوان است. میان فعل شرط و جواب آن و مسند ومسندالیه گاه زیاد فاصله می اندازد و این ناشی از ترتیب فکر و عادتش به اسلوب فارسی نگاری است.

• شيخ معمد عبده (١٨٤٩-٥٠٩ م / ١٢٦٤-١٢٩ ه) محمد عبده در یکی از قراء استان غربی مصر متولد شد. در طنطا، در الجامع الاحمدى، درس خواند. سپس بەالازهر آمد و نزد علماى بزرگى آن بەتلمد پرداخت. سپس به محضر درس سیدجمال الدین پیوست و از او علوم عقلی آموخت. در سال ۱۸۹۴ از الازهر فارغالتحصيل شد و در دارالعلوم مدرسة الالسن به تدريس ادبيات

عربی و تاریخ اسلام مشغول شد. آنگاه نگارش روزنامهٔ «الوقائع المصريه» و رياست نويسندگان مطبوعات را عمدهدار گردید.

در انقلاب عرابی پاشا شرکت جست و چون انقلاب شکست خورد به لبنان تبعید گردید. شیخ عبده از آنجا راهی پاریس گردید و با سید جمالالدین افغانی روزنامهٔ «العروةالوثقی» را منتشر نمود. چون روزنامه تعطیل شد به بیروت بازگشت و به کارهای علمی پرداخت. از جمله آنکه «نهج البلاغة» علی بن ابیطالب و مقامات بديع الزمان همداني را شرح كرد و «رسالة التوحيد» را تأليف نمود.

سپس به مصر رفت و به مسند قضا نشست و به عنوان مفتی سراسر دیار مصر برگزیده شد و در الازهر نیز درس خود را دایر نمود. شیخ محمد عبده دست به یك سلسله اصلاحات زد. از آن جمله اصلاحاتی بود كه در اوقاف و در الازهر صورت داد. او در الازهر برای اداره آن هیآت مدیرهای تشكیل داد.

اسلوب او در نگارش روان و قوی است، عباراتش لبریز از معانی و دور از هرگونه سخافت است. در آغاز از شیوههای نگارش ادبای الازهر تقلید میکرد، ولی چون با نهج البلاغه و سیدجمال الدین آشنا شد خود را از قید آرایشهای لفظی نجات بخشید.

## • عبدالرحمان الكواكبي (١٨٤٩–١٩٥٢ م / ١٢٤٥–١٣٢ ه)

عبدالرحمان بن احمد الكواكبی ملقب به السید الفراتی در حلب متولد شد. كواكبی هم به فراگرفتن علوم راغب بود و هم به دخالت در كارهای سیاسی. نخست در روزنامهٔ رسمی «الفرات» به نویسندگی پرداخت سپس خود روزنامه (الشهباء) را تأسیس كرد. حكومت آن را توقیف نمود. به كواكبی مناصب متعددی و اگذار شد و چون دید كه فساد در همه جا رخنه یافته به انتقاد از رجال دولت عثمانی پرداخت. دشمنان اصلاحات براو سخت گرفتند و به زندانش افكندند. كواكبی به مصر رفت و از آنجا یك بار به سیاحت بلاد عرب و افریقای شرقی و یك بار به هند رفت. در

کواکبی را آثار ارزندهای است، چون «طبایعالاستبداد» و «ام القری» او کتابهای خود را بهشیوهٔ داستانی نوشته و در ضمن آنها بسیاری از امراض اجتماعی و سیاسی را برشمرده و دقیقاً تحلیل کرده است. کواکبی در آثار خود دولت عثمانی را سخت مورد حمله قرار داده است.

کواکبی میخواست از طریق تجزیه و تحلیل دقیق و عمیق قضایا و تحقیق و تفحص و استنباط، جامعه را اصلاح کند. کتابهای او در بیداری ملل مشرق تأثیری عظیم داشت.

## • قاسم امين (١٨٦هـ ١٩٠ م / ١٢٨٢ ـ ١٣٢۶ ه)

قاسم امین اصلا کرد بود. در مصر متولد شد و در مدارس مصر درس خواند. سپس در پاریس حقوق آموخت. چون به مصر بازگشت عهده دار مناصب قضائی شد و تا مستشاری دیوان استیناف مصر فرا رفت و تاپایان عمر دراین منصب باقی بود.

قاسم امین مسائل جامعه خود را می شناخت. از این رو به اصلاح آنها اقدام نمود. از مسائلی که در این عهد سرآغاز همهٔ مسائل بود، مسئله حجاب و کشف حجاب بود. بعضی از متفکرین معتقد بودند که زن باید آزاد شود، و در کارها با مردان شریك باشد ولی اینان جرآت آن نداشتند که آراء خود را به آشکارا بیان کنند زیرا اعتقاد به وجوب حجاب در نفوس مردم نیك استوار بود. تا آنگاه که قاسم امین

702

ţ

ظهوار کرد. دید که زن مسلمان از علم محروم است و بسته در قید و بندها و میان او و کارهای اجتماعی مانعی عظیم تا آنجا که حتی وظیفه تربیتی خود را هم نمی۔ تواند انجام دهد. و دید که این ناآگاهی مقام اجتماعی او را پایین آورده زیرا میان طرز تفکر او و طرز تفکر شوهرش فاصلهای بزرگ افتاده است. این بود که ندای آزادی زنان را سر داد و در این باب کتابی نوشت به نام «تحریر المرأه» و در آن بهوجوب تعليم زن و کشف حجاب، دعوت کرد. مردم در برابر عقايد قاسمامين دو دسته شدند گروهی بر له او گروهی علیه او. کتاب او در بلاد عربی سروصدای بسیار برپا کرد. ولی او از اندیشهٔ خود باز نیامد، و کتابی دیگر به نام «المرأة الجدیده» در رد آراء مخالفان خود نوشت و برای اثبات عقیدهٔ خود دلایل تازهای آورد. قاسم امین نوشتههای خود را همواره با دلائل بسیار میآراید. نثرش روان و

روشن است و سبکش زیباست زیرا هیچگاه از جادهٔ اعتدال پای بیرون نمینهد.

• مصطفی کامل (۱۸۷۴\_۸۰۹۱ م / ۱۳۱۱\_۱۳۲۶ ه)

مصطفی کامل در قاهره متولد شد و در آنجا پرورش یافت و در آنجا درس خواند و هنوز به بیست سالگی نرسیده بود که به اخذ دانشنامهٔ حقوق نائل آمد. مصطفی کامل همه کوشش خود را برای مبارزه با اشغالگران انگلستان صرف

کرد. او در راه این هدف بیان سعرانگیز و شجاعت و جرأت بیمانند خود را بهکار گرفت. پس بهپاریس رفت و دعوت سیاسی خود را در روزنامهها و مجامع آن نشر داد. آنگاه به مصب بازگشت و روزنامهٔ «اللواء» را به سال ۱۸۹۹ دایس نمود. او برای تحقق استقلال کشورش از سفر باز نمی ایستاد. از مصر به فرانسه و از فرانسه به انگلستان می رفت. دو روزنامه یکی در انگلستان و دیگری در فرانسه تحت عنوان (اللواء) منتشر میکرد شاید بتواند صدای خود را بهگوش اروپا برساند وافکار عمومی را بهآنچه در راهش مبارزه میکند آماده سازد.

مصطفیکامل «الحزب الوطنی» را بار دیگر دایر کرد و از سوی حزب بهرهبری مادام العمن آن برگزیده شد. مندم مصن او را دوست میداشتند و از کارهایش به شگفت آمده بودند.

این فعالیتها و مبارزات در سلامت او تأثیری ناسزا داشت. چنانکه بیش از ۳۴ سال نزیست و در ماه شباط (فوریه) سال ۱۹۰۸ جهان را بدرود گفت.

از مصطفى كامل اثرى چند برجاى مانده. از آن جمله است «حياة الامم والرق

عندالرومان» و «المسألة الشرقيه». مصطفی کامل دراین دوره از نوابغ مصر و از مؤسسین جنبش ملی آن است. او روزنامه نگاری توانا و خطیبی سیاسی و بلیغ بود. اسلوب نگارش او از حیث سهولت و وضوح و قوت ممتاز است. او را اندیشهای نیرومند بود. جز به معانیی که در دهنش میگردید نمی اندیشید. آنگاه آن را در عباراتی درست و دور از تکلف بیان مے کرد.

مصطفی کامل چون آغاز سخن میکرد حماسه می فرید. هنوز طنین اواز او در گوش کسانی که سخنش را شنیده اند باقی است. او پیشوای ناسیو نالیسم در مصر و استاد خطبا و سیاستمداران نسل جدید است.

## • سعد زغلول (۱۹۲۷ م / ۱۳۴۷ ه)

سعد زغلول در ابیانه از توابع استان غربی مصر متولد شد. در مکتبخانههای ده خواندن و نوشتن آموخت و قرآن را از بر کرد. سپس برای طلب علم به الازهر ش فرستادند. و از آنجا که جدل را دوست می داشت شیوهٔ تعلیم الازهر موافق طبعش افتاد و به طلاقت زبان وحدت ذکاء و قوت استدلال معروف شد.

زغلول به شاگردی جمال الدین الافغانی رفت و از روح انقلابی او بهره گرفت و از اسلوب ادبی اش متأثر شد. سپس در انقلاب عرابی شرکت جست و به زندان افتاد و پس از چندماه او را عفو کردند. پس به کار و کالت پرداخت و طولی نکشید که زعامت و کلای عدلیه را به عهده گرفت و نیز به عنوان مستشار دادگاه برگزیده شد. و چون به سرپرستی معارف مصر تعیین شد همهٔ هم خودرا در آن به کار برد که همهٔ علوم به زبان عربی تدریس شوند و فرمود تا کتب مغتلف علمی را به عربی ترجمه کردند. و چون سرپرستی عدلیه را به عهده گرفت به اصلاح قوانین پرداخت و سیستم قضائی را دگرگون ساخت تا مطابق زمان باشد. به هنگامی که بعد از جنگ جهانی اول کنفرانس صلح منعقد شد و مصر برای اخذ حقوقش برپای خاست، او نماینده هیأت مصری در کنفرانس بود ولی فرماندهی نظامی انگلیس او و چند نماینده هیأت مصری در کنفرانس بود ولی فرماندهی نظامی انگلیس او و چند نماینده هیأت مصری در کنفرانس بود ولی فرماندهی نظامی انگلیس او و چند نماینده میأت مصری در کنفرانس بود ولی فرماندهی نظامی انگلیس او و منظر نماینده میأت مصری در کنفرانس بود ولی فرماندهی نظامی انگلیس او و منظر

در سال ۱۹۲۰ با بعضی از اعضای هیأت روانهٔ لندن شد تا دربارهٔ وطنش با دولت انگلستان گفتگو نماید. چون به مصر بازگشت مورد استقبال و عزت و اکرام واقع شد، ولی زمانی نگذشت که برای بار دوم تبعیدش کردند. و چون مورد عفو واقع شد به مصر بازگشت. بعد از صدور دستور (قانون اساسی) در سال ۱۹۲۳، ریاست وزراء سپس ریاست مجلس را به عهده گرفت و همچنان در این سمت بود تا به سال ۱۹۲۷ وفات کرد.

سعد زغلول از بزرگترین خطبای مشرق در زمان خود بود. خطابههایش به وضوح و نیروی تأثیر و برهان قوی و منطق صحیح ممتاز بودند. سخن او سمولت و شیوائی و صداقت و فصاحت را جمعداشت. افتخار او همین بسکه اگر بزرگترین رجال ملی مصر در عصر خود نبود یکی از بزرگترین آنان به شمار بود.

#### برخي مراجع:

جرجى زيدان: تراجم مشاهير الشرق في القرن التاسع عشر ... القاهرة ١٩٢٢. عمر الدسوقي: في الادب الحديث ... الجزء الاول ... القاهرة ١٩۴٨.

1

(

(

(

1

Ş

Í

á

زندگی

در دوم آذار (مارس) سال ۱۸۴۷ ابراهیم الیازجی در بیروت متولد شد. خانه ای که او در آن چشم به جهان گشود مهد لغت وادب بود. ابراهیم که از هوشی سرشار و حافظه ای شگرف برخوردار بود، تعت تعلیم پدر قرار گرفت و مبادی زبان و لغت عرب را آموخت و به سرودن و نوشتن پرداخت و با جدیتی تمام به مطالعهٔ کتب مشغول شد. ایام فراغت را به نقاشی، منبت کاری و موسیقی می گذرانید. هنوز به چهارده سالگی نرسیده بود که اولین تقویم عربی را ساخت. ابراهیم در آغاز به شعر رغبت فراوان داشت ولی اندای از شعر به نشر گرایید تا آنجا که یکی از بزرگترین مشاهیر این فن گردید.

دیری نپایید که بهخاطر کشمکشی که میان او واحمد فارس الشدیاق بعداز وفات پدرش ناصیف در گرفت، نامش میان ادبا برسر زبانها افتاد. در سال ۱۸۷۲ روزنامه «النجاح» را تأسیس نمود.

آباء یسوعی در این هنگام میخواستند کتاب مقدس را به صورتی صحیح و بلیغ به عربی ترجمه کنند. در این مهم برای همکاری کسی را شایسته تر از ابراهیم الیازجی نیافتند. یازجی به آنان پاسخ مثبت داد و مدت نه سال در آن صرف وقت کرد. ومقدمه زبانهای عبری و سریانی را فرا گرفت. نتیجه این کار آن شد که کتاب مقدس مخصوصاً عهد عتیق، که راساً در آن شرکت جسته بود، به نیکو ترین صورتی ترجمه شود.

آباء يسوعى كه يازجى نزد آنها بود پيشنهاد تأليف يك فرهنگ معاصر عربى را بدو كردند واو «الفرائد الحسان فىقلائد اللسان» را آغاز كرد هرچند مرگ

دورة نمضت ... ابراهيم اليازجي

Ę

( (

(

( (

ſ

امانش نداد که آن را به پایان آورد. ودراین سالها به تصحیح تعدادی از کتب دینی و ادبی و غیر آنها پرداخت ودر مدرسه پطریرکی به تدریس علوم معانی و بیان و لغت اشتغال جست. گروهی از ادبا که آوازهٔ دانششان در جهان ادبیات عرب افتاده است، و کسانی چون خلیل مطران، جبران النحاس، نجیب الشوشانی، محمد حماده، خلیل البدوی، سلیم عباس شلفون و دیگران شاگردان مکتب او بودهاند. یازجی در این ایام به تلخیص و تهذیب برخی کتابهای ادبی پرداخت و آنها را به صورت امروزی تنظیم نمود تا مطالعهٔ آنها برای دانشجویان آسانتر باشد. همچنین برخی کتب را که عمر پدرش به تمام آنها اکتفا نکرده بود تمام کرد، مخصوصا شرح دیوان متنبی که از کارهای ارزندهٔ اوست.

سرح ديوري سببي عليمي او در مدرسة البطريركيه خطابه إي است تحت عنوان ديگر از آثار تعليمي او در مدرسة البطريركيه خطابه إي است تحت عنوان «ادب الدارس بعدالمدارس». در اواخر عمر به تأليف كتاب «نجعة الرائد» پرداخت دوجلد از آن را به پايان آورد ولي جلد سوم را به پايان نياورده چشم از جهان فرو بست.

در سالهای میان ۱۸۸۲ و ۱۹۰۶ در عالم مطبوعات عربی حرکتی پدیدار در سالهای میان ۱۸۸۲ و ۲۹۹۶ در عالم مطبوعات عربی حرکتی پدیدار شده بود و دو مجله یکی «الجنان» و دیگری «المقتطف» انتشار مییافتند. یازجی بدین کار روی آورد. مخصوصاً کار کردن دریك مجلهٔ علمی را دوست میداشت. قضا را دکتر بوسط در بیروت مجلهای پزشکی به نام «الطبیب» دایر کرد. ابراهیم الیازجی هم با دوستانش دکتر بشاره زلزل و خلیل سعاده درسال ۱۸۸۴ با آن همکاری کردند. در این مجله علاوه بر مقالات طبی و علمی که هر یك می نوشت یك میلسله مقالات ادبی و لغوی را او خود به قلم می آورد. مشمورترین و پرارزش ترین این مقالات «امالی لغویه» است.

مصر در این ایام سرزمین آزادی و ادب و روزنامه نگاری بود. این بود که مصر در این ایام سرزمین آزادی و مجله ای علمی دایر کند، در مصر با یازجی به مصر رفت تا درآنجا چاپخانه و مجله ای علمی دایر کند، در مصر با دوستش دکتر زلزل مجلهٔ «البیان» را نشر داد. از آثار مشهور او در این مجله مقاله «اللغة والعصر» است. «البیان» یای سال منتشر شد که میان دو دوست جدایی مقاله «اللغة والعصر» است. «البیان» یای سال منتشر شد که میان دو دوست جدایی افتاد. او خود به تنهائی «الضیاء» را که رونق شایانی هم یافت در سال ۱۸۹۸ تأسیس نمود و مدت هشت سال یعنی تا وفاتش سال ۱۹۰۶ به انتشار آن ادامه داد.

شیخ ابراهیم الیازجی از فرهنگی وسیع برخوردار بود. همه کوشش وفعالیت خود را صرف علم و کتابت کرده بود. زندگی او جز علم آموزی و بهکار بردن علم چیز دیگری نبود. زبان عربی و فرانسه و انگلیسی را نیک میدانست. همچنین بهعبری و سریانی آگاهی داشت در فقه و ریاضی و هیئت و علوم طبیعی تحصیل کرده بود.

ابراهیم الیازجی مردی هنرمند و هنردوست بود. در جوار دانش دوستی به زیبائیهای هنری هم ولعی شدید داشت. هرکاری را در نهایت کمال و استحکام انجام میداد. و چون چیزی مینوشت میکوشید تا هر کلمه در جای مناسب خود قرار گیرد و هر حرفی با حروف دیگر هماهنگ باشد. اوقات فراغت را به موسیقی یا منبتکاری و نقاشی، که در آن دو آثار ارزنده برجای نهاده است، میگذرانید. طبعاً به عزلت علاقه داشت ولى اين عزلت كزيني سبب آن نشده بود كه به امسور میهنش بیاعتنا باشد. بلکه چون مسائل میهنی مطرح میشد نشاط و فعالیت تازمای می یافت. و در راه آزادی و استقلال کوششهای فراوان کرد. هم با خود و هم با دیگران بیپرده و صریح بود. از ریاکاری پرهیز داشت. از بیان حقیقت با صدای بلند و آشکارا باک نداشت. کرامت نفس خویش را میشناخت و نمی۔ پسندید که کسی یا چیزی بهاین کرامت آسیبی وارد آورد. بهمردم دیگر نیز احترام میگذاشت و هرگز نمیخواست شخصیت آنها را جریحهدار سازد. مغرور و باعزت نفس بود. بهاندك و پست رضا نمىداد، رسالت خود را در برابر هيچ منصب و مالی نمیفروخت. هر چند که فقر از پایش در میآورد، برای ارتزاق مدح و ثنای کس نمی گفت. همواره در برابر نیاز به قناعت پناه می برد که سعادت را در آن یافته بود. اگر کار نیکی انجام میداد صرفاً بهخاطر جوانمردی بود نه شهرت و نه اینکه بخواهد خدمتی را به خدمتی جبران نموده باشد. دلیل آن مقالات و کتبی است که تصحیح و تنقیح میکرد و افتخار آن را بهدیگران وامیگذاشت.

این عزتنفس و غرورگاه او را بهکبر وقساوت سوق میداد. چنانکه دیگران را میآزرد. از جمله این موارد ردیههایی است که علیه مغالفان خود مخصوصاً اب شیخو نوشته است.

در هر حال شیخ ابراهیم الیازجی از نویسندگان نام آور است که از هر حیث بیهمانند است. شاهد صادق شاگرد او خلیل مطران است که در ستایش او گفت: «من در گفتار خود مبالغه نمیکنم و میگویم که افراد بشر ظاهر و باطنشان خالی از عیب نیست و عیوب شیخ ابراهیم الیازجی از همه کمتر بود.»

شیخ ابراهیم الیازجی را از جنبه های گوناگون چون، شاعر، روزنامه نگار، دانشمند، نقاد و لغوی باید مورد بررسی قرار داد.

اما یازجی بهعنوان شاعر: او جز بهندرت شعر نمی گفت. ولی آنچه گفته از استحکام و براعت خالی نیست. باآنکه در نشر از ابداع و نبوغ برخوردار است، در شعر چنین نیست. با این همه شعر او یکی از مظاهر ادب اوست و نمی توانیم از آن بگذریم.

او را در شعر کتابی است موسوم «العقد» دیوان کوچکی است در حدود هفتاد صفعه به خط خود شاعر. برادرزادهاش شیخ حبیب الیازجی آن را با رسائل دیگرش و ماده تاریخهایش در برزیل به چاپ سنگی چاپ کرده است. نیز او را دو قصیده است یکی در وصف زهره که در «الضیاء» انتشار یافته و دیگر قصیدهٔ میمیه ای که در «الجمعیة السوریه» در بیست سالگی سروده، با این مطلع:

سلام ايمهاالعرب الكسرام وجاد ربوع قطركم الغمام

دورة نهضت - ابراهيم اليازجي

(

1

ŕ

این دو قصیده در دیوان او نیستند.

خلاصه آنکه شعر یازجی در حــد متوسط است. در عین حال از حــلاوت و عذوبت بهرهور است، زیرا آنچنانکه خاص یـازجی است از حیث لفظ محکـم و صیقلی است. از سوی دیگر سمولت، متانت، لطافت، جزالت و قوت و سلاست را در خود جمع دارد.

دربارهٔ **یازجی بهعنوان روزنامهنگار،** میگوییم که روزنامهنگاری در جهان عرب آنگاهکه آغاز شد نثری رکیک و مغلوط داشت، ولی در طول زمان به همته مردان علم و ادب چون احمد فارس الشدياق و معلم پطرس البستانی و اديب اسحق که از نخستین گروه در جریان نهضت روزنامهنگاری بودند درجه بهدرجه قدم در طریق ارتقاء نهاد. اینان گردنه هایی را که برسر راه هرروزنامه نگار عربی زبانی بود کشودند و زبان عربی را با مقتضیات زمان هماهنگ ساختند و شیوههای نوین پدید آوردند. ولی انجـام این مهم تا آنجا که بهنتیجـهٔ غائی خود رسد نیازمنـد کوشش فراوان و خستگیناپذیر بود، تا آنگاه که ابراهیم الیازجی ظهور کرد. او در این راه دو طریقه اصلاح را در پیش گرفت: یکی پرداختن بهطور جدی بهکار روزنامه نگاری و دیگر سعی در اصلاح زبان روزنامه.

در مورد اول دیدیم که نخست روزنامهٔ «النجاح» را دایر نمودو تاپایان حیات عهد مدار انتشار «الضياء» بود و در بين اين دو «التقدم»، «الجنان»، «الطبيب» و «البیان» را انتشار میداد. او در تمام این احوال یکی از اهدافش آن بود که سطح روزنامههای خود را ارتقاء دهد و برای تحقق این منظور موضوعات ارزشمندی را برمی گزید، آنگاه با اسلوبی در نهایت اتقان تحریر می کرد. ابراهیم الیازجی هر کلمهای را بهدقت برمیگزید، حتی مقالات دیگران را در صورتی بهچاپ می-رسانید که خود آنها را بازنویسی کرده باشد، تا از هرخطای انشائی و لغوی به دور باشند. از این رو مجلاتی چـون «الطبیب» و «البیان» و «الضیاء» تا به امـروز از حیث موضوع و از حیث سبک نگارش بهترین سرمشق هستند.

اما کوشش او برای تهذیب زبان جراید کار همیشگی او بود. او هرروز به کتابهایی که منتشر می شد از سر نقد مینگریست و اشتباهات آنها را جمع آوری میکرد و با طنزی گزنده در صفحهای از روزنامهٔ خود نشی میداد واین امر سبب مى شد كه نويسندگان جرايد بااحتياط و تأمل دست به قلم ببرند. ابراهيم اليازجى از این نقدها دو مجموعه فراهم آورده است یکی به نام «لغت الجرائد» که مصطفی توفيق المؤيدي در مصر اقدام به چاپ آن كرده است ديگر «مغالط الكتاب» كه آنرا الاب جرجی جنن البولسی جمع آوری و با اضافاتی نشر داده است. همچنین رساله هایی در رد انتقادات او منتشر شده، از آن جمله «دفع الاوهام» است از ابن سلام. این ردیهها و مناظرات ممکن است برخی بیارزش باشند ولی در بالا بردن ارج زبان در نظر ادبا و روزنامه نگاران سمم بسزایی داشته اند.

یازجی را در شمار **دانشمندان** نیز میتوان آورد، مجلات و روزنامههای او

دلیل روشنی براثبات این مدعاست. ابراهیم الیازجی از پادشاه اسکاندیناوی دارای مدال علمی بود و همچنین در انجمنهای علمای هیأت در پاریس و هندوراس و السالوادور عضویت داشت.او در پارهای موضوعات علمی چون شیمی و فیزیک و طبیعی و طب تألیفات دارد و درهرناحیه اطلاعات وسیع بهدست داده است. حتی به اکتشافاتی نائل آمده است.

از نوشته های او در هیئت برمی آید که از این علم آگاهی فراوان داشته و به هنگام معارضهٔ آراء گوناگون خود نیز نظریاتی بیان داشته است. همچنین در ریاضیات مسائلی را که سالها نوابغ این علم از حل آنها عاجز آمده بودند حل کرده و از آن جمله است، تسبیع دایره.

از خدمات شایان یازجی یکی هم آن بود که زبان عربی را برای بیان دقایق علم تکامل بغشید. او در عصر خود از نغستین رجال این ملک بود که از ترقی و پیشرفت علوم آگاه بودند و تلاششان در آن بود که جهان عرب را با دانش نوین آشنا سازند.

اما **یازجی بهعنوان یک ناقد**، باید گفت که نقدهای او بردو گونهاند: نقد لغوی و نقد ادبی. در نقد لغوی چنانکه دیدیم قسمت اعظم کوشش خود را در مجلاتش بدان اختصاص داده بود. زبان عربی را دوست میداشت و برای پیرایش و پیشرفت آن حرصی عجیب داشت. اما گاه این طرفداری مبالغه آمیز می شد. مخصوصا به هنگام قضاوت دربارهٔ برخی آثار ادبی، که تمام اهتمام خود را به جنبهٔ لغوی آن معطوف میداشت. و در نقد ادبی فعالیتش معدود بود و شامل اندکی از آثار ادبی می شد ولی همان مقدارا ندك بر خردمندی و ذوق سلیم و عدالت او در سنجش و قضاوت دلالت میکند. از جمله نقدهای ادبی او تعلیقاتی است که بردیوان متنبی نوشته است. که از جنبههای جالب آن تصعیح خطاهای کرمانی است که بر ایرات دشوار متنبی شرح نوشته اند. گذشته از اینها مقالاتی در بعضی از ابواب ایرات دشوار متنبی شرح نوشته اند. گذشته از اینها مقالاتی در بعضی از ابواب ادب، چون شعر و معاز یا در تاریخ ادبیات چون شعر متأخرین و علوم در نزد عرب نوشته است. در این مقالات اگرچه تا حد یک ناقد امروزی فرا نرفته است ولی در نوشته است. در این مقالات اگرچه تا حد یک ناقد امروزی فرا نرفته است ولی در تنها دقت و علم و تعمق خود را نشان داده و راه را برای نقادان بعد از خود گشوده آنها دقت و علم و تعمق خود را نشان داده و راه را برای نقادان بعد از خود گشوده است.

### سبك نكارش يازجى

یازجی در نگارش خود دو شیوهٔ متباین دارد: یکی شیوهٔ ترسل مسجع که در رسالهها و مقدمههای کتب و مقالههای خود به کار می برد و یکی شیوهٔ مرسل که غالب مباحث خود را بدان شیوه می نویسد. مسلماً آنچه دربارهٔ عیوب نش مصنوع گفته ایم دربارهٔ نش مصنوع یازجی هم صادق است، چون افراط درآوردن صنایع بدیعی تکرار یک معنی احیاناً به وجوه گوناگون و سرکشی خیال درآوردن استعارههای غریب که ذوق مردم امروز از آنها نفرت دارد. از این که بگذریم درانشاء یازجی

دورة نهضت - ابراهيم اليازجي

l

صفاتی چون اتقان و ذوق و وضوح و جن الت می بینیم که آن را تا درجتی والا ارتقاء می دهد.

ابراهیم الیازجی در نوشتن صبور است، عنان قلم را رها نمیکند، میداند که هرلفظی را چگونه به کار برد. راز فصاحت خود را می شناسد. همواره رساترین کلمات و دقیق ترین آنها و نزدیك ترینشان به ذهن و خوش آهنگت ترین آنها را برمی-گزیند. اگر ضرورة بخواهد واژهٔ دشواری را در کلام خود بنشاند، کلمات پیرامون آن را چنان می آورد که فهم آن کلمه را آسان سازد. به هنگام ساختن جملهها از حمیقل خورده واضح اند، گوش نوازند، ادر اکشان آسان است، ترکیبشان متین است. میقل خورده واضح اند، گوش نوازند، ادر اکشان آسان است، ترکیبشان متین است. را جانشین لفظ دیگر کرد، یا رابطه ای را حذف نمود، یا جمله ای را به حساب نیاورد بی آنکه در ترکیب کلی آن خللی پدید آید. بعضی از ادبای معاصر چون فواد نیاورد بی آنکه در ترکیب کلی آن خللی پدید آید. بعضی از ادبای معاصر چون فواد میاندی نمی شناست.

برخى مراجع: العدد المتاز من مجلة المسرة الذى صدر بداعى الذكرى المئوية لميلاد الشيخ ابراهيم اليازجى (حزيران ١٩٤٨) و فيها عدة ابحاث لكبار الكتاب و المفكرين. الاب نقولا ابوهنا: فقيد اللغة العربية والادب و الفن المرحوم الشيخ ابراهيم اليازجى – در المغلص ١٩٣٩. جرجى زيدان: تراجم مشاهير الشرق ٢ – القاهرة ١٩٢٢ ص ٥٤ – ١٠٠. جرجى زيدان: تراجم مشاهير الشرق ٢ – القاهرة ١٩٢٢ ص ٥٤ – ١٢٠. مركزيدان: تراجم مشاهير الشرق ٢ – القاهرة ١٩٢٢ ص ٥٤ – ٢٠٠. الاب لويس شيغو: الاداب العربية في القرن التاسع عشر الجزء ٢ – بيروت مر ٢٥ – ٣٧. مرحى زيدان: الشيخ ابراهيم اليازجى حجة اللغة العربية و آدب الانشاء – الهلال ١٥ (٦٤ – ١٩) ص ٢٥٩. الملال ١٥ (٦٤ – ١٩) ص ٢٥٩. مرحى 10 – ٢٠٠.

فصل نهم ولى الدين يكن – مصطفى لطفى منفلوطي

• ولى الدين يكن (١٨٢٣-١٩٢١ م/ ١٢٩٠- ١٣٤ ه)

زندگی

جدولی الدین، خواهرزادهٔ محمد علی حاکم مصر بود و مادرش امیرزاده ای چرکس. ولی الدین کودکی سه ساله بود که پدرش به مصر رفت. بعد از مرکت پدر او را به مدر سه ای که در قصر عابدین ویژهٔ تعلیم فرزندان رجال مملکت دایر شده بود، فرستادند. ولی الدین در آنجا عربی و ترکی و قدری انگلیسی و سپس فرانسه خواند و در زمرهٔ قلم به دستان درآمد. شعر نیز می گفت. در آغاز قلمش را در دفاع از حکومت عثمانی به کار می برد ولی از آن وقت که به آستانه رفت و از حقه ها و نیر نگها و دسیسه های دولت آگاه شد، خشمناك به مصر بازگشت و روزنامــه «الاستقامه» را دایر نمود. و علیه ستم آل عثمان و حکام آن به مبارزه پرداخت، ولی پس از چندی به سبب اشکالات مالی تعطیلش کرد و مقالات خود را در دیگر جراید مصر نشر داد.

سلطان عبدالحمید او را فرا خواند و به عضویت مجلس اعلای معارف منصوب نمود، شاید از او استمالتی بشود و لااقل چندی زبانش را ببندد. در آنجا بارجال دولتی درافتاد، زیرا در وجود آنها صدق نیت و پشتکار و قدرت اداره نمی دید. پس از سوی دولت برگرد خانه او مأمورین خفیه نهادند تامعلوم شود که آیا با آزادیخواهان مصر که علیه دولت عثمانی توطئه می کردند ارتباط دارد، یانه. روزی ازخانه بیرون رفته بود تا برای زنش که دچار خونریزی شده بود طبیبی بیاورد، کارش با پلیس بهزد و خورد کشید وچون متصرف به او تندی کرد با مشتی او را نیز نقش زمین ساخت، پس بهزندانش افکندند و پس از زندان به سیواس تبعیدش

دورة نهضت \_ ولىالدين يكن

کردند. در آنجا به تالیف و مطالعه خود را سرگرم می کرد تا مدت تبعید به پایان آمد.

چون به مصر بازگشت کار نویسندگی را از سر گرفت. در این هنگام سلطان حسین کامل او را به سمت منشی دیوان خود معین کرد.

ولی الدین او را مدح گفت و از او بهرهمند شد، اما طولی نکشید که به ضیق نفس و سینهدرد دچار شد. در حلوان وفات یافت و در مصر به خاکش سپردند.

ولى الدين مردى عصبى مزاج، بيداردل، آكاه، تيزبين، عاشق آزادى و دليس بود. از صراحت در گفتار باك نداشت و از هجوم به حيله كران و دروغگويان نمى-ترسيد. متكبران را بهزانو درمى آورد و رودرروى ستمكاران مى ايستاد. در عيس حال خوش معاشرت بود. احساسى لطيف داشت. شوخ طبع بود در سخنش طنز و نكته و نادره فراوان بود. دستى گشاده داشت. به هنگام تنگى و سختى صابر بود، به منصب و مقام دلبستگى نداشت. از تعصب به دور بود و از تقليد بيزار. اين بيزارى از تقليد همهٔ ابعاد فكرى و اجتماعى او را در بر مى گرفت. نه به سنن خا نوادگى پاى بند بود، نه به سنن دينى و نه به مواريث ادبى. شايد به سبب آنكه ميان اين سنتها فرقى قائل نبود. شايد در اين باب دچار افراط شده باشد. شيخ انطون اين سنتها فرقى قائل نبود. شايد در اين باب دچار افراط شده باشد. شيخ انطون ار روزها كه در چنگال ياس و بيمارى خانه نشين شده بود. در همه حال او را آن روزها كه در چنگال ياس و بيمارى خانه نشين شده بود. در همه حال او را ار مخوى و ملايم ديدم آزادى را با ادب و شوخ طبعى را باغرور جمع داشت.»

آثار

(

در شعر، او را دیوانی است که برادرش جمع آوری کرده و به سال ۱۹۲۴ با مقدمهٔ شیخ انطون الجمیل به طبع رسانده است. شعر او بیشتر جنبهٔ شخصی دارد و به پایهٔ نثرش که طبیعی و روان و صادقانه است نمی رسد.

در نثر، ولى الدين بعضى مقالات اجتماعى خود را در «الصحائف السود» جمع آورى كرده است. در اين مقالات آنچه وجهه همت اوست اصلاحات اجتماعى است. برخى ديگر از مقالات خود را در «التجاريب» گرد آورده است. اين مقالات پيش از آنكه به صورت مجموعه منتشر شود در جرايد منتشر شده بود. نيز از اوست پيش از آنكه به صورت مجموعه منتشر شود در جرايد منتشر شده بود. نيز از اوست كتاب «المعلوم و المجهول» در دو جلد: جلد اول در باب حكومت عثمانى و اوضاع سياسى آن و مبارزهٔ آزاديخواهان با آن و درگيريماى خود با رجال دولت. و جلد دوم شرح ايام حبس و تبعيد اوست و نيز در آن، شهر سيواس و حوادثى را كه در آنجا براو گذشته است وصف مىكند.

ر بین از آثار اوست «دکران ورائف» و آن دو داستان است در یک جلدهمچنین و نیز از آثار اوست «دکران ورائف» و آن دو داستان است در یک جلدهمچنین «خواطر نیازی» که از ترکی ترجمه کرده است و آن از تألیفات محمد نیازی مرد انقلاب و پیامآور آزادی ترک در آن ایام است.

آراء سیاسی و اجتماعی ولیالدین

ولی الدین مردی آزاده بود و خواهان آزادی دراندیشه و در قلم. از این رو به روزنامه نگاری روی آورده و آراء خود را در مقالاتی که می نوشت عرضه می داشت و به دفاع از آزادی می پرداخت.

در آغاز طرفدار حکومت بود و با آنکه با انگلیسیها میانهٔ خوبی داشت از آنها انتقاد می نمود. ولی چنان از ستم حکام عثمانی به ستوه آمده بود که دیری نپائید که با آزادیخواهان مصر همگام شد. انگلیسیها حمایت از او را به عهده گرفتند، ولی الدین نیز همواره از آنان ستایش می کرد. حتی اشغال مصر توسط انگلستان را خیر مصر می شمرد. از این رو راهی در پیش گرفت که خلاف راه وطن پرستان مصر بود که می گفتند «مصر برای مردم مصر.»

از این موضوع که بگذریم ولی الدین مردی آزاده و دلیر و در عقیدهٔ خود صادق بود. وقتی از آراء خود دفاع می کرد که می پنداشت که خیر مصر در آن است. او آزادی و مساوات را برای همه می خواست فرقی میان این ملت یا آن ملت یا پیروان این دین یا آن دین نمی گذاشت. در نظر او گرامیترین مردم کسانی هستند که با اخلاص به خدمت و طن خود قیام کرده اند.

ولی الدین در روزنامه «التجاریب» می گفت: «باید به مسائل اجتماعی بپردازیم زیرا اسالیب سیاسی مردم را منزجر کرده است. از این گذشته ما به امور اجتماعی بیشتر از امور سیاسی نیاز داریم» آنچه او را به مسائل اجتماعی سوق می داد، خواری و مذلتی بود که در اثر ظلم بزرگان ملك و استبداد حكام و رواج جهل و پافشاری مرتجعین در سنتگرایی و رسوم و عادات خود – هرچند پایانی ناگوار شده باشد – و اعراض مردم از پذیرفتن عوامل ترقی و پیشرفت، بر مردم تعمیل شده بود. او همهٔ این وضع را با چشم خود می دید. صراحت بیان ولی الدین او را وامی داشت که فریاد خود را برابر ظلم و تعصب وانحراف رساتر سازد. دلیری اش مساخت. او در عین آنکه یقین داشت که اگر فریاد اعتراض بلند کند چه سرنوشتی می ساخت. او در عین آنکه یقین داشت که اگر فریاد اعتراض بلند کند چه سرنوشتی می می می خواهم بنویسم» ولید این ایستاد و فریاد اعتراض خود را بلند کرد. می گفت: «آنها میخواهند هرچه آنها می خواهند بنویسم و من می خواهم هرچه خود می خواهم بنویسم» ولی ایدین می دانست که مطبوعات وارباب قلم تا چه حد در خود می خواهم بنویسم» ولی ایدین می دانست که مطبوعات وارباب قلم تا چه حد در حرکت مردم مؤثرند از این رو قلم به دست گرفت و صفحات روزنامه را از مقالات آزادی خواهانه پر کرد.

مقالات ولی الدین چنان نیست که همه ابعاد اجتماع را دربر گرفته باشد او غالباً پارهای از موضوعات را که به نظرش ناساز و بی قاعده آمده بود مورد حمله قرار می داد، تا به صلاحش آورد. بدین طریق از همهٔ موضوعات اجتماعی دو موضوع توجه او را به خود جلب کرده بود: یکی دلبستگی به عادات ارتجاعی و دیگر مسئلهٔ زنان.

دورة نهضت - ولى الدين يكن

ļ

(

Ą

1

در مورد نخست، ولی الدین شیفتهٔ آزادی بود و آن را برای خود و برای هرانسانی در همه میادین حیات اجتماعی می طلبید و می خواست تا «از این عاداتی که برگردن ما سنگینی می کند و بربد بختیهای ما در افزوده است» ما را برهاند. او می گفت: «عادات و اخلاق ما همچون جامه های ما هستند که زمان بر آنها می گذرد و کهنه می شوند و دیگر شایستهٔ پوشیدن نیستند و باید نو گردند. بنابراین باید عادات خود را موافق با روح زمان قرار دهیم.» «چقدر شگفت آورند طرفداران تدیم که به برخی عادات چنگ می زنند، مخصوصاً اگر برای صاحبان آن خواری و ننگت را به ارمنان آورند.» ولی الدین به ریشخند می گرفت، ریشخندش گزنده و کاری بود و می خواست روحیات دشمنانش را تحلیل کند و با آنها به صورتی که از راز نرونشان پرده برگیرد سخن می گفت، می گفت: «ولی شما آنچه را که ما داریم می-نگرید و دوست دارید که کاش از آن شما بود، و آنچه را در وجود خودتان است نگرید و دوست دارید که کاش از آن شما بود، و آنچه را در وجود خودتان است در ساس می کنید و آرزو می کنید که کاش گریبانگیر ما گردد.»

دکر این نکته ضروری است که ولیالدین در شورش علیه قدیم و علیه تعصب ذکر این نکته ضروری است که ولیالدین در شورش علیه قدیم و علیه تعصب نکوهیده و چنگئ زدن به عادات کهن گاه راه افراط می پیمود، چنانکه وقتی اخلاق را به لباس تشبیه میکرد گویی هیچ یك از قوانین اخلاقی را نمی پسندید مگر آنکه با روح زمان سازگار باشد.

در مورد دوم یعنی پیشرفت مردم می گوئیم که ولی الدین یکن با آنکه خود از بزرگان اشراف بود بهمردم به نظر عطوفت مینگریست و از رنجی که برآنها، از سختگیری صاحبان نعمت و خودپسندی توانگران و امتیازات بزرگان و حاملان القاب وارد میشد، در رنج بود. او بهیاریکارگران استثمار شده ودیگرمردمیکه حقوقشان را زیرپا گذاشته بودند برمیخاست. میخواست حیثیت اجتماعی آنان را بالا ببرد، از آن راه که علیه جهل مبارزهکند و در نشس علم بکوشد و رغبت بهتحصیلرا در آنها برانگیزد. او بی سوادی را سبب وجود آفات اجتماع می دانست. و این آفات عبارت بودند از تبذیر و گمراهی جوانان و تملق و چاپلوسی در برابر گـروهـی از قدرتمندانی که بردیگران از حیث شهامت و عقل و ادراك هیچگونه برتری ندارند. این امر که «ملتهای دیگر در جاده زندگی چه گامهای بلندی برداشته اند و ما همچنان به عقب باز میگردیم» او را میآزرد. او نمی خواست که ما در همه چیز از اجانب تقلید کنیم. می گفت: «بدیهایشان را به یکسو فکنیم و خوبیهایشان را سرمشق قرار دهیم.»، «و یکی از خوبیهائی که باید سرمشق قرار دهیم آزادی زنان است. او در این باب همان راه و روش قاسم امین را تأیید و تبلیغ میکرد. از جمله آنکه زنان از معارف زمان برخوردار شوند.» میگفت: «میگویند که با سواد کردن زنان سبب گمراهیشان میشود... این یک لجاجت سفسطه آمیز و تمسك ناشایسته به عادات فاسدهٔ کمهنه است.»

او میخواست که زنان در گزیدن راه و روش زندگی خود آزاد باشند، مخصوصاً در انتخاب همسر برای زن حقی قائل شوند نه اینکه به اجبار به عقد مردی درآورندش که دوستش نمیدارد. براستی از دو تن که هر دو برای هم ناشناخته اند خانواده ای بدیخت تشکیل می شود و چنین خانواده هائی در جامعه، عنصر فسادند نه عنصر سازندگی.

ولیالدین یکن در مسائل اجتماعی که مطرح میکند میکوشد فاسدی را به صلاح آورد واگر آدمی خود را بهاخلاق حمیده آرایش دهد واز پیاکتساب خلق کریم برود و بهمدارج کمال ارتقا یابد واز هرچیز پست و حقیری احتراز جوید، جامعهای ایدآل پدید خواهد آمد.

از سخنان اوست که میگفت: «آنکه به خطاهای خود آگاه نباشد، بهخطاهای دیگران آگاه نتواند شد وهرکه از شناخت حقایق ذات خویش بسیخبر باشد از شناخت حقایق ذات مردم بیخبر است.» و نیز میگفت: «شایسته نیست با متعصبان به مناظر نشستن که آنها را هیچ دلیلی قانع نمیکند.»

سبك نويسندكى

ولى الدين همانطور كه برعادات و تقاليد شورش كرده بود عليه شيوه هاى متداول نگارش هم برپاى خاسته بود. تصنع مترسلان را ترك گفت و هرگز كلامى را كه مفيد معنايى نباشد، برقلم نمى آورد. نوشته او صورتى از روح بزرگ و قلب شعلهور او و مركبى براى عاطفه جوشان و سيال او بود.

ولی الدین در انشاء خود صراحت داشت، بنابراین از شیوههایی که کلام را در پردهای از صنایع بدیعی و سجع و اطناب می پوشند، رخ برتافت به کلام زنده ای که همگام با طبیعت است و با الفاظی سهل و دقیق که صادقانه معنی را بیان می کند روی آورد.

ولی الدین **خیالی** نیرومند داشت، تصویرهای مبتکرانه می آورد و در نوشته های خود بر تشبیه تکیه می کرد.

ولى الدين **عاطف**ه اى شعله ور داشت، اين عاطفه در سراسر نوشته هايش پراكنده است. از اين رو كاه در عبارتهاى او جهشهائى است و اسلوب او به تنوع عاطفه اش متنوع مى شود. كاه انقلابى وخشمناك است، در اين حال عباراتش را طنينى است چون طنين كمان بدانكاه كه تير از آن بيرون جهد، وكاه جامه طنز مى پوشد ودر عين تلخكامى والم مسخره مى كند. و زمانى به حليهٔ شعر آراسته مى كردد و در جهان زيباى خيال بال مى كشايد. ولى در همه حال از نوعى بد بينى خالى نيست و از مبالغاتى كه ثمرة اين عاطفه شعله ور است در امان نمى ماند.

این عاطفه قوی، این اسلوب سیال وکوبنده، این شهامت وجرأت از ولی الدین روزنامه نگاری ساخته است که از هر روزنامه نگار دیگر لحن خطابی اش سخت تر و تأثیرش افزونتر است.

دورة نهضت \_ منفلوطي

مصطفى لطفى منفلوطى (١٨٧٢-١٩٢۴ م/١٢٩٣هـ)

زندگی مصطفی منفلوطی در شهر منفلوط در مصر متولد شد. پدرش نسب به على بن الحسين مى رسانيد ولى مادرش ترك بود. او در خاندانى كه اهل علم و تقوى بودند و از میانشان جمع کثیری از قضات و نقباء و اشراف پدید آمده بودند پرورش یافت. پس از آنکه در منفلوط قرآن را از بر کرد وارد الازهر شد و از علوم دینی ولغت بهرهای کافی گرفت. سپس بهخواندن و از بر کردن کتب ادبی که به دستش می افتاد، پرداخت و با اصحاب ادب و ارباب قلم آمیزش نمود. تا به شیخ محمد عبده رسید و به مجلس درس استاد نشست. هر هفته در مجله «المؤید» مطلبی تحت عنوان «النظرات» مىنوشت. نوشتەھاى او بەخاطر موضوع جالب و اسلوب جدابى که داشتند توجه بسیاری را بهخود جلب کرد. پس در وزارت معارف و وزارت عدلیه به کار دعوت شد. اما دیری نپایید که کارهای خود را رها کرد و به نشر مقالات و کتب همت گماشت تا ملت خود را برانگیزد، و بهآزادی راه نماید. آنچه از این اقدام نصیب او شد حبسها و رنجهای فراوان بودکه همه را با شکیبایی تحمل نمود. در پایان حیات به عنوان منشی در مجلس شوری استخدام شد و تا پایان عمر در آن شغل بود.

آثار

منفلوطی در آغاز زندگی ادبی بهشاعری پرداخت، ولی طولی نکشید که شعر را رها کرد و درسبکی جدید به نویسندگی پرداخت. او موضوع نوشته های خود را از زندگی جامعهٔ خود یا از ادبیات فرانسه میگرفت. از نوشته های اوست: «النظرات» و آن سلسله مقالات اجتماعی است که در

«المؤيد» مى نوشت، سپس همه را در سه جلد كرد آورد. و «مختارات اله نفلوطى» مجموعهای منتخب است از ادبیات عرب. اما ترجمه های او عبارتند از «فی سبیل-التاج»، «نقل از نمایشنامهٔ Pour la Couronne اثر فرانسواکویه و «الشاعر او سیرانو دی برجراك»، (Cyrano de Bergerac اثر ادمن روستان.» و «مجدولین او تحت ظلال الزيرفون» (Sous Les tilleuls، اثر الفونس كار) و «الفضيله اوبول وفرجيني»، (Paul et Virginie، اثر برناردن دوسن پیر.) منفلوطی در ترجمهٔ این آثار تصرفات بسیار کرده است. اما کتاب «العبرات» مجموعه داستانهایی استکه یا خود نوشته و يا از ادبيات فرانسوى اقتباس كرده است. غالباً داستانهائي هستند بدبينانه و محزون.

در نثر منفلوطی دو ویژگی هست یکی رهایی او از سنت قدما و دیگرپیوستن بهوضع اجتماعی زمان خود. در مورد نخست میگوییم که منفلوطی از نویسندگان نوآوری است که از

عوامل نهضت در قرن نوزدهم بشمارند. او با فرهنگ ملل دیگر آشنایی داشت و چون در روزنامهها و مجلات به نویسندگی پرداخت، از اسالیب قدما چه در انشاء و چه در موضوعات فاصله گرفت و افکار و عواطف خود را یا از نیازهسای جامعه اقتباس کرد یا از تأملات خود حاصل نمود. از اینروست که می بینیم در موضوعاتی که از وقایع دردناك زندگی الهام گرفته، مناظر عشق و بد بختی و نومیدی و مرکت و هر فاجعه و داستان غمالودی را که بحرانهای اخلاقی ایجاد کرده است ترسیم می نماید. منفلوطی به ادبیات فرانسوی توجه نمود و صحنه های عشق شرافتمندانه و قهر مانیهای انسانی و سرکشیهای والا را به عربی ترجمه نمود. در داستانهایی که ترجمه کرده هدف اجتماعی را از نظر دور نداشته در آنها تصرف کرده تا بتواند یکی از نیازهای جامعه را بیان کند.

از جهت **تکنیک داستان نویسی**، منفلو طی در فرهنگت معدود خود آن عناصری را که او را بهعنوان یک داستان نویس معرفی کند فراوان ندارد. داستانهای او از ویژگیهایی که هر داستانی در ادب امروز باید داشته باشد، عاری است. چه بسا موقعیتهایی پیش میآید و اومی تواند از آنها نتایج مهم عاطفی بگیرد و حال آنکه با چند عبارت خنگ و موجز و ساختگی از آن میگذرد. اما در بیان خبرهای کوتاه و توصیف بدبختی به صورت مادی آن استادی بخرج می دهد و این ثمره تجارب شخصی و رقت قلب اوست و بس.

در باب **اسلوب** منفلوطی می کوییم در ادبیات جهانی بعضی از نویسند کان شهر تشان به عمق تفکر وجودت معانی است، اینان هم در عصر خود نام آور می شوند و هم در اعصار بعد، بعضی اهمیتشان تنها در سبک نگارش آنهاست، از این رو تأثیر شان محدود و شهر تشان عارضی و تألیفاتشان متعلق به ملت خود شان است که چون به زبان دیگری نقل شود ارزش خود را از دست می دهد و منفلوطی از این دسته نویسند گان است. اسلوبی را که برگزیده بود تعظیم و تقدیر معاصران را برانگیخت ولی او را تا سرحد ارزشهای جاویدان انسانی فرا نبرد.

شك نیست كه منفلوطی اسلوب خود را در نش دوره عباسی یافت. او زیبایی نش خود را از عبارات مطرد این مقفع و موسیقی كلام عبدالحمید و روانی نش جاحظ اقتباس كرده بود آنگاه حوادث غمانگیز، لعن خطابی در مواقع تحریض و تشبیهات و صوری را كه از صمیم طبیعت انسانی و جمادی گرفته بود بدان در افزود. منفلوطی با قلب و عقیدت خود می نوشت. انشام او مشحون از روحیات و عاطفه رقیق اوست. در هریك از عبارات اوپاره ای از دلش را به ودیعت نهاده، دلی لبریز از اخلاص، دلی سراسر عشق به اجتماعش و به دینش. از این روست كه نوشته های او را باوجود برخی لغزشها، در خواننده اثری عمیق است و علیه كسانی كه نش عربی را به جمود متهم می كنند، برهانی قاطع. نش منفلوطی مدتها سرمشق جوانانی بود كه میخواستند در شمار نویسندگان درآیند. آری، او در نویسندگی باب نوینی گشود. برخى مراجع: فؤاد البستانى: ولى الدين يكن \_ الروائع. درويش محمد درويش: ولى الدين يكن \_ الكتاب \_ السنة ۴ الجزء ۱ ص ٧٠٩. انطون الجميل: مقدمة ديوان ولى الدين يكن \_ ۱۹۲۴. كامل محمد عجلان: معالشاعر الحر ولى الدين يكن \_ الاهرام ٥/٩/٩/٧. شوقى ضيف: الفن و مذاهبه فى النثر العربى \_ القاهرة ١٩۴۶. مصطفى زيد: ادب مصر الحديث \_ القاهرة ١٩۴٩.

## فصل دهم

# سليمان البستاني (١٨٥٦-١٩٢٥ م/١٢٧٣-١٣٤٤ ه)

زندكى

سلیمان در بکشتین، در لبنان متولد شد. زبان عربی و سریسانی را در المدرسه الوطنیهٔ بیروت فرا گرفت. و با کوشش فراوان با زبانهای انگلیسی، فرانسوی، آلمانی، یونانی، ایتالیایی، اسپانیایی، بلغاری، مجارستانی و پرتغالی آشنایی یافت، و ریاضیات و شیمی و حقوق و کشاورزی و تجارت و علم معادن و علمالاجتماع راتحصیل کرد.

پس از آنکه خودمدتی در المدرسة الوطنیه تدریس نمود و در پاره ای از جراید مقالاتی انتشارداد و بامطالعهٔ مستمرکتاب بردانش خودافزود، برآن شدتا اساس دانشی را که از کتب آموخته بود با تجارب خویش مستحکم سازد، این بودکه برای آگاهی از فرهنگ و دانش ملل دیگر قصد سفر نمود. نخست راهی بلاد عربی شد. مخصوصا مدتی در عراق و شبه جزیرة العرب درنگ کرد و با بدویان درآمیخت و با عاداتشان آشنا گردید. پس از این سفر به بیروت بازگشت و باسلیم البستانی در تصنیف دایرة المعارف همکاری آغاز نمود، سپس به بغداد رفت و درآنجا با زنی کلدانی که از خاندانی توانگر بود ازدواج نمود.

چندی نیز در مصن اقامت گزید. در آنجا عزم جزم کرد که ایلیادهمن را به عربی ترجمه کند. کار خود را درسال ۱۸۸۷ آغاز نمود. از آن پس ایلیاد همدم و همراه او شد و هرگاه که فراغتی مییافت بهسراغ آن میرفت. در سفر نیز آن را بههمراه داشت: برسر کوه، درون کشتی و قطار و هرجا که فرود میآمد.

در تابستان سال ۱۸۵۹ که با خانواده خود در ییلاقهای اطراف استنبول میزیست آن را بهپایان آورد. پس از ترجمه به شرح و تعلیق برآن پرداخت و اثری پدید آورد که باید آن را در دقت و شمول و فایدت آیتی شمرد. در اواخر بهارسال

دورة نهضت - نثر - سليمان البستاني

۱۹۰۳ از واژهنامه و مقدمه آن فراغت یافت و بهسال ۱۹۰۴ آن را بهچاپ سپرد و آن را به پدرش خطارسلوم نادر البستانی تقدیم کرد.

ترجمهٔ ایلیاد، بستانی را از خدمت به وطن باز نداشت. او همواره با شخصیتهای سیاسی این دوره در ارتباط بود و جنبشهای سیاسی را دنبال میکرد و قوانین اصلاحی را مطالعه مینمود و برای آنکه توشه ای از فرهنگ امروزی برای ملت خود فراهم آورد بهسیر وگشت در کشورهای غربی پرداخت. کمکم اشتهاری عظیم یافت. پس از اعلان «دستور» (قانون اساسی عثمانی) کتاب خود به نام «عبرة و ذکری» را نشر داد و خاطرات گذشته و آمال آیندهٔ خود را در آن آورد و ایسن كتاب سبب شد كه نویسندهٔ آن در دل هموطنانش جای بیشتری باز كند و به نمایندگی از ولایت بیروت انتخاب شود و به آستانه برود. سپس به ریاست مجلس مبعوثان برگزیده شد. دولت از چنین رجل دانشمند و خبیر و هوشمندی جهت ارتباط میان خود و کشورهای بیگانه استفاده کرد و او از پایتخهای اروپا دیدن کرد و در سالنها و مجامع و دانشگاههای آن سخنرانی نمود و اعجاب همگان را برانگیخت.

دولت بارها از او خواست که مقام وزارت را بپذیرد و او رد کرد. تا درسال ۱۹۱۳ به وزارت کشاورزی و بازرگانی رضایت داد و کوشید تا دولت عثمانی را از دخول در جنگ باز دارد ولی کوششهای او بهجایی نرسید. از اینرو از وزارت استعفا کرد و برای معالجه بهسویس رفت. پس از خاتمهٔ جنگ بهمصر آمد، در آنجا یک عمل جراحی ناموفق روی چشمانش انجام گرفت. در سال ۱۹۲۴ به اس یکا رفت درآنجا مورد تکریم مهاجرین عرب و نیز امریکائیان واقع شد. چشمانش نابیناگردیده بود ولی بینائی درون همچنان برجای بود و خانهاش مقصد دوستان و طالبان علم بود. در حزیران (ژوئن) سال ۱۹۲۵ در سن ۶۹ سالگی زندگی را بدرود گفت. بستانی مردی از نوادر روزگار بود. خردمند و هوشیار بود. حافظهای شگرف داشت. به فرا گرفتن علم سخت مولع بود. به مدد چهارده زبانی که می دانست از معارف شرق و غرب توشه ای کرامند حاصل کرد. به مشرقزمین که آن را میهن بزرگ خود میخواند و لبنان که وطن کوچکش بود و آن خردی قریهای که در آن پای بهعرصه وجود نمهاده بودبهدیده محبت مینگریست. هریک از خطوط چهرهاش حاکی ازرنجی بود که در زندگی فردی و اجتماعی خود تحمل کرده و در برابر آن با عزمی ثابت مقاومت ورزیده بود، یا از شهامتی سخن میگفت که هرچیز عزیز و گرانقدری را در راه حق فدا کرده بود، یا از عاطفه ای حکایت داشت که همراه با بشریت رنجدیده، رنج کشیده بود...

آثار

ļ

ł

1

Ę

(

(

از بستانی علاوه بر ترجمهٔ «ایلیاد» و مقدمه و شرحی که بر آن نوشته بود دیوان کوچکی حاوی چند قصیدهٔ اخلاقی و فلسفی تحت عنوانهای «الذنب والغفران»، «الداء والشفاء»، «الخيبه و الرجاء»، «الخيانه و الوفاء» و «الترك والعرب» باقى

مانده است. و از آثار او در سیاست و اجتماع «عبرة و ذکری» است. در تاریخ عرب نیز کتابی مفصل دارد که هنوز به چاپ نرسیده است. و ما در این تحقیق بهترجمه و مقدمه و شرح او بر کتاب «ایلیاد» بسنده میکنیم.

and a second second

مقدمهٔ «**ایلیاد**»، حدود ۲۰۰ صفحه از کتاب شامل مقدمه است در پنج باب: هومیرس، ایلیاد، ترجمه به عربی، ایلیاد و شعر عربی و خاتمه، بدین شرح:

بستانی در زندگی هومر و اصل و نسب و سفرها و مرکٹ او بعث کرده و نیز از اختلاف آراء در تاریخ ظهور او، منزلت او در نزد قدما و متاخرین و در نزد هرب سخن گفته است. همچنین از جهت تاریخی منظومههای او را مورد بررسی قرار داده.

در بعث از «ایلیاد»، از موضوع آن و طریقهٔ نظم و نقل آن و حفظ آن به وسیلهٔ سرودگویان و قصهپردازان و گردآوری و کتابت آن بعث کرده است. بستانی در این تحقیق خود از مسائلی چون بعث در صحت «ایلیاد» و تحریف آن با تکیه بر آراء مشهورترین متخصصان شعر هومر و ابراز عقیدهٔ استوار خود، غفلت نورزیده است.

بستانی پس از این تحقیق از ارزش فلسفی «ایلیاد» و پیوند آن با معارف زمانش از طب و فلك و جنگ و سیاست و دین و صنایع، بحث كرده و بهمعرفی اشخاص و اماكنی كه در متن آن آمده است، پرداخته و سخن خود را در بیان عللی كه موجب جاودانگی اثر و غفلت عرب از ترجمهٔ آن به زبان خود شده، پایان میدهد. در باب ترجمه، بستانی از فن ترجمه و دانشی كه مترجم بدان نیازمند است

و **کوش**ش مستمری که در تفهیم متن اصلی و تعلیقات و شروحی که بدان نیازمند است افزوده شود بحث کرده است.

آنگاه تحقیقات ارزشمندی در اصول ترجمه و طرق آن در نزد مترجمان عرب و شیوهٔ خاصخود درترجمهٔ «ایلیاد» دارد، که چگونه تلاش کرده تا ترجمه برابر اصل باشد و از آوردن واژه های نامانوس اجتناب ورزیده و در نقل واژه هایی که در عربی مرادفی ندارند، یا اوصاف مرکبه و اعلام و حروفی که در زبان عربی معادلی ندارند، چه شیوه ای به کار برده است. و بحث خود را در باب ترجمهٔ به شعر با سخنی در اوزان و قوافی و تناسب قوافی با معانی و تناسب اوزان با معانی و بسیاری قواعد دیگر عروضی پایان داده است.

بستانی در بحث خود از «ایلیاد» و شعر عربی، همهٔ معلومات گرانبهائی را که در شعر و تاریخ شعر عربی سالها گرد آورده بوده است گنجانیده است.

او شعر عربی را از بدو ظهورش تا عهد عکاظ و ظهور قرآن تا دورهٔ اموی و عباسی با همهٔ تغییرات و تحولات آن مورد مطالعه قرار داده و در مطاوی بعث خود بسیاری از شواهد شعر و مقایسات شعر عربی و یونانی را با نظری صائب گنجانیده است و از سبکهای متاخرین و آگاهی آنان از علوم لغوی و بیانی سخن گفته و مطالب خود را با تحقیقی در باب حماسه در نزد عرب و ملل غیر عرب خاتمه

داده است.

ſ

ĺ

(

«**ایلیاد**» یک اثن منظوم از آثار هومن شاعب یونهانی است در حهدود شانزده هزار بیت، و منقسم به ۲۴ سرود، در حادثهٔ نبردی میهنی. خلاصه آنکه پاریس پس پریام پادشاه تروا نزد منلاس پادشاه اسپارت به مهمانی می رود. منلاس را زن زیبائی است به نام هلن که پاریس عاشق اوست و او را می فریبه و همراه خود بهکشورش میبرد. منلاس با مردم میهنش خشمگین شده و جنگ تروا را آغاز میکنند. آنگاه میان آگاممنون سردار یونانی و اخیلوس که از سپهسالاران اوست اختلافی پیش میآید. اخیلوس از جنگ کناره میگیرد و ملت خود را در عرصهٔ شکست رها مینماید. و چون یونانیان دچار محنتها و مصیبتهای فراوان میشوند اخیلوس دوست صمیمی خود، پاتروکل را به نبرد میفرستد که بهقتل میرسد. اخیلوس بهانتقام دوستش سپاه تروا را درهم میشکند و شهر تروا را پس از ده سال نبرد میگشاید. در ضمن، بسیاری از حوادث فرعی از طرز معیش**ت مردم و** اوضاع شهرها و رسوم و عادات و صنایع و علوم را آورده و «ایلیاد» را به صورت دایرةالمعارف زمان خود در آورده است. «ایلیاد» از جهت شیوایی و ارزش ادبی و عاطفهٔ میهن دوستی و تعالیم همه جانبهٔ انسانی، به حدی است که می تواند عنوان شعر جاويدان جهان را بخود گيرد. سليمان البستاني از اين همه مزايا غافل نبوده و آن را به صورت منظوم، با اوزان و قوافی مختلف در نهایت دقت و امانت ترجمه کرده است. او ترجمهٔ «ایلیاد» را نخستینبار، از ترجمه های جدید آن به زبانهای اروپائی آغاز کرد اما دیری نپایید که کوشید تا آگاهی خود را از زبان یونانی به پایهای برساند که از عهدهٔ ترجمهٔ «ایلیاد» برآید. بستانی در نظم «ایلیاد» از سرایندگان موشحات تقلید کرده. ترجمهٔ او از جهت ادبی یکی از آثار گرانبهای ادب عربی است، هرچند گاهگاهی از تعقید و آشفتگی خالی نیست.

سليمان البستاني براي آنكه ترجمهاش همگان را سودمند افتد بهشرح مشكلات آن اقدامی به واجب کرده است. این شرح شامل معانی پیچیده و نامهای جغرافیائی و سنن جنگی واخلاقی و اساطیر وعقاید دینی یونانیان در باب خدایان است. همچنین بستانی ادب یونانی را با ادب عربی از حیث معانی و طرق تعبیر مقایسه کرده و بسیاری از عادات و رسوم یونانی و عربی و اساطیر و نوادر دو ملت را آورده و در مسائل اجتماعی وفلسفی نظرکرده و اینهاست که بر ارزش این مقدمه افزوده است. بستانی در مقدمه و شرح و ترجمهٔ «ایلیاد» نشان داده که الحق ناقدی

تواناست. آنچه او را از دیگر ناقدان ممتاز میدارد اطلاعات وسیع و قدرتکنجکاوی و ذوق سرشار اوست...

> برخي مراجع: سليمان البستاني: الياذة هوميرس - القاهر، ٢٠٩٠. جرجي نقولاباز: سليمان البستاني \_ بيروت ١٩٢۵. مخائيل صوايا: سليمان البستاني \_ الياذة هوميرس - بيروت.

# فصل یازدهم جبران خلیل جبران (۱۸۸۳–۱۹۳۱ م / ۱۳۰۱–۱۳۵۰ ۵)

جبران در سال ۱۸۸۳ در بشرای در شمال لبنان متولد شد. مادرش کامله رحمه زنی صالحه و پرهیزگار بود ولی پدرش که مردی بادهگسار بود و به دین و رجال دین چندان اعتنایی نداشت. مادرش به همراه فرزندان خود در سال ۱۸۹۵ به بوستون در ایالات متحده، مهاجرت کرد و در آنجا جبران پیش خود و پیش بعضی از نقاشان بهتمرین نقاشی پرداخت سپس به بیروت بازگشت و وارد مدرسة العکمه گردید، در آنجا چهار سال درس خواند. در سال ۱۹۰۸ عازم پاریس شد تا نقاشی خود را تکمیل کند. سه سال در پاریس ماند و در ضمن از رم و بروگسل و لندن و چند شهر دیگر اروپا دیدن کرد. در پاریس شاگرد اگوسترودن بود و به وسیلهٔ او با آثار و نوشته های ویلیام بلایک شاعر و هنرمند انگلیسی (۱۷۵۷\_ ۱۸۴۷) آشنا شد و تحت سیطرهٔ تأثیر او قرار گرفت. چون به نیویورك رفت به خواندن برخی کتب نیچه پرداخت و مفتون فلسفه و آراء و خیالات او شد و کیش قدرت که او تبلیغ میکرد خوشایند طبعش افتاد. جبران در این برهه از زندگیاش میان دو گونه شخصیت سرگردان شده بود. یکی شخصیتی خواستار قدرت و شورشگر علیه عقاید و دین، و دیگر شخصیتی که از پی آرزوها روان بود و تمتع از زندگی را دوست میداشت. پس جبران بهقول خودش «بهخراب کردن همانقدر مایل. بود که به بناکردن، او در یک زمان هم دوست مردم بود و هم دشمن آنها» شخصیت تمتع جوی او در دو کتاب «دمعة و ابتسامة» (۱۹۱۳) و «الاجنحه المتکسره» (۱۹۱۸) آشکار می شود و شخصیت شور شگر او در «الارواح المتمرده».

در سال ۱۹۱۸ نخستین مقالاتش را به زبان انگلیسی در مجلهٔ «هنسرهای هفتگانه» انتشار داد. و آنچه در آن مجله آمده بود در کتاب «المجنون» گرد آمده است.

در بیستم نیسان (آوریل) سال ۱۹۲۰ او و دوستانش میخائیل نعیمه، نسیب

دورۂ نہضت ۔ نثر ۔ جبران

عريضه، عبدالمسيح حداد، ويليام كتنسفليس، رشيد ايوب و ندره حداد كروه (الرابطة القلميه) را تشكيل دادند. در سال ۱۹۳۱ بيمارى سل زندگى انباشته از کفر و الحاد و تلاش از پی امیال جسمانی او را پایان داد ـ جبران بهخود خطاب می کرد: «تو ای جبران عشقت را بر مذبح شهوتت فداکردی. تو ای جبران به بیماری حرف مبتلی شده ای زیرا تو از این همه ضعف بشری که در تو حلول کرده شی مندهای و اکنون میخواهی آن را حلهای از سخن زیبا و شادمانیهای رنگارنگ بپوشانی. سخن زیبا، زشتی را تا حد زیبائی فرا نمیبرد و به ناتوانی رنگ توانائی نمیزند. اگر گفتهای که عشق همان خداوند است نباید شهوات جسمانی را بهخدائی برگزیند و لذات حیوانی را ناموس حیات بشمارد.»

آثار

1

Ą

Ę

Series of

از آثار اوست بهزبان عربی: «دمعة و ابتسامة»، «الارواح المتـمرده»، «الاجنحه المتكسره»، «عرائس المروج» و «العواصف» و از آثار او به زبانانگلیسی که بهعربی ترجمه شده است عبارت است از: «النبی»، «المجنون»، «رمل و زبد»، «السابق» و «یسوعین الانسان». جبران نویسندهای اجتماعی است. او در جامعه عیوب و خرافات بسیاری میدید که بیشتر مردم نمیدیدند. همچنین توده را گرفتار یک سلسله آداب و سنن میدید. و از اینکه جمعی از توانگران خیرات و برکات زمین را به خود اختصاص دادهاند، و بسیاری از ارباب ریاست، قدرت و زعامت را وسيلهٔ ظلم و استبداد ساختهاند، رنج مىبرد. او مردى شموت پرست بود و بهقول استاد مارون عبود «عشق انسانی مادی، سرودی است که جبران زمزمه میکند ... عشق به گوشت و استخوان، همان محوری است که آسیاب جبران به گرد آن میچرخد» امیال نفسانی و گرایشهای مادی او، از یکسو با سلطه و از سوی دیگر با آداب و رسوم عامه برخورد میکرد و این امر او را به خشم میآورد، زیرا او میخواست آزاد باشد. او عشق بهخود را با عشق به کشورش که خواستار آزادی آن بود درهم آمیخته بود. به آزادی کشورش از خلال هیجانات خود و هیجان امیالش مینگریست. بنابراین خویشتن خواهی و شهوت اساس مسائل اجتماعی جبران است از این رو آراء صائب او باگمراهیمای بسیار آمیخته است. او درگفتارخود زمام خویشتنداری را رها میکند و از جادهٔ تعمق علمی منحرف میشود و سخنان خود را با رنگهای روشن و درخشنده که مصنوع خیال و عاطفه است زرقوبرق میدهد و بدین طریق دلهای ناتوان را به سوی خود جلب مینماید.

جبران منکر همهٔ ادیان است هر چند دربارهٔ مسیح صفحاتی را با زیباترین عبارات پی کرده باشد. مسیح جبران با مسیح انجیل فرقفراواندارد. مسیحاوهمانند دیگر مردان است: مثل جبران شاعر است، مرد عاطفه و احلام است. فرقی میان خیر و شر و ایمان وکفر نمی شناسد. جبران معتقدات دینی را به مسخره میگیرد، كفر و دين را يكي ميداند. خدايان او فراوانند ولي الله واقعى را در آن ميان

جایی نیست. او پروردگار نفس خویش است: «من پروردگار خویشتنم» بنده خود و هواهای خود است. پرستشگر عشق بهزن است. اما دنیای دیگر، دربارهٔ آن سخنان پیچیده و متناقضی آورده است. گاه پیرو تناسخ است و با این همه، زمانی چون دینداران جلوه میکند و اقوال صوفیه را میآورد. مارون عبود در باب صوفیگری او گوید: «فرورفتن او در صوفیگری چیزی جز خلود در حصار ماده و تنقل از حالی به حال دیگر نیست، تا همچنان از لذایذ و خوشیهای زندگی بهرهمند گردد.»

دربارهٔ نظام اجتماعی میگفت نه شریعت نه دولت، نه در امور دینی و نه در امور مدنی و نه در خانواده انسانی. او هر قانونی حتی قانون طبیعت را هم نفی می کرد محبت در نزد او تنها آزادی است. جبران می خواهد «از عبودیت شرایع ونوامیس که رسوم و آئینهای کمهن برای عواطف قلب بشری وضع کرده اند آزاد باشد، تا با گردنی افراشته در برابر تخت خدایان بایستد.» جبران هرگونه قدرت دولتی را نفی می کند. دوست دارد که ای کاش همه ممالك و امم معو شود و انسان آزاد و رها در زمین جولان دهد. «زیرا زمین تنگ است و این از نادانی است که به ممالك و امیرنشینها تقسیم گردد.» جبران با همه عشقی که به وطنش دارد منکر وطن پرستی و حق دفاع از وطن است او خواستار اشتراك است، یعنی همه در

جبران قانون ازدواج را نفی میکند و منکر سلطهٔ پدر و مادر بر فرزندان است.

با اینهمه جبران یک متفکر است و از اکابر متفکران. گاه سخنانی والا میآورد، مخصوصاً در کتابش موسوم به «النبی» که در آنجا برخی تعالیم زیبا و ارجمند آورده است. تأسف ما در این است که عقل بزرگت او را عاطفه به بندگی خود آورده است و دستخوش خیالهای شاعرانه ساخته. هرچه هست شورش و هیجان است و شورش و هیجان طبیعتاً دچار خطا خواهد شد. جبران اگر از جامعه انتقاد میکند برای اصلاح آن برنامه ای نمی دهد، تنها میتواند ویران سازد. زیرا خراب کردن آسانتر از آباد ساختن است.

جبران بهعنوان یک نویسنده، از خیالی عجیب برخوردار است خیالی که به روح تصوف شرقی و عاطفهای فروزان و رنگهائی برگرفته از کتاب مقدس تغذیه شده. او در تعبیرات خود بیش از آنکه نویسنده باشد نقاش است. گویی با قلم مو مینویسد نه با قلم آهنی. جبران در تصویرآفرینی اعجاز میکند، او از آنگونه نویسندگانی نیست که در نگارش خود به مجموعهای از عبارات مبتدل قالبی که بر هرزبانی جاریهستند بسنده میکنند، او هرتصویر و تعبیری را از اعماق روح خود بیرون میکشد و به قدرت قریحهٔ خویش تصویرهائی که وجود خود او در آنها متجلی است ابداع مینماید و بیشتر تصویرهای او از سپیدهدم و تاریکی و روشنی مایه میگیرند. انشای جبران نرم و چون چشمهای گوارا روان است. با

و کوشها را می نوازد. جبران زعیم ادبیات مهاجرت است. او نخستین کسی است که این اسلوب سحرآمیز و بلورین را بهادب عربی وارد کرد، اگرچه نوشتههایش از پرحرفی و گاه تعبیرات ضعیف خالی نیست.

• امین الریحانی (۱۸۷۶–۱۹۴۰ م / ۱۲۹۳–۱۳۵۹ ۵)

زندگی

ریحانی در قریهٔ فریکه از اعمال جبل لبنان متولد شد. مقدمات عربی <sup>و</sup> فرانسه را در مدرسهای نزدیك زادگاهش فرا گرفت. سپس همراه خانوادهاش به نیویورك مهاجرت كرد و در آنجا بهفراگرفتن زبان انگلیسی پـرداخت. در آنجـا کاهگاهی با یک گروه امریکایی نمایش میداد، تا بالاخره برای فراگرفتن درس حقوق بهدانشگاه نیویورك وارد شد. ولی بیماری مجبورش كـرد بهلبنان باز گـردد و تحصیلات عربی خود را در آنجا به کمال رساند. ریحانی بار دیگر بهمهاجرت پرداخت و تا شهرتی به کف آورد طعن بهدین و رجال دینی را وسیله قرار داد و از آن پس که برخی شعرهای معری را به انگلیسی ترجمه کرد، در میان مردم متوسط معروفیتی بهدست آورد. چندبار دیگر میان امریکا فریکه رفت آمد کرد و چند کتاب به عربی و انگلیسی نوشت. در سال ۱۹۲۲ از بلاد عرب و مغرب و اطراف لبنان دیدن کرد و برای مردم سخنرانی نمود و در شمار پیشوایان فکر درآمد. درسال ۱۹۴۰ مرکش فرارسید و در زادگاهش فریکه بهخاکش سپردند.

آثار

ریحانی را تألیفات بسیار است، در شعر و تاریخ و مسائل اجتماعی. بهزبان انگلیسی از او آثار فراوان برجای مانده است. اما آثار او بهزبان عربی، مهمترین آنها عبارتند از «ملوكالعرب» در دو جلد و «تاريخ نجد الحديث» و «قلب العراق». در این کتابها هرچه را درباره بلاد عربی شنیده یا خود دیده آورده است. نیز از اوست: «الريحانيات»، و آن شرح سفرهاى او در داخل لبنان است و «انتم الشعراء» که در آن برادبیات گریان حمله کرده است، و «التطرف والاصلاح» در مسائل اجتماعي.

**ریعانی، نویسندهای اجتماعی،** ریعانی لبنان را تحت تصرف و سلطهٔ ترکها دور از مظاهر تمدن جدید دید، و چون بهامریکا رفت و آن دو را با هم مقایسه نمود از آن پس بهترین چیزها در نظر او فشار و استبداد بود و آرزویش (نکه در آنچه میخواهد یا نمیخواهد آزاد باشد. از مطالعهٔ آثار ولتر و روسو و ابوالعلاء، این داعیان انقلابهای اجتماعی و دینی، آفاق دیگری بهرویش باز شد و دریافتکه «ملتیکه در لجهٔ انقلاب میافتد آننیرویادبی و روحیکه بهدست میآورد، برآنچه از نیروهای مادی از دست داده برتری دارد» ریحانی بعدا قدم در جسادهٔ

ضلالت نهاد و همه امور دینی را خرافات و او هام شمرد، جز اعتقاد به خدا و برادری نوع انسان. چون با آثار داروین آشنا شد بدون هیچ انتقادی عقیدهٔ او را در تطور انواع پذیرفت و چون به آراء نیچه سرکشید اعتقاد به «ابرمرد» او را بجان پذیرا کشت. بدین طریق با چمدانی پر از اینگونه متاعهای غربی به شرق بازگشت. متاعی که مردم وطنش نمی شناختند. این متاع را به مردم فروخت و آنها هم به او لقب فیلسوف فریکه دادند، در حالی که از فلسفه جز چیزهای پراکنده ای که از اینجا و آزادی فرد از جهل و تعصب و کشور از استعمار واستبداد و وابستگی و جمع میان شرق و غرب و دعوت به برادری میان نوع بشر در ابعادی وسیع. اما آزادی از جهل به دایر کردن مدارس و دانشکده ها و تنویر افکار به آداب و علوم و فنون که خود موجب استعکام ارکان محبت و صلح هستند، و رهایی از تعصب دینی به وسیل موجب استعکام ارکان محبت و صلح هستند، و رهایی از تعصب دینی به وسیل مسهل انگاری و تساهل در فرائض دینی.

ریعانی به استبداد و قیمومیت و استعمار سخت می تازد و مردم را به عدل و مساوات فرا می خواند. او در اکناف لبنان و سوریه و فلسطین و مصر می گشت و آراء خود را نشر می داد. چون حزب ترکیهٔ جوان در سال ۱۹۰۸ پیروزی به دست اورد و قانون اساسی را اعلان کرد سخت شادمان شد. و در نمایشنامهٔ «السجناء» (زندانیان) ستمکاری «لطان عبدالحمید را مجسم ساخت. در اوان جنگ جهانی اول نمود. و چون مسئله قیمومیت پیش آمد دلگیر و متألم شد و بی معابا گفت «ما از دورهٔ مبدالحمید به دورهٔ به اصطلاح خوشبختی قیمومیت انتقال یافتیم، از عصر ظلم آشکار و آشفته به عصر ظلم پنهان و منظم در افتادیم. از دورهای که با چماق و تازیانه به ما زور می گفتند به دوره ای که با قانون اساسی و معاهدات، ارادهٔ خود را بر ما و در فلسطین نزاع میان یه در این ایام جنبش صهیو نیستی نیرومند شده بود و در فلسطین نزاع میان یه در این ایام جنبش صهیو نیستی نیرومند شده معاد خود برخاست و در ابطال دعوی یه دو مقالاتی نوشت و با اقطاب یه ده مازه معانی کرد. و فراوان کوشید شاید بتواند پادشاهان و سران عرب را به مکاری معانی کرد. و فراوان کوشید شاید بتواند پادشاهان و سران عرب را به مکاری معانی کرد. و فراوان کوشید شاید بتواند پادشاهان و سران عرب را به مکاری و اتحاد فراخوان در این ایه به مان و معان می در انتانه باد و با اقطاب داد.

جمع میان شرق و غرب، یکی از اهداف او برای ساختن جامعهٔ نمونه بود. جامعهای که چون درختی باشد که هم میوهٔ انبیا را برشاخسار داشته باشد و هم میوهٔ علما را. او خود را ملزم میساخت که حلقهٔ اتصال شرق و غرب باشد. ریحانی میگفت «برای شرق و غرب نغمه میسرایم، برای دو نهر عظیمی که تن و توش آدمی به آندوست. به آندو نیرومند میشود و به جسم و روح پاکیزه می گردد. به آندو تغنی میکنم و بدان دو می بالم و برای آن دو زندگی خود را وقف کرده ام و به خاطر آن دو کار میکنم و رنج میکشم و می میرم.»

همچنین ریحانی به همکاری و برادری میان افراد بشی دعوت میکند، زیرا افراد

بشر «امتی واحد هستند، آداب و فنون و دین واحد کلی جامع آنهاست، دینی که قوامش ابوت المهیه و برادری همگانی باشد» ریحانی دوست همه افراد بشر است. از اینرو نوع بشر را مخاطب میسازد: «چه نیکیهایت فراوان باشد و چه بدیهایت افزون، همواره برادر تو هستم. چه بر مدارج حیات بالا روی و چه روی به حضیض پستی نمهی همواره به تو اخلاص میورزم و به تو ایمان دارم و ترا دوستمی دارم». این است ریحانی که صدای مدعیان نهضت آزادیخواهی و علمی غرب را در

**ریحانی جمهانگرد**، ریحانی از اوان خردی ماجراجوئی را دوست میداشت. چون بزرگت شد این میل و علاقه درونی به صورت سفر و گردش در انحاء عالم بروز کرد.

.... از مهمترین سفرهای او سفر طولانی اوست که از سال ۱۹۲۲ در کشورهای از مهمترین سفرهای او سفر طولانی اوست که از سال ۱۹۲۲ در کشورهای عربی آغاز شد. او از مصر وحجاز و یمن و عراق و نجد دیدار کرد و معلومات فراوان خود را در کتابهائی چون «ملوكالعرب» و «تاریخ نجد» و «قلبالعراق» گرد آورده است.

ریحانی به هرکشوری که وارد می شد به تعقیق دراحوال آن و وضع سیاسی و اجتماعی و سپس به یادداشت جزئیات می پرداخت. مجلهٔ آسیایی مصور آمریکا دربارهٔ او نوشت «بسیار کسان از اروپائیان بلاد عرب را سیاحت کردهاند ولی کمتر کسی از آنها توانستند مانند آقای ریحانی ویژگیهای این سرزمینها را بشناساند.» ریحانی به هر کشوری که وارد می شد مورد اکرام ملوك و امراء آن قرار بشناساند.» ریحانی به هر کشوری که وارد می شد مورد اکرام ملوك و امراء آن قرار می گرفت و با آنها در مسائل کشورشان گفتگو می کرد. از این رو تألیفات او از حیث دقت ملاحظه و صحت اخبار و فصاحت بیان ممتازند. او در تحقیقات خود تنها به گفتگو با رجال واعیان بسنده نمی کرد، گوشش را به سخن هرکس از هرطبقه، شریف، بدوی، ساربان، سرباز، تاجر و سیاسی می سپرد. کتاب «قلب لبنان» او که پس از وفاتش به چاپ رسیده حاوی اخبار سفرهای او در اوایل جنگ جهانی دوم در کشور خود اوست. در این کتاب احوال و عادات و رسوم محلی سرزمین لبنان افراطی نیست.

مرحی می مناه ریحانی وقتی لبنان را ترک گفت هنوز سنش از دوازده نگذشته سبک انشاء، ریحانی وقتی لبنان را ترک گفت هنوز سنش از دوازده نگذشته بود. بنابراین زبان فصیح عربی ملکه او نشده بود. چون بهنشر بعضی از مقالات خود در مجله «الهدی» در فیلادلفیا آغاز کرد عباراتش رکیک و مغلوط بود وحکایت از عدم آگاهی دقیق او از صرف و نحو داشت. ویراستاران مجله آنها را تصحیح میکردند، سپس چاپ مینمودند.

ی . ریحانی خود به ناتوانی خود در نگارش آگاه بود. این بود که در برنامه ای که به سال ۱۹۰۱ برای خود ترتیب داد چنین نوشت: «برمن واجب است که اولا زبان عربی را خوب بیاموزم بدین طریق که تاریخ ابنخلدون و حضارة الاسلام و نهج البلاغه و مقامات حریری و الدروالغرر و تاریخ مصر زیدان را مطالعه کنم و مطالعه «تورات» را به پایان برم.» در سفر اولش که به لبنان بازگشت، به تحصیل انگلیسی و عربی پرداخت و درنامه ای که برای جرجیزیدان نوشته او را از مشقتی که در فراگرفتن نعو تحمل میکند خبر می دهد که از دست فراءو مبرد و ابن مالك و اخفش و خلاصه جماعت نعویان چه میکشد و آرزو میکند که روزگار او را از لغت ممیر و تمیم و مذاهب نعوی بصریان و کوفیان معاف دارد. این بود رنجی که ریحانی برای فراگرفتن زبان اجدادی اش متحمل می شد، ولی باهمه رنجی که برد نثر ش میچگاه به سطح والایی که باید نرسید و تا پایان آمیخته با نوعی رکاکت عامیانه بود. ریحانی را در نگارش دو شیوهٔ متفاوت است، یکی شیوهٔ ادبی که در شعر منثور او آشکار است ویکی شیوه علمی خشک که در کتب تاریخی او پدیدار شده است، هرچند این سنخ از آثار او خالی از برخی قطعات ادبی و فنی نیست.

در نثر فنی، ریحانی شیوهٔ نویسندگان غرب را در قطعات ادبی اتخاذ کرده و آن را بهزبان عربی آورده است. عباراتش دراینگونه قطعات آهنگین وهمراه با صور خیال و انسجام و روانی است.

ریحانی در نثر علمی خود که در نگارش موضوعات تاریخی معمول میدارد چندان بهریباییهای فنی اهمیت نمیدهد ولی میکوشد با آوردن گوشه و کنایهها و نکته و طنزها و تنوع موضوعات، سبک جاحظ را پیروی کند هرچند نثر او از روح نقاد و طنزگو و حساس و صورتگر نویسندهاش رنگ و جلای دیگری یافته است.

> برخى مراجع: ميخائيل نعيمه: جبران خليل جبران ــ بيروت. الاب الياس زغبى: جبران خليل جبران ــ حريصا ١٩٣٩. البرت الريحانى: امين الريحانى ــ بيروت ١٩۴١. جميل جبر: الريحانى ــ بيروت.

# فصل دو از دهم جرجی زیدان – یعقوب صروف – الاب لویس شیغو مصطفی صادقالرافعی – می زیادہ

• جرجی زیدان (۱۸۶۱ – ۱۹۱۴م/۱۲۷۲ – ۱۳۳۲ ۵) جرجیزیدان در بیروت متولد شد و درمدرسهٔ الثلاثة الاقمار درس خواند. سپس مدرسه را ترك گفت: تا پدر را در كارهایش یاری دهد. زیدان از كودكی به خواندن كتاب و تحصیل علم رغبت داشت. در سال ۱۸۸۱ بهفراگرفتن طب و سپس بهداروسازی پرداخت. چون به مصر رفت همهٔ وقت خود را صرف آموختن كرد و انتشار روزنامهٔ «الزمان» را به عمده گرفت. در سال ۱۸۹۲ مجلهٔ «المهلال» را تأسیس كرد و خود مدت بیست سال به انتشار آن ادامه داد. در سال ۱۹۱۴ در قاهره بدرود زندگی گفت.

حمود بدرو روسی مسید و جغرافیا و علوم ادبی و لغت تألیفاتی است. نیز جرجیزیدان را در تاریخ و جغرافیا و علوم ادبی و لغت تألیفاتی است. نیز یك سلسله داستانهای تاریخی از او برجای مانده است. از مهمترین آثار اوست: «تاریخ مصر الجدید»، «تاریخ التمدن الاسلامی» و تاریخ آداب اللغةالعربیه» و «تراجم مشاهیرالشرق». بزرگترین خدمت زیدان این است كه او نگارش تاریخ را به شیوهٔ جدید علمی معمول داشت و نیز در تألیف تاریخ ادبیات عربی فتح باب کرد. تألیفات او یکی از مراجع مهم کسانی است كه در تاریخ ادبیات عربی تحقیق می كنند.

• يعقوب صروف (١٨٥٢ - ١٩٢٢م/١٢٤٩ - ١٣٤٤ ه)

یعقوب صروف در قریهٔ الحدث در لبنان متولد شد. پدرش او را به مدرسهٔ امریکائی عبیه فرستاد و سپس بهدانشگاه آمریکایی بیروت رفت. پس از فراغت از تحصیل خود اداره، مدرسه های امریکایی را در صیدا و طرابلس به عمده گرفت. در سال ۱۸۷۶ مجلهٔ «المقتطف» را در بیروت تأسیس کرد. سپس در سال ۸۸۸۸ آن را به مصر منتقل نمود و تا پایان عمر آن را انتشار میداد. مجلهٔ «المقتطف» اشتهاری بزرگ بهدست آورد و کوشش آن مرد خستگیناپذیر را در علم و هنر به سراسر جهان عسرب رسانید. صروف در سال ۱۹۲۷ وفات یافت. مهمترین میراثی که از یعقوب صروف باقی مانده «مجله المقتطف» است که حدود پنجاه و دوسال رفیق راه زندگیاش بود و بیشتر مقالات علمی و فلسفی و هنری خود را درآن مینوشت. از مطالب جالبی که در «المقطف» نوشت سلسله مقالاتی بود تحت عنوان «نوابغ العرب والانگلیز» که در آن معری و میلتن وابین خلدون و مسیتسر وصلاح الدین ایوبی و ریشارد شیر دل را باهم مقایسه کرده. دیگر آلار اوست «سرالنجاح»، «العربالمقدسه»، «الحکمة الالهیه» و «مرآةالمصر». واز ترجمه مروف مردی دانش دوست بود. ساعات متوالی را در کتابخانهها به تحقیق در مروف مردی دانش دوست بود. ساعات متوالی را در کتابخانهها به تحقیق در موضوعات علمی و نظریات فلسفی وتاریخی میگذرانید. از مکاتب علمی و فلسفی و موادث تاریخی و رجال اطلاع وسیع داشت. مهمترین زبانهای کهن و معاص را مواد مردی دانش دوست بود. ساعات متوالی را در کتابخانها به تحقیق در

يعقوب صروف در مقالات علمی که در هر شماره از «المقتطف» منتشر میکرد ــ و بعد**ا** همه در چند کتاب جمع آوری شده ــ بسیاری از تحقیقات علمای غرب را با اسلوبی شیوا آورده است و در ضمن بسیاری از نظریات علمی خود را هم بیان کرده است. او در مجله خود بابی هم برای حل مسائل ریاضی از حساب و جبر و هندسه غیر آن باز کرد و خود مرجع و حکم بود. همچنین کتابی در مقدمات نجوم نوشته که حاکی از اطلاعات وسیع او در این علم است نیز در مجلهٔ خودمطالب مختلفی در باب نظام شمسی و سیارات و ثوابت و کلفهای خورشید و ستارههای دنبالهدار نوشته است. اگرچه صروف در حد نوابغ این علم نبود ولی در آن مطالعات عمیق داشت. در علوم طبيعي و شيمي و فلسفه، صروف حلقهٔ اتصال شرق و رجال شرق، بهاروپا بود. او از همه بزرگان علم و فرهنگ اروپا مطالبی نقل کرد و آراء جدید آنها را در میان ملت خود نشر داد. آگاهی او از علوم قدیم و جدید به حدی بود که کمتر همانندی در میان اقران خود داشت. در تاریخ نیز صاحبنظر بود. خود در آثار باستانی مطالعه میکرد و مطالب خود را از مصادر اصلی اقتباس می نمود. تا آنجا که می توان از دور مهای «المقتطف» کتبی در آثار باستانی مخصوصاً آثار باستانی مصر استخراج کرد. همهٔ اینها را خود تحقیق و تجسس کرده بود نیز دربارهٔ اصول و فروع ملتها و انساب و تواریخ و اخلاق آنها بعث و تحقیق نموده بود، ولى در همه اينها به تازهترين اقوال محققان اتكاء داشت.

الاب لويس شيغو (١٨٥٩-١٩٢٧ م/١٢٧٥-١٣٤۶ ه)

الاب لویس شیخو در ماردین در جزیرهٔ بینالنهرین متولد شد. و به لبنان آمد

و در مدرسه آباء یسوعی در غزیر به تحصیل پرداخت و در سلك راهبان یسوعی درآمد. سپس به سیاحت در بلاد اروپا و شرق پرداخت و در كتابخانه ها به جستجو از آثار عرب مشغول شد. آنگاه در الجامعة الیسوعیه بیروت تدریس زبان وادبیات عربی را به عهده گرفت. در سال ۱۸۹۸ مجله (المشرق) را دایر نمود و بیست و پنج سال آنرا منتشر نمود. «المشرق» یكی از مترقی ترین مجلات مشرق زمین بود، و از جهت احتوای مطالب ارزشمند علمی و ادبی و تاریخی با مجلات غرب پهلو میزد. الابلویس شیخو به نهضت فرهنگی عرب خدمات شایان كرد. از مهمترین آثار او – سلسله بزرگترین كسانی بود در مباحث ادبی چون نقد و تحقیق و موازنه و تمثیل شیوه . های علمی را معمول داشت. از اوست «شعراء النصرانیه» و «الاداب العربیه فی-الترن التاسع عشر».

## ه مصطفى صادق الرافعى (١٨٨٠-١٩٣٧ م / ١٩٢٨-١٣٥٥ ه)

مصطفی صادق الرافعی، در بهتیم، در مصر، متولد شد. پدرش از مردم طرابلس و مادرش اهل حلب بود. علوم دینی را از پدر فراگرفت و در حدود دوازده سالگی بهمدرسهٔ ابتدایی وارد شد. در سی سالگی بهکری مبتلا شد. در سال ۱۸۹۹ بهعنوان منشی محکمهٔ بدایت در طلخا بهکار منصوب شد سپس بهمحکمه شرعتی ایتای البارود و بالاخره به محاکم طنطا منتقل گردید.

از مهمترین آثار اوست: «دیوان الرافعی» در سه جلد، «تاریخ آداب العرب»، «اعجاز القرآن» و «وحی القلم» که مجموعهای است از مقالات او که میان سالهای ۱۹۳۴ تا ۱۹۳۷ در الرساله نشر داده است با بعضی مقالات دیگر.

رافعی قسمت مهمی از مقالات خود را به دفاع از اسلام و مصر و شرق اختصاص داده است. گرایش او در آثارش سخت گرایش دینی است.

رافعی را اندیشه ای است والا. عقل ودین، بسیاری از حکم و مواعظ اخلاقی را به او املاء میکنند و او را وامی دارند تا به نوشته های خود جنبهٔ اجتماعی دهد. اما اندیشه های او از نوعی غموض و جمود خالی نیستند.

### می زیادہ (۱۹۴۱ م / ۱۳۶۰ ۵)

l

(

می، نام مستعار ماری زیاده، دختر الیاس زیادهٔ لبنانی است. در ناصره متولد شد و با خانوادهٔ خود بهلبنان نقل کرد.

چون پدرش به مصر منتقل شد و روزنامه خود «المحروسه» را دایر کرد علاقهٔ او بهزبان عربی افزون شد و در آن به مطالعه و تمرین و شنیدن سخنرانیمها پرداخت تا در آن مهارت یافت. آگاهی او از هفت زبان اروپائی که همه را تا حد نوشتن میدانست و آشناییاش با فرهنگمهای بیگانه، او را از وطنش و تاریخش و معنویتش غافل نساخت، بلکه همچنان به طبیعتش عشق میورزید، علما و ادبایش را دوست میداشت به آینده اش امیدو ار بود و در راه مصالح اجتماعی و ثروت ادبی آن تلاش می کرد. و این عواطف و الا موضوع آثار او شد، او همهٔ کیاست و عاطفهٔ لطیف خود را در خدمت آن نهاد. می زیاده نه تنها به و طن خود بلکه به همه شرق و همهٔ انسانیت رنجدیده عشق می ورزید.

وفات پدر در سلامت او تأثیر سوء داشت. این بود که برای معالجه به لبنان آمد و از آنجا بهمصر بازگشت و در سال ۱۹۴۱ در مصر وفات یافت.

از او مقالاتی به زبان فرانسه و داستان (سایه بر سنگ) به زبان انگلیسی باقی مانده است. همچنین دیوان شعری بهزبان فرانسه دارد به نام Fleurs de reve (گلهای رویا). نیز داستانهائی از زبان فرانسه و انگلیسی و آلمانی به عربی ترجمه کرده است. می کتابهائی هم خود نوشته است چون «یاحثةالبادیه» و «المساواة» در مسائل اجتماعی و «سوانح فتاة» و «کلمات و اشارات» و «ظلمات واشعه» و «بین الجزر و المد» که بیشتر آنها حاوی مقالات و خطابههای او در

عامل تفکر در همهٔ نوشتههای او احساس می شود و اساس این تفکر در آثار او به هر سبك و شیوهای و در هر موضوعی که نوشته شده باشد اصلاح جامعه و ارتقاء ملت است. از ویژگیهای اندیشههای او وضوح و اعتدال است، هرچند بعضی را عمق چندانی نیست.

می همانطور که به اذهان توجه دارد به دلها نیز توجه دارد. حتی میخواهد از راه تأثیرات عاطفی و جمال فنی به اذهان راه یابد. از اینرو در نگارش خود دقت و تأمل بسیار میکند، الفاظ را چنان برمیگزیند که بیانگر عاطفه و خیال او باشند، و شیوههایی که انتخاب میکند به مقتضای این اغراض و نیازهاست. سخن او به هنگام اندوه و محبت آهنگی نرم دارد و به هنگام اصلاح و تنبیه لحنی عتاب آلود و چون قصه میگوید، پرحرکت است و زمانی که در عشق وطن حماسه می سراید، پرحرارت و افروخته است و در همه حال موسیقی اسلوب جدید و تأثیر فرهنگ بیگانه در سراس آن طنین انداز است. اینم است که می زیاده را در شمار کسانی که در نهضت فکری و ادبی ما سمیم بوده اند قرار می دهد.

پايان كتاب

.